
opusdei.org

Mysteriet med det
sägenomspunna
Opus Dei…

är egentligen banalt. Det
handlar om den helt vanliga
vardagen” – så lyder
inledningen till ett bidrag, som
vi publicerar ur tidskriften
Komma. Författaren redogör
för prelaturens grunddrag och
skildrar på slutet sin egen väg
till Opus Dei.

2009-02-27



Moskva, våren 1980: Den ortodoxe
prästen Alexandr Men, i vars
församling intelligentian samlas,
träffas ofta med en krets av sina
trogna. Hans utläggningar tas upp på
band: ”Sedan några årtionden finns
det i väst en rörelse, som kallas Opus
Dei, Guds verk. Det grundades av en
portugis. Han heter Josemaría
Escrivá. Rörelsen är vida utbredd i
världen. Escrivá har skrivit en liten
bok, ”Vägen” en samling med
aforismer. Jag hoppas vi kan
översätta den en dag, så att ni kan
läsa den. Escrivá säger: ”att vara
kristen betyder inte, att leva ett
välanpassat borgerligt liv som en
hedning för att på söndagarna
kanske ägna två timmar åt andlig
uppbyggelse. Att vara kristen
betyder, att alltid vara det, varje dag,
i de vanligaste situationerna och
göromålen” Alexandr Men blev
ihjälslagen 1990 på väg till sin kyrka.
Hans egna andliga skrifter nådde



bara i Ryssland en upplaga på 6
millioner.

Så berättar en av dem, som var med
på den tiden, diktaren och
författaren Alexandr Zorin från
Moskva. Fader Men hade omvänt
honom till den ortodoxa tron och
döpt honom 1975. Att Fader Men tog
sankt Josemaría för portugis,
berodde på, att det under
Sovjettidens förhållanden knappast
var möjligt att få närmare
information om att Escrivá var
spanjor. Fader Alexandr Men hade
då, enligt Zorin, vid offentliga möten
talat öppet om sankt Josemaría och
Opus Deis lekmannaspiritualitet.

En bok som förändrar synen på
världen och poesin

Av Escrivás bok ”Vägen” kom han
själv, Alik Zorin, sen över en 
Samizdat (underjordisk publikation
ö.a ) på ryska – en knappt läsbar
kopia på ett femte



genomslagspapper. Aforismernas
litterära täthet och den
okonventionella förbindelsen av
andlig betraktelse och
levnadspraktisk utmaning
fascinerade honom genast. ”För mig”
säger Zorin ”är omsättningen av
evangeliet i livet – av tidlös relevans
(…) Jag har gjort boken till ett stycke
av mig, till en utgångspunkt! Hans
stenografiska stil fascinerar mig – en
andens stenografi. Den ville jag föra
in i mina poetiska formuleringar.”
Zorin överförde delar av ”Vägen” på
vers. Komponisten Yuri Pasternak
har tonsatt den.

Under 20 års tid har han, säger Zorin,
gjort upptäckt efter upptäckt. Boken
har förändrat hans världsbild och
även revolutionerat hans förhållande
till den egna poesin. En poet behöver
en motpart, som han står i dialog
med, en publik, som legitimerar
honom. Gud är sedan dess hans
första publik och hans jury. Honom



tackar han också för sin talang.
Därvid erinrar han sig den helige
Josemarías berättelse om hur han i
Burgos gärna tillsammans med
ungdomarna gick upp i ett av
katedralens torn och
uppmärksammade dem på
filigranarbetet på det gotiska
masverket: sanna underverk, som
inte ses nerifrån. Dessa hantverkare
har tydligen arbetat för Gud.

Helighet i vardagen

”Arbetets helgelse”: Med detta ord
träffar den ortodoxe Zorins upptäckt
en kärna i den djupt katolske
Josemaría Escrivás budskap. Han
som sedan Opus Dei grundades den 2
oktober 1928 orubbligt påpekat, att –
rotad i gudstjänst och sakramentalt
liv – vardagen i familjen, i yrket, i
vänkretsen och i samhället framför
allt är den normala platsen för
lekmännen att möta Gud och ämnet
för deras helgelse. Vad helighet i



vardagen praktiskt betyder, har
Escrivá en gång – så citerar honom
kyrkohistorikern Elisabeth Reinhardt
– klart uttryckt på följande sätt:
”Helighet är att oförtröttligt kämpa
mot de egna felen. Helighet är att
uppfylla sin plikt i varje ögonblick,
utan att söka undanflykter. Helighet
är att tjäna de andra, utan att
förvänta sig några som helst
motprestationer. Helighet är att söka
Guds närvaro – det ständiga
umgänget med honom – genom bön
och arbete, som smälter samman i en
ständig dialog med honom. Helighet
är omsorgen om själarna, som får oss
att glömma oss själva. Helighet är
varje ögonblicks positiva svar i vårt
personliga möte med Gud.”

Eftersom världen kommer ur Guds
händer, är den god. Den är en gåva
till oss. Det onda i den har sin grund i
vår otrohet som syndare.
Skapelseberättelsen, som vi har att
tacka för kunskapen om världens



gåva, förklarar också för oss vår roll i
den. Uppdraget att arbeta och skydda
den ges innan syndafallet. Det är
emellertid, såsom sen syndafallet
visar, inte ett program för
emancipationen, utan troheten mot
Gud, som bevärdigar oss människor
att ha del av hans skaparmakt och att
medverka till skapelsens
fulländning.

Alltsedan människans misslyckande
och hennes utdrivande ur paradiset,
får arbetet svetten att rinna i
pannan. Bekymmer, lidande och död
tillhör livets lagar. I det bibliska
dramat om trohet, förargelse och
stolthet fortsätter frestelsen.
Samtidigt påminner historien de med
bekymmer och lidande belastade
mänskliga nederlagen om den
ständigt utlovade förlossningen ur
detta läge. Gud infriar sitt löfte. Den
av kärlek människoblivne Guds Sons
inträde i historien, på en konkret
plats, vid en konkret tid, under



konkreta förhållanden i en konkret
familj – in i en situation liknande den
vi har, var och en. Det inbjuder oss,
att i vårt dagliga liv och i vårt arbete
göra vårt bästa, i det att vi förbinder
oss med Jesus ”snickarens son”,
vilken – som fullkomlig människa
och fullkomlig Gud – arbetade i
Josefs verkstad.

Arbete och bön

Som Guds barn med strävan, att i allt
– om så i arbete, familj, under
semester, i vänskaps- och
kollegiekrets eller i
samhällsengagerande sammanhang
– vårda umgänget med honom och
bättre göra honom rättvisa:
vardagsliv och bön griper in i
varandra och smälter samman till en
livets enhet. Förutsättning:
förtroende på Guds nåd, en intensiv,
helst om möjligt regelbunden bön
och mottagande av Sakramenten, en
ständig övning i dygderna och i



umgänget med de andra och att ta
sina egna uppgifter på allvar.
Slarvigt arbete kan vi inte erbjuda
Gud som offer. Med inre frihet – av
kärlek till Kristus. Därtill hör
naturligtvis också – eftersom kärlek,
som är äkta, vill förmedla sin lycka –
den beslutsamma viljan att få andra
att öppna sig för Kristi närhet och
föra tron vidare.

”Vi har kommit” svarade Escrivá
1966 korrespondenten för New York
Times, Tad Szulc, ”för att på nytt
uppmärksamma Kristi exempel, som
under trettio års tid arbetade i
Nazareth och utövade ett hantverk.
Under Kristi händer blir arbetet – ett
yrkesmässigt arbete, så som miljoner
människor utför det i hela världen –
till ett gudomligt verk, till en akt av
återlösning och en väg till
frälsningen.”

En sådan kontemplativ och samtidigt
asketisk och apostolisk andlighet i



arbetet och det vardagliga livet
präntade den hl. Josemaría först in i
sina andliga döttrar och söner i Opus
Dei, vilka bevisade sin livsduglighet
och fruktbarhet. Budskapet når
emellertid långt ut över Opus Dei till
hela Kyrkan och till samhället.

”Den helige Josemaría” så uttryckte
kardinal Meisner det i Kölnerdomen
2002, ”är och förblir grundaren av
Opus Dei, men tillhör oss alla i
Kyrkan.” Med betoning på alla
döptas kallelse till helighet bekräftar
andra Vatikankonciliet budskapet.
Det utvidgar också de katolska
lekmännens yttre frihet i tidens
kulturella, ekonomiska,
vetenskapliga och politiska frågor,
som den hl. Josemaría försvarade
under hela sitt liv i Opus Dei.
Konciliet ger särskilt lekmännen i
uppgift att reglera dessa frågor,
enligt det kristet formade samvetet,
som man uppfattar det och som
ibland blir förbisett.



Lekmännens kallelse och frihet

Påven Johannes Paulus II kallade
Opus Deis grundare vid hans
helgonförklaring för vardagens
helgon. ”Vardagens”: inget särskilt
alltså, var och ens liv, den normala
katolske medborgarens utan speciell
status, som till exempel utmärker
prästerskapet eller ordensfolket. På
frågan ”Vad är Opus Dei?” är detta
högst enkla sakförhållande
avgörande. Dess ignorering är
huvudskälet till missförstånden. Vid
sidan av flertalet av de gifta finns det
i Opus Dei också lekmän, som säger
ja till celibatet. Det är bland katoliker
annars inte helt ovanligt, men inte
heller så vanligt.

För kallelsen i Opus Dei betyder det
hänsynstagande av olika livsvillkor,
men innebär ingen rangordning och
lämnar inget skäl till att tvivla på
lekmanna-statusen eller på dem, som
av fri Gudstillvändhet lever



celibatärt. Det kan tyckas nytt. Den
traditionella föreställningen, att
kristna lekmän visserligen också kan
leva kristet, men ändå inte så
allvarligt som ordensfolk och vigda
präster, förleder fortfarande många,
som har det svårt med det som är
nytt, att se på Opus Dei som en
orden. Eller de katoliker som tillhör
Opus Dei, som folk, som är elitistiska,
eller vill vara något särskilt. Så är det
också ibland hos journalister, som
inte informerar sig eller utnyttjar
missförstånden polemiskt. Fallet är
motsatt: de är medvetet normala fria
katolska medborgare och uppträder
också så i samhället – inte på
uppdrag av och i den kyrkliga
institutionens namn, utan under eget
namn.

”Vi får aldrig glömma”, sa den hl.
Josemaría 1967 i en intervju, ”att
även bland katoliker finns det en
sund pluralism av åsikter i alla
angelägenheter, som Gud har



överlämnat till en fri diskussion
bland människorna. Den står inte
bara i samklang med den hierarkiska
ordningen och den nödvändiga
enheten bland Guds folk, utan till och
med stärker den och bevarar den
från förfalskningar.” Ännu mer
tillspetsat 1968, invände han också
mot klerikalt förmyndarskap av
lekmännen i världsliga sakfrågor:
”En av de största faror, som hotar
Kyrkan, kunde bestå i att inte
erkänna den kristna frihetens
gudomliga krav, och på grund av en
förment större verksamhet vilja
påtvinga den kristne en långtgående
likformighet.”

Roande kritik

I detta sammanhang är det rent ut
sagt roande, när en och annan – även
katolsk – krets förebrår Opus Dei att
maskera sig bakom sina
medlemmars världsliga initiativ,
eller bakom föreningar, som dessa



grundar. Medlemmar i Opus Dei ser
det på ett motsatt sätt: i världsliga
engagemang gömmer de sig inte
bakom den kyrkliga prelaturen, och
inte heller handlar de i dess skydd
(varvid de möjligtvis också skulle
kunna kompromettera sig) utan som
fria medborgare under personligt
ansvar. Så rekommenderas det
lekmännen också, framför allt i det
pluralistiska samhället, av det andra
Vatikankonciliets
pastoralkonstitution över Kyrkan i
världen av idag. (GS, 76)

Om man föreställde sig, att flera
tusentals troende kristna i vilka
situationer och yrken som helst,
plötsligt skulle ta sin tro på allvar,
och att de i allt, vad de gör – hemma,
på verkstaden, i affären, på skolan,
på teatern, i vetenskapen, i politiken
– framför allt skulle vara inriktade
på att göra allt av kärlek till Kristus.
Vem skulle inte, om han ständigt
hade Kristus för ögonen, göra allt



bättre? Och vore inte slutligen
skillnaden mellan vår vardag och
vårt förhållande till Gud övervunnet
– och mellan de olika ”roller”, som vi
alltid spelar på samhällets scen?
Snickarmästaren Meyer,
familjfadern Mayer, kyrkobesökaren
Mayer och kommunalpolitikern
Mayer vore till slut en och
densamme herr Meyer: liv ur en
gjutform.

Personalprelatur och
helgonförklaring

Påven Johannes Paulus II upphöjde
1982 Opus Dei till personalprelatur,
liknande ett biskopsdöme utan
territoriala gränser, bestående som
detta av en egen prelat (biskop) med
eget prästerskap, som kommit från
lekmännen i Opus Dei. De senare står
för övrigt samtidigt under
stiftsbiskopen i det stift de lever. Det
är helt enkelt en del av den
hierarkiskt ordnade Världskyrkan.



Personalprelaturen är en, av det
andra Vatikankonciliet inrättad
kyrkorättslig, nydanelse – i den
meningen – världsligt uttryckt, alltså
högst modern. Eftersom det ovan
nämnda ”inget särskilt”, är befogat
för Opus Deis medlemmar, har Opus
Dei som personalprelatur på sitt sätt
funnit en plats i den katolska
Världskyrkans struktur. Mer om
detta finner intresserade på Internet
under www.opusdei.se

Påven Johannes Paulus II
saligförklarade grundaren 1992,
helgonförklarade honom 2002 och
hans efterföljare blev som ledande
prelat biskopsvigd 1991. Kardinal
Ratzinger om Escrivá: ”… det
förtroende, att Gud inte har dragit sig
tillbaka från världen, utan ännu är
verksam i den idag och att vi helt
enkelt skall ställa oss till hans
förfogande och på så sätt bli i stånd
att höra hans kallelse, det är för mig
ett budskap av största betydelse.”

https://opusdei.org/


Grundaren och Påven

Påven Pius XII kallade Escrivá redan
i hans livstid för ”ett sant helgon, en
man sänd av Gud för vår tid” och
banade väg för Opus Dei till
Världskyrkan. Johannes XXIII såg i
hans verk ”helt oväntade apostoliska
perspektiv” för Kyrkan. Inte minst
var han imponerad av Escrivás
ekumeniska tillämpning att ta in
även icke-katoliker och icke-kristna
som medarbetare i det katolska Opus
Dei. Paulus VI betecknade Escrivás
budskap, att inte bara få (t.ex.
präster och ordensfolk) utan att alla
människor är kallade av Gud till
helighet som ”den egentligt specifika
delen av Konciliets samtliga
läroutsagor och så att säga dess
viktigaste angelägenhet.” Även Påven
Johannes Paulus I uppskattade
redan, innan han anträdde sitt korta
pontifikat, Escrivás spiritualitet ”som
särskilt anpassad till lekmännen,
som hand i handske.”



Kardinal König i Wien uttryckte, att
Escrivá med Opus Dei, redan när han
grundade det 1928 ”föregrep mycket,
som med det Andra Vatikankonciliet
blivit Kyrkans allmängods”. Och i
Köln förklarade kardinal Höffner, att
Escrivás verk var ”kyrkohistoriskt
sänd av försynen och av en helande
kraft, vilkets värde knappt kan
överskattas.” Och kardinal Meisner
sa 2002 i Kölnerdomen, att vi hade
Josemaría Escrivá att tacka för
återupptäckten ”att helighet inte är
något privilegium för särskilda
grupper inom Kyrkan utan varje
kristens enkla och självklara kallelse,
så i kloster som i världen.” I annat
fall skulle det föreligga en outhärdlig
diskriminering i Kyrkan. Men det
finns i Kyrkan inget andra
klassamhälle.

Personer i stället för ”det där”
Opus Dei



Vid mitt möte med Opus Dei spelade
allt detta inte någon roll. På ett annat
sätt än Alik Zorin läste jag först
varken något om Opus Dei eller
grundarens skrifter. Egentligen
mötte jag inte alls Opus Dei. Jag lärde
känna personer. De blev mina
vänner. De berättade för mig om
hängivenhet mitt i världen, om
”kallelse” till Opus Dei. Det tyckte jag
lät bra, men var snarare något för
min bror. Han hade alltid haft ett
”känslospröt” för sådana saker.

Dessa vänner imponerade på mig –
genom enkla saker. Georg till
exempel. Vi arbetade ihop på labbet.
Plötsligt reser han sig upp och säger:
”Klockan är tolv. Ska vi be Angelus?
Låter konstigt. Men det var äkta.
Georg hade fullt upp, var alltid på
gott humör och hade så mycket tid
för mig, som om han inte hade något
annat att göra. Det som kunde göra
mig ledsen, tog han helt enkelt bort.
Religiösa samtal var inte vanliga,



men alltid mycket personliga. Han
var envis. Jag också. Under lång tid i
alla fall. Någon gång började saken
”störa” mig. Gå ifrån Georg? Feghet!
Det var inte Georg som störde mig,
det var klart. Vem det än var som
störde, störde han slutligen med
framgång. Jag är fortfarande Georg
tacksam för min förlossningshjälp,
för mitt ”ja”.

av Hans Thomas, Komma, Nr.
56 2008, S. 68–72

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/
mysteriet-med-det-sagenomspunna-

opus-dei/ (2026-01-02)

https://opusdei.org/sv-se/article/mysteriet-med-det-sagenomspunna-opus-dei/
https://opusdei.org/sv-se/article/mysteriet-med-det-sagenomspunna-opus-dei/
https://opusdei.org/sv-se/article/mysteriet-med-det-sagenomspunna-opus-dei/

	Mysteriet med det sägenomspunna Opus Dei…

