
opusdei.org

Katolska Kyrkans
katekes

nr. 874-913. Vi återger några
punkter om kyrkans
hierarkiska organisation, om
lekfolkets kallelse och
delaktighet i Kristi prästerliga,
profetiska och härskande
uppdrag.

2006-03-14

I. Kyrkans hierarkiska författning.
Varför finns det ett kyrkligt ämbete? 

874. Kristus är själv källan till
ämbetet i kyrkan. Han har instiftat



det, han har givit det auktoritet och
uppdrag, inriktning och målsättning:

För att leda och ständigt föröka Guds
folk instiftade Herren Kristus i sin
kyrka olika ämbeten som syftar till
hela kroppens bästa. Ämbetsbärarna
som är utrustade med helig fullmakt
står i sina bröders tjänst så att alla
som hör till Guds folk kan... uppnå
frälsningen (LG n. 18)

875. ”Hur skall de kunna tro på den
som de inte har hört? Hur skall de
kunna höra utan att någon
förkunnar? Hur kan någon förkunna
utan att vara utsänd?” (Rom 10:14).
Ingen, vare sig en enskild person
eller en gemenskap, kan av sig själv
förkunna evangeliet: ”Tron bygger
på förkunnelsen” (Rom 10:17). Ingen
kan ge sig själv uppdraget och
sändningen att förkunna evangeliet.
Herrens utsände talar och handlar
inte med egen auktoritet, utan i kraft
av Kristi myndighet; inte som



medlem av församlingen, utan som
den som talar till den i Kristi namn.
Ingen kan ge sig själv nåden – den
måste skänkas och erbjudas som
gåva. Detta förutsätter nådens
tjänare, som fått sin auktoritet och
kraft av Kristus. Av honom får
biskoparna och prästerna
sändningen och uppdraget (den
”heliga makten”) att handla in
persona Christi Capitis (i Kristi,
Huvudets, person); diakonerna får
kraft att tjäna Guds folk i liturgins,
ordets och kärlekens diaconia (tjänst)
i gemenskap med biskopen och hans
presbyterium. Den tjänst i vilken
Kristi sändebud genom Guds gåva
gör och ger vad de inte kan göra och
ge av sig själva kallar kyrkans
tradition ett ”sakrament”. Kyrkans
ämbete ges vidare i ett särskilt
sakrament.

876. Nära förbunden med det
kyrkliga ämbetets sakramentala
natur är dess karaktär av tjänst.



Ämbetsbärarna är verkligen ”Jesu
Kristi tjänare”(jfr Rom 1:1), eftersom
de är fullständigt beroende av
Kristus som ger uppdrag och
sändning – som en avbild av Kristus
som frivilligt för oss ”antog en
tjänares gestalt” (Fil 2:7). Eftersom
ordet och nåden vars tjänare de är
inte är deras egendom, utan tillhör
Kristus som anförtrott det åt dem för
de andra, gör de sig frivilligt till allas
tjänare (jfr 1 Kor 9:19).

877. På samma sätt ligger det i det
kyrkliga ämbetets sakramentala
natur att det har en kollegial prägel.
Från början av sin verksamhet
instiftade Jesus de tolv, ”fröet till det
nya Israel och på samma gång början
till den heliga hierarkin” (AG, n. 5).
De utvaldes tillsammans och sändes
också ut tillsammans, och deras
broderliga enhet blir till tjänst för
alla troendes broderliga gemenskap.
Den blir liksom en reflex av och ett
vittnesbörd om de gudomliga



personernas gemenskap (jfr Joh 17:
21-23). Därför gör varje biskop sin
tjänst inom biskopskollegiets ram, i
gemenskap med biskopen av Rom,
Petrus efterföljare och kollegiets
huvud. Prästerna gör sin tjänst inom
stiftets presbyterium, under ledning
av sin biskop.

878. Slutligen hör det till det kyrkliga
ämbetets sakramentala natur att det
har personlig prägel. Om Kristi
tjänare handlar gemensamt, handlar
de också på ett personligt sätt. Var
och en blir personligen kallad: ”Du
skall följa mig!” (Joh 21:22; jfr Matt
4:19-21; Joh 1:43) för att inom den
gemensamma sändningen vara ett
personligt vittne som personligen
bär ansvar inför den som ger
uppdraget. Han handlar ”i hans
person”, för personer: ”Jag döper dig
i Faderns... namn”; ”Jag löser dig från
dina synder...”.



879. Det sakramentala ämbetet i
kyrkan är alltså en tjänst som utövas
i Kristi namn. Den är både av
kollegial och personlig art. Detta
bekräftas av de band som består
mellan biskopskollegiet och dess
överhuvud, Petrus efterföljare och i
förbindelsen mellan biskopens
pastorala ansvar för sin lokalkyrka
och biskopskollegiets gemensamma
omsorg om världskyrkan.

Biskopskollegiet och dess överhuvud,
påven

880. Då Kristus kallade de tolv
”organiserade han dem som ett
kollegium eller en fast krets och
ställde den bland dem utvalde Petrus
i spetsen för dem” (LG n. 19). – ”På
samma sätt är biskopen av Rom som
Petrus efterträdare och biskoparna
som apostlarnas efterträdare
förbundna med varandra.” (LG n. 22;
jfr CIC, can. 330)



881. Herren gjorde enbart Simon,
som han gav namnet Petrus, till
grundsten i sin kyrka. Han gav
honom nycklarna (jfr Matt 16:18-19);
han satte honom till herde för hela
sin hjord (jfr Joh 21:15-17). ”Binde-
och lösenyckeln som gavs åt Petrus
gavs emellertid också åt det med sitt
huvud förenade apostlakollegiet (LG
n. 22).” Denna Petrus och de andra
apostlarnas herdeuppgift hör till
kyrkans grundvalar. Biskoparna
fortsätter den under Petrus primat.

882. Påven, biskop av Rom och Petrus
efterträdare, ”är den ständiga och
synliga principen och grundvalen för
enheten mellan de många
biskoparna och de troende” (LG n.
23). – ”I kraft av sitt uppdrag som
Kristi ställföreträdare och hela
kyrkans herde har biskopen av Rom
nämligen den fulla, högsta och
universella makten över kyrkan och
kan alltid utöva den fritt. (LG n. 22;
jfr CD nn. 2, 9)”



883. ”Biskoparnas kollegium eller
korporation har auktoritet enbart
när det ses i gemenskap med
biskopen av Rom, Petrus
efterträdare, som sitt huvud.” Som
sådant ”är det likaså innehavare av
den högsta och fulla myndigheten i
hela kyrkan. Denna myndighet kan
dock endast utövas med den
romerske biskopens samtycke” (LG n.
22; jfr CIC, can. 336).

884. ”Den högsta fullmakten, som
detta kollegium innehar i hela
kyrkan, utövas högtidligen i det
ekumeniska konciliet. (CIC, can. 337
§1)” – ”Ett ekumeniskt koncilium
föreligger enbart om Petrus
efterträdare förklarar det vara ett
sådant eller åtminstone godtar det.
(LG n. 22)”

885. ”Som sammansatt av många
framställer kollegiet Gudsfolkets
mångfald och universalitet, som
församlat under ett huvud



framställer det enheten i Kristi hjord.
(LG n. 22)”

886. ”De enskilda biskoparna är å sin
sida den synliga principen och
grundvalen för enheten i sina
lokalkyrkor (LG n. 23).” Som sådana
”utövar de sitt herdeämbete över den
del av Guds folk som anförtrotts åt
dem” (LG n. 23), varvid de får hjälp
av präster och diakoner. Men som
medlemmar av biskopskollegiet har
var och en av dem del av omsorgen
om alla kyrkor (jfr CD n. 3), som de
främst utövar ”genom att styra sina
egna kyrkor som en del av den
universella kyrkan”. Därigenom ger
de ”ett verksamt bidrag till godo för
hela den mystiska kroppen som
också är kyrkans kropp” (LG n. 23).
Denna omsorg skall särskilt gälla de
fattiga (jfr Gal 2:10), de förföljda för
trons skull och missionärerna som
arbetar över hela världen.



887. Lokalkyrkor som är grannar
med varandra och har samma kultur
bildar kyrkoprovinser eller mera
vidsträckta enheter som kallas
patriarkat eller regioner. Biskoparna
i dessa enheter kan samlas till
synoder eller provincialkoncilier. ”På
samma sätt kan
biskopskonferenserna i dag ge
mycken och värdefull hjälp för att
mer konkret förverkliga den
kollegiala andan. (LG n. 23)”

Lärouppdraget

888. Biskoparna har, tillsammans
med prästerna, sina medarbetare,
”som främsta uppgift att förkunna
Guds evangelium för alla
människor” (PO n. 4) – i enlighet med
Herrens befallning jfr Mark 16:15).
De är ”trons härolder som för nya
lärjungar till Kristus. De är
autentiska lärare” i den apostoliska
tron, ”beklädda med Kristi
auktoritet” (LG n. 25).



889. För att hålla kyrkan fast vid den
rena tron – så som denna tro har
förmedlats av apostlarna – har
Kristus, som är sanningen, velat ge
sin kyrka del av sin egen ofelbarhet.
Genom sitt ”övernaturliga
trosmedvetande” håller Guds folk
”osvikligt fast vid tron”, under
ledning av kyrkans levande
läroämbete (jfr LG n. 25; DV n. 10).

890. Läroämbetets uppdrag hänger
nära ihop med att det nya förbund
som Gud slutit med sitt folk i Kristus
är definitivt; han måste beskydda det
från avvikelser och felaktigheter och
garantera dess objektiva möjlighet
att utan misstag bekänna den
autentiska tron. Läroämbetets
herdeuppdrag är alltså avsett att
vaka över att Guds folk förblir i den
sanning som befriar. För att kyrkans
herdar skall kunna fullgöra detta
uppdrag har Kristus försett dem med
ofelbarhetens särskilda nådegåva i
tros- och moralfrågor. Denna



särskilda nådegåva kan tas i anspråk
på flera sätt:

891. ”Biskopen av Rom,
biskopskollegiets huvud, innehar
denna ofelbarhet i kraft av sitt
ämbete. Det sker när han som alla
troendes högste herde och lärare
som stärker sina bröder i tron,
förkunnar en lära i tros- och
moralfrågor genom ett slutgiltigt
avgörande… Också biskopskollegiet
innehar den ofelbarhet som utlovats
åt kyrkan, när det utövar det högsta
läroämbetet tillsammans med Petrus
efterträdare”, framför allt på ett
ekumeniskt koncilium LG n. 25; jfr
Vat. I, DS 3074). När kyrkan genom
sitt högsta läroämbete framlägger
något ”som man skall tro såsom
uppenbarat av Gud” (DV n. 10) och
som Kristi lära ”måste man hålla sig
till sådana definitioner med trons
lydnad” (LG n. 25). Denna ofelbarhet
rör allt som finns i det trosarv som



den gudomliga uppenbarelsen
förmedlat åt oss (jfr LG n. 25).

892. Apostlarnas efterträdare som i
sin läroutläggning står i gemenskap
med Petrus efterträdare, biskopen av
Rom, får också gudomligt bistånd då
de utan att använda sig av en ofelbar
definition och utan att uttala sig på
ett ”slutgiltigt sätt” i utövandet av det
ordinarie läroämbetet framlägger en
lära som leder till bättre förståelse av
uppenbarelsen när det gäller tron
och moralen. Detta gäller också på
ett särskilt sätt biskopen av Rom, som
är hela kyrkans herde. Denna
ordinarie läroframställning skall de
troende samtycka till ”i en religiöst
motiverad lydnad” (LG n. 25) som är
en utvidgning av det samtycke man
ger i tro, även om den skiljer sig från
detta.

Uppdraget att helga

893. Biskopen har också till uppgift
att vara ”förvaltare av det högsta



prästämbetets nåd” (LG n. 26),
särskilt i det eukaristiska offret som
han frambär själv eller låter sina
medarbetare, prästerna, frambära.
Ty eukaristin är det centrala i
lokalkyrkans liv. Biskopen och
prästerna helgar kyrkan genom sin
bön och sitt arbete, genom ordets och
sakramentens tjänst. De helgar den
genom sitt exempel: ”Uppträd inte
som herrar över dem som kommit på
er lott, utan var föredömen för
hjorden!” (1 Pet 5:3). Så når de
”tillsammans med den hjord som
anförtrotts dem fram till det eviga
livet” (LG n. 26).

Uppdraget att leda

894. ”Som Kristi ställföreträdare och
sändebud styr biskoparna de
lokalkyrkor som anförtrotts åt dem.
De gör det genom råd, förmaningar
och exempel men också genom
auktoritet och helig fullmakt” (LG n.
27), som de emellertid skall använda



för att bygga upp, i den tjänandets
anda som utmärker deras Mästare jfr
Luk 22:26-27).

895. ”Den fullmakt som de
personligen utövar i Kristi namn är
personlig, ordinarie och omedelbar.
Hur den utövas regleras dock av
kyrkans högsta auktoritet. (LG n. 27)”
Men biskoparna skall inte betraktas
som vikarier för påven, vars
ordinarie och omedelbara auktoritet
över hela kyrkan inte upphäver, utan
tvärtom stärker och försvarar
biskoparnas egen auktoritet. Denna
skall utövas i gemenskap med hela
kyrkan under påvens ledning.

896. Den gode Herden skall vara
modell och ”form” för biskopens
herdeuppdrag. Medveten om sina
svagheter ”kan han ha fördrag med
de okunniga och vilsegångna. Han
skall inte vägra att lyssna till dem
som står under honom utan skall ta
hand om dem som sina verkliga



söner .... De troende å sin sida skall
hålla sig till biskopen som kyrkan till
Jesus Kristus och Jesus Kristus till
Fadern” (LG n. 27):

Följ alla biskopen, liksom Jesus
Kristus (följer) Fadern, och följ
presbytererna som apostlarna; vörda
diakonerna som Guds lag. Må ingen
företa sig något som gäller kyrkan
utan biskopen (Ignatius av Antiokia, 
Epistula ad Smyrnaeos, 8, 1). II. De
kristna läkmännen

897. ”Med lekmän menas här alla
kristna utom dem som tillhör det
heliga ämbetet och dem som lever ett
av kyrkan erkänt ordensliv. De är
alltså de kristna som inlemmats i
Kristus genom dopet, som upprättats
som Guds folk, som på sitt särskilda
sätt har del i Kristi prästerliga,
profetiska och kungliga ämbete, och
som inom sitt område utövar hela
det kristna folkets sändning i kyrkan
och i världen. (LG n. 31)”



Lekmännens kallelse

898. ”Det är lekmännens sak att efter
sin egen kallelse söka Guds rike
genom att förvalta och ordna de
världsliga tingen enligt Guds vilja…
Deras uppgift är alltså att på ett
särskilt sätt upplysa och ordna alla
världsliga ting som de är nära
förbundna med, så att dessa alltid
ombesörjs på Kristi sätt och växer till
Skaparens och Återlösarens pris. (LG
n. 31)”

899. Det är särskilt nödvändigt att de
kristna lekmännen tar initiativ när
det gäller upptäcka och uppfinna
medel att prägla den sociala,
politiska och ekonomiska
verkligheten med den kristna lärans
och det kristna livets krav. Sådana
initiativ är något normalt i kyrkans
liv:

De kristna lekmännen befinner sig
på den mest framskjutna frontlinjen
i kyrkans liv; genom dem är kyrkan



samhällets livsprincip. Därför bör
först och främst dessa lekmän ha ett
ständigt klarare medvetande om inte
bara att tillhöra kyrkan, utan att vara
kyrkan, dvs, gemenskapen av
troende människor på jorden under
ledning av sitt gemensamma huvud,
påven, och biskoparna i förening
med honom. De är kyrkan. (Pius XII,
Tal den 20 februari 1946: citerat av
Johannes Paulus II, Ap. förmaning 
Christifideles laici, n. 9.)

900. Eftersom lekmännen – som alla
troende – i kraft av dopet och
konfirmationen har fått uppdraget
till apostolisk verksamhet är de
förpliktade och har rätt till att
individuellt eller förenade i
sammanslutningar arbeta för att
Guds budskap om nåd och frälsning
skall bli känt och tas emot av alla
människor över hela världen. Denna
förpliktelse är ännu större när det
bara är genom dem som människor
kan höra evangeliet och lära känna



Kristus. I de olika formerna för
kyrklig gemenskap är deras
verksamhet så nödvändig att utan
dem herdarnas apostolat för det
mesta inte uppnår sin fulla verkan
(jfr LG n. 33).

Lekmännens delaktighet i Kristi
prästerliga uppdrag

901. ”Helgade åt Kristus och smorda
med den helige Ande är lekmännen
på ett underbart sätt kallade och
utrustade till att i allt rikare mått
frambringa Andens frukter i sig. Alla
deras verk, böner och apostoliska
uppgifter, deras liv i äktenskap och
familj, deras dagliga arbete, deras
vila till själ och kropp när den sker i
Anden, ja, också livets bekymmer när
de bärs med tålamod – allt detta blir
andliga offer ’som Gud vill ta emot
tack vare Jesus Kristus’ (1 Pet 2:5).
När eukaristin firas, bärs dessa offer
fram i söners och döttrars kärlek
tillsammans med offret av Herrens



kropp. När lekmännen överallt
tillber Gud och handlar på ett heligt
sätt, viger de alltså världen själv åt
Gud. (LG n. 34; jfr LG n. 10)”

902. På ett särskilt sätt deltar
föräldrarna i uppdraget att helga
människor ”då de lever ett
äktenskapligt liv i enlighet med den
kristna andan och ger sina barn en
kristen uppfostran” (CIC, can. 835
§4).

903. Om lekmän har de
kvalifikationer som krävs kan de få
det permanenta uppdraget som
lektorer och akolyter (jfr CIC, can.
230 §1). ”Där kyrkans behov kräver
det på grund av brist på
ämbetsbärare kan lekmän också
fullgöra en kompletterande tjänst –
även om de inte är lektorer eller
akolyter – när det gäller att förkunna
ordet, leda den liturgiska bönen,
förrätta dop och dela ut den heliga
kommunionen, i enlighet med



kyrkorättens anvisningar.( CIC, can.
230 §3)”

Lekmännens delaktighet i Kristi
profetiska uppdrag

904. ”Kristus... fortsätter detta
profetiska ämbete inte bara genom
hierarkin, ...utan också genom
lekmännen. Han insätter dem som
vittnen och utrustar dem med trons
sinne och ordets nåd (LG n. 345):”

Att undervisa någon för att föra
honom till tron är en uppgift för
varje predikant och även för varje
troende kristen (Thomas av Aquino, 
Summa theologiae, 3, q. 71, a. 4, ad 3).

905. Lekmännen utför sitt profetiska
uppdrag också genom
evangelisationen, dvs, ”förkunnelsen
av Kristi budskap som sker med de
vittnesbörd livet avger och med ord”.
Hos lekmännen ”får denna
evangelisation... sin egenart och sin
särskilda prägel av att den fullgörs



under denna världens vanliga
villkor” (LG n. 35).

Detta apostolat består inte endast i
att avlägga vittnesbörd med sitt liv.
En verklig apostel söker tillfälle att
förkunna Kristus med ord, både för
dem som tror... och för dem som inte
tror (AA n. 6; jfr AG n. 15).

906. De kristna lekmän som visar
fallenhet för att hjälpa till i det
kateketiska arbetet och som skaffar
sig utbildning kan delta i detta (jfr
CIC, can. 774, 776, 780); de kan också
hjälpa till i den teologiska
utbildningen (jfr CIC, can. 229) och ge
sitt bidrag när det gäller att använda
sig av kommunikationsmedlen i
samhället (jfr CIC, can. 822 §3).

907. ”I enlighet med sin plikt, sin
kompetens och det anseende de
åtnjuter har de rätt och ibland också
plikt att ge kyrkans herdar del av
sina åsikter om det som rör kyrkans
väl och låta denna åsikt komma till



andra kristna människors
kännedom, i det att de tar tillbörlig
hänsyn till trons integritet och den
vördnad som tillkommer kyrkans
herdar, till den allmänna nyttan och
respekten för personens värdighet
(CIC, can. 212 §3).”

Lekmännens delaktighet i Kristi
kungliga uppdrag

908. Genom sin lydnad ända till
döden (jfr Fil 2:8-9) gav Kristus sina
lärjungar den kungliga frihetens
gåva ”att besegra syndens rike i sig
själva genom självförnekelse och ett
heligt liv”(LG n. 36):

Den som gör sin kropp sig själv
underdånig och behärskar sin själ
utan att låta sig kuvas av sina lidelser
är sin egen herre: han kan kallas
kung eftersom han har förmågan att
styra sin egen person; han är fri och
oberoende och låter sig inte infångas
i ett skuldtyngt slaveri (Ambrosius, 



Expositio psalmi CXVIII, 14, 30: CSEL
62, 318: PL 15, 1476).

909. ”Där sederna ger anledning till
synd, skall lekmännen med förenade
krafter söka att förbättra världens
sedvänjor och förhållanden, så att
allt utformas enligt rättfärdighetens
normer och främjar ett liv i dygd i
stället för att hindra det. Handlar de
så, ger de kulturen och människans
arbete ett moraliskt värde. (LG n.
36)”

910. ”Lekmännen kan också känna
sig kallade eller vara kallade att
samarbeta med prästerna för den
kyrkliga gemenskapens växt och liv,
genom att efter måttet av den nåd
och de gåvor som Herren nedlägger i
dem åta sig något av de många
kyrkliga uppdragen. (EN n. 73)”

911. I kyrkan ”kan lekmän i enlighet
med kyrkorättens bestämmelser
hjälpa till i utövandet av den
styrande makten” (CIC, can. 129 §2).



Så talar kyrkorätten om deras
närvaro i de särskilda råden (jfr CIC,
can. 443 §4), stiftssynoderna (jfr CIC,
can. 463 §§1, 2), pastoralråden (jfr
CIC, can. 511, 512, 536); de kan få
uppdraget att ha hand om det
pastorala arbetet i en församling (jfr
CIC, can. 517 §2); de kan vara
medarbetare i de råd som har hand
om ekonomiska angelägenheter (jfr
CIC, can. 492 §1, 537); de kan vara
medlemmar i kyrkliga domstolar (jfr
CIC, can. 1421 §2) etc.

912. Lekmännen ”skall lära sig att
noga skilja mellan de rättigheter och
plikter de har som kyrkomedlemmar
och dem de har som medlemmar i
det mänskliga samhället. De skall
söka samordna detta på ett
harmoniskt sätt och vara medvetna
om att de skall låta sig ledas av det
kristna samvetet också i alla
världsliga angelägenheter. Ingen
mänsklig verksamhet, inte heller den



världsliga, kan ju undandras Guds
välde” (LG n. 36).

913. ”Utifrån de nådegåvor han fått
är varje lekman på en gång ett vittne
och ett levande verktyg för kyrkans
egen sändning ’enligt just den nåd
som Kristus har velat ge honom’ (Ef
4:7)” (LG n. 36).

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

katolska-kyrkans-katekes/ (2026-02-01)

https://opusdei.org/sv-se/article/katolska-kyrkans-katekes/
https://opusdei.org/sv-se/article/katolska-kyrkans-katekes/

	Katolska Kyrkans katekes

