
opusdei.org

Katoliker och det
politiska livet

Katolikerna och det politiska
livet var ämnet för en
konferens vid Det heliga
Korsets påvliga universitet i
Rom. Deltagare var bl.a.
kardinal Joseph Ratzinger,
Italiens f.d. president Francesco
Cossiga m.fl. betydande
intellektuella.

2003-05-07

Med anledning av
Tronskongregationens läromässiga
not publicerad den 16 januari i år



med titeln ”Katolikernas
engagemang och deltagande i det
politiska livet” hölls en konferens
med samma titel den 9 april i
Höffnersalen vid Det heliga Korsets
påvliga universitet.

Där samlades bland andra prefekten
för Tronskongregationen kardinal
Joseph Ratzinger och flera politiker
och intellektuella som t.ex. Francesco
Cossiga, Giuseppe De Rita, Ernesto
Galli della Loggia, Paolo Del Debbio
och Ángel Rodríguez Luño.
Konferensen öppnades med ett
välkomstord av universitetets
storkansler, biskop Javier
Echevarría. I hans anförande
framhöll han politiken som en möjlig
väg till helgelse, något den helige
Thomas More, de styrandes och
politikernas skyddshelgon, hade visat
med sitt exempel.

Katolikernas autonomi i det
politiska livet



”Dokumentet talar direkt till
katolikerna men vill att alla
människor ska känna sig berörda”,
sade kardinal Joseph Ratzinger. Den
bajerske kardinalen menar att
”politiken hör till förnuftets område,
med vilket menas det naturliga
förnuftet som vi alla är utrustade
med. I en icke-konfesionell stat finns
det ingen plats för teokratin eller för
idén att politiken ska styras av tron:
tron kan upplysa politiken, men det
politiska området kan genom sin
förnuftiga karaktär inte styras av
tron.” Ty politiken ”styrs av förnuftet
och de naturliga dygderna klokhet,
måttfullhet, rättvisa och kraft”.

Kardinalen ansåg att katolikers
aktiva deltagande i politiken kräver
att två faror undvikes: att politiken
teologiseras och att förnuftet
ideologiseras. Skillnaden mellan de
två områdena är viktig att hålla isär
och den har alltid ingått i den kristna
traditionen. Vi finner den redan i



Jesu ord när han sade att man bör ge
Gud det som tillhör Gud och kejsaren
det som tillhör kejsaren.

Ratzinger sade att eftersom politiken
är scenen för sekulärt och icke-
religiöst handlande utesluter detta
tanken på en teokrati eller på en
politik som avgörs genom trons
diktat men det utesluter även en
positivism eller empirism som är
förnuftsvidrig och gör människan
”blind för de moraliska värdena”.

”Vanställandet av förnuftet skadar
politiken och begränsar den till
enbart tekniskt handlande”,
underströk prefekten för
Troskongregationen. Politiken är en
del av det sunda förnuftets område
vilket tillåter oss att ”lära känna de
höga värdena som i sin tur ser till att
våra val blir kloka.” Om däremot
endast de empiriska och
materialistiska kriterierna gör sig
gällande, förvandlas politiken till ett



instrument där den starkaste styr
och som utesluter all moral.

Tron, för sin del, kan göra ett sjukt
förnuft sunt igen, fortsatte Ratzinger,
eftersom ”det finns ett visst samband
mellan tro och förnuft”. Tron ”kan
upplysa förnuftet men inte ersätta
det: den alienerar inte förnuftet utan
hjälper det att bli sig självt”.

”På samma sätt kan de troende
politikerna bidra positivt till den
politiska debatten genom sin
hållning och visa tron som en verklig
närvaro som deltar tillsammans med
förnuftet i det politiska livet”.
Kardinalen avslutade sitt inlägg
genom att påminna om att ”de
moraliska imperativen som den
katolske politikern försvarar är
värden som han alltid bör försvara,
även när majoriteten är emot dem.”

Koherens och frihet



Italiens f.d. President, senatorn 
Francesco Cossiga sade att ”detta
dokument förtydligar några kriterier
som bör framstå som mycket klara
inte bara för en katolik och kristen,
utan också för varje demokrat”.
Bland dessa kriterier nämnde
Cossiga det omöjliga i att framhålla
att ”politiken måste stå utanför
etiken”, som om politik bara var ett
rent tekniskt åtagande.

Senator Cossiga talade om tron och
förnuftet såsom två slags
kunskapskällor som inte är två skilda
sanningar utan två approximationer
för att lära känna de moraliska
lagarna. Han tillade: ”På grund av att
politiken vänder sig till alla
människor, är det bra att vi katoliker
tänker på vilka olika slags frihet som
politiken vill tillförsäkra individen”.
För den italienska ex-presidenten
består politikens världsliga karaktär i
den respekt man är skyldig att visa



de övriga friheterna, inte i att man
förvärdsligar den egna tron.

Även Ángel Rodríguez Luño, som är
ordinarie professor i moralteologi
vid Det heliga Korsets påvliga
universitet, betonade det faktum att
den kristna tron inte kan identifieras
med någon konkret politisk
åskådning. Emellertid har den
konsekvenser för politisk aktivitet,
varför man kan säga att ”tron
omformar, bekräftar, tillägger och
förändrar de olika politiska
kulturerna hos dem som är politiskt
verksamma”.

Å andra sidan ”visar historien att
tron ibland har verkat förnyande och
kreativt på det sociala och politiska
området”. Sambandet mellan den
politiska och den religiösa sfären
”kan inte ge upphov till förvirring”.
För professor Rodríguez Luño ”är
deras samvete, som samtidigt och
oskiljaktigt är medborgare i en stat



och medlemmar i Kyrkan, det
privilegierade området där
sambandet mellan de religiösa
sanningarna och politisk aktivitet
särskilt väl kommer till uttryck”.

Vad man begär av de katolska
medborgarna är ”att deras sociala
och politiska verksamhet stämmer
överens med de värden som
förkroppsligar det väsentliga
innehållet i det kristna samvete”.
Dessa värden är inte främst
konfessionella värden, förklarar
Rodríguez Luño, utan etisk-politiska
värden som tillhör varje välordnat
mänskligt samhälle, såsom respekt
och värnande om livet, friheten,
rättvisan, den mänskliga existensens
religiösa dimension, solidaritet, fred,
och huvudprincipen att det
allmännas bästa väger tyngre än
individernas privata intressen”.

Dokumentets två nyckelord är
”koherens” och ”frihet”. Kyrkans



huvudroll består enligt professorn
hellre i att forma samvetena snarare
än i skapandet av en kultur. Tanken
är att dessa insiktsfulla personer
bygger sedan upp en kultur i en anda
av legitim pluralism”.

Vi behöver sublima värden
snarare än exakta lagar

Professor Giuseppe De Rita,
Generalsekreterare i Fundazione
CENSIS (Centro Studi Investimenti
Sociali) underströk den spänning
som noten visar upp mellan å ena
sidan ett rättvist fördömande av den
kulturella relativismen och den
etiska pluralismen och å andra sidan
det positiva framhållandet av varje
persons unika värde. Det sanna
deltagandet i demokratin kan
nämligen endast ske på grunden av
en sund människosyn”. I detta
hänseende, sade han, ”skulle varje
demokrati vara skör, om den inte



grundade sig på människans
värdighet”.

Ernesto Galli della Loggia, utgivare
av ”Corriere della Sera” och
professor i Historia av de politiska
partierna och rörelserna vid
Perugias universitet, hänvisade i sitt
tal också till de stora idealen. Galli
della Loggia framhöll att Vatikanens
not ”tydligt visar ett av de centrala
problemen i det nuvarande liberala
samhället, nämligen bristen på
gemensamma värden”. Han
förklarade att det inte räcker med
formella lagar och olika
administrativa, ekonomiska eller
politiska strukturer för att få ett
samhälle att fungera, utan det krävs
gemensamma värden.

Konferensen avslutades med några
ord av professor Paolo Del Debbio,
professor i socialetik och
kommunikation och författare till en
nyligen utkommen bok om



globalisering. Enligt Del Debbio, bör
den aktive katoliken undvika
allmänna diskussioner om värden
och om vad man ska göra i
allmänhet. Han bör i stället ägna sig
åt att anvisa konkreta vägar till hur
saker och ting kan utföras utirfrån
gemensamma värden”.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

katoliker-och-det-politiska-livet/
(2026-02-07)

https://opusdei.org/sv-se/article/katoliker-och-det-politiska-livet/
https://opusdei.org/sv-se/article/katoliker-och-det-politiska-livet/

	Katoliker och det politiska livet

