
opusdei.org

I Josefs Verkstad

Predikan som Opus Deis
grundare höll den 19 mars
1963, den helige Josefs högtid,
och som publicerades i "När
Kristus går förbi".

2023-03-17

Hela Kyrkan erkänner den helige
Josef som sin försvarare och
skyddspatron. Under århundradena
har man talat om honom och
understrukit olika aspekter av hans
liv, under vilket han var ständigt
trogen den uppgift som Gud hade
anförtrott åt honom. Därför tycker



jag sedan många år om att åkalla
honom tillgivet som vår fader och
herre.

Den helige Josef är verkligen fader
och herre, som beskyddar och följer
dem som vördar honom under deras
jordiska vandring, på samma sätt
som han beskyddade och följde Jesus
under dennes uppväxttid. Genom att
umgås med honom upptäcker man
att den helige patriarken dessutom
är en läromästare för det inre livet:
för han lär oss att känna Jesus, att
leva tillsammans med honom, att
inse att vi är en del av Guds familj.
Den helige Josef undervisar oss
genom att framstå som det han var:
en vanlig man, en familjefar, en
arbetare som tjänade sitt levebröd
med sina händers verk. Och detta
faktum har för oss även en innebörd
som är skäl till eftertanke och glädje.

När vi i dag firar hans högtid, vill jag
påminna er om honom och erinra



om vad evangeliet säger om honom,
så att vi bättre kan upptäcka vad Gud
vill förmedla till oss genom det enkla
liv som den heliga Marias make
levde.

Evangeliets bild av den helige Josef

Såväl den helige Matteus som den
helige Lukas berättar att den helige
Josef var en man som härstammade
från en förnäm släkt, Davids och
Salomos släkt, vilka var kungar av
Israel. Detaljerna i denna
härstämning är historiskt sett något
otydliga: vi vet inte vilken av de båda
släkttavlorna som är Marias – Jesu
moder enligt köttet – och vilken som
är Josefs, som var Jesu fader enligt
den judiska lagen. Vi vet inte heller
om Josefs födelsestad var Betlehem,
dit han gick för att skattskrivas, eller
Nasaret, där han levde och arbetade.

Däremot vet vi att han inte var rik.
Han var en arbetare, som miljoner
andra män världen över. Han



utövade det tunga och anspråkslösa
arbete som Gud hade valt åt sig själv,
då han antog vårt kött och kom för
att leva trettio år som vilken annan
människa som helst.

Den heliga Skrift säger att Josef var
hantverkare. Flera kyrkofäder
tillägger att han var snickare. Den
helige Justinus talar om Jesu
arbetsliv och hävdar att han
tillverkade plogar och ok (Den helige
Justinus, Dialogus cum Tryphone, 88,
2, 8 (PG 6, 687)). Det är kanske med
stöd av de orden som den helige
Isidorus av Sevilla drar slutsatsen att
Josef var smed. Hur som helst var
han en arbetare som tjänade de
övriga byborna, en skicklig
hantverkare till följd av åratals
ansträngning och möda.

I evangelieberättelserna framträder
Josefs betydande mänskliga
egenskaper: vi ser honom aldrig stå
villrådig eller rädd inför livet,



tvärtom förmår han möta
problemen, klara sig igenom svåra
situationer, ta sig an de uppgifter
som anförtros honom ansvarsfullt
och med initiativförmåga.

Jag håller inte med det traditionella
sättet att avbilda den helige Josef
som en gammal man, även om det
gjorts med den goda avsikten att
betona Marias eviga jungfrulighet.
Jag föreställer mig honom ung, stark,
kanske något år äldre än vår Fru,
men i blomman av sin ålder och full
av energi.

Man måste inte vänta tills man blir
gammal och förlorar sin vigör för att
leva kyskhetens dygd. Renheten föds
av kärleken och för den rena
kärleken utgör ungdomens kraft och
glädje inte något hinder. Den helige
Josef var ung till hjärta och kropp
när han gifte sig med Maria, när han
fick reda på hennes gudomliga
moderskaps mysterium och när han



levde tillsammans med henne, med
respekt för den integritet som Gud
ville skänka världen som ytterligare
ett tecken på att han kommit för att
leva bland oss människor. Den som
inte kan förstå en sådan kärlek vet
mycket lite om den sanna kärlekens
väsen, och är fullständigt okunnig
om innebörden av den kristna
kyskheten.

Vi sade att Josef var en hantverkare
från Galileen, en man som många
andra. Och vad kunde en invånare i
en sådan avlägsen by som Nasaret
förvänta sig av livet? Endast arbete,
varje dag, med ständigt samma
ansträngning. Och vid dagens slut
väntade honom ett fattigt och litet
hus för att återhämta krafter och
återuppta arbetet följande dag.

Men namnet Josef betyder på
hebreiska Gud kommer att lägga till. I
de heliga liv som levs av människor
som gör Guds vilja, lägger Gud till



oanade dimensioner: det viktiga, det
som ger allt sitt värde, det
gudomliga. Till Josefs ringa och
heliga liv lade Gud till – om jag får
säga så – Jungfru Maria och Jesus,
vår Herre. Gud låter sig aldrig
överträffas i fråga om generositet.
Josef kunde göra sin makas, den
heliga Marias ord till sina: Quia fecit
mihi magna qui potens est, stora ting
låter den Mäktige ske med mig, quia
respexit humilitatem, för han har sett
till min ringhet (Luk 1:48-49).

Josef var faktiskt en vanlig man, som
Gud litade på för att göra stora ting.
Han förmådde leva, just så som
Herren ville, var och en av de
händelser som tillsammans utgjorde
hans liv. Därför berömmer den
heliga Skrift Josef genom att ange att
han var rättfärdig (Jfr Matt 1:19).
Enligt hebreiskt språkbruk betydde
rättfärdig from, en oantastlig Guds
tjänare, en som gör Guds vilja (4Jfr 1
Mos 7:1; 18:23-32; Hes 18:5 ff; Ords



12:10). Andra gånger betyder det god
och kärleksfull gentemot nästan (Jfr 
Tob 7:5; 9:9). Kort sagt, rättfärdig är
den som älskar Gud och visar denna
kärlek genom att lyda hans bud och
inrikta sitt liv på att tjäna alla
människor, som är hans bröder.

Josefs tro, kärlek och hopp

Rättvisan består inte i att enbart följa
en regel: rättfärdigheten måste födas
inifrån, den måste vara djup,
livskraftig, för den rättfärdige lever
av tro (Hab 2:4 [Vulgata]). Att leva av
tro: dessa ord som aposteln Paulus så
många gånger mediterade över,
förverkligas med råge av den helige
Josef. Han gör inte Guds vilja på ett
slentrianmässigt eller formellt sätt,
utan spontant och djupt. Den lag som
varje praktiserande jude levde var
för honom inte en enkel lagsamling
eller en kall samling föreskrifter,
utan den levande Guds vilja. Därför
kunde han känna igen Herrens röst



när den uppenbarades för honom,
oväntat och överraskande.

Den helige patriarkens liv var
nämligen enkelt, men inte lätt. Efter
ångestfyllda stunder får han veta att
Marias son har avlats av den helige
Ande. Och detta barn, Guds Son, en
ättling till David enligt köttet, föds i
en grotta. Änglar firar hans födelse
och betydande män från avlägsna
länder kommer för att tillbe honom,
men kungen av Judeen önskar hans
död och det blir nödvändigt att fly.
Guds Son är till synes ett försvarslöst
barn som kommer att leva i Egypten.

Då den helige Matteus återger dessa
scener i sitt evangelium, betonar han
ständigt den trohet med vilken Josef
uppfyller Guds bud utan att tveka,
även om innebörden av
befallningarna ibland kunde verka
oklara eller om han inte kunde förstå
deras samband med Guds övriga
planer.



Vid många tillfällen påpekar
kyrkofäderna och författare av
andlig litteratur denna den helige
Josefs fasta tro. Chrysostomos gör
följande kommentar om de ord med
vilka ängeln beordrat honom att fly
från Herodes och ta sin tillflykt till
Egypten (Jfr Matt 2:13): Då Josef
hörde detta tog han inte anstöt och
sade: Detta är för mig en gåta. Du
själv sade för inte länge sedan att han
kommer att rädda sitt folk och nu kan
han inte rädda sig själv, utan vi måste
fly, ge oss ut på resa och lida under en
lång exil: det strider mot ditt löfte.
Josef resonerar inte på det sättet, för
han är en trogen man. Han frågar
heller inte om tidpunkten för
återresan, trots att ängeln lämnat den
frågan öppen, eftersom han hade sagt:
Stanna där – i Egypten – tills jag säger
till dig. Likväl skapade han sig inte
några svårigheter av den anledningen,
utan lydde, trodde och bar alla
svårigheter med glädje (Den helige



Johannes Chrysostomos, In
Matthaeum homiliae, 8, 3 (PG 57, 85)).

Josefs tro vacklar inte, hans lydnad
är alltid strikt och snabb. För att
bättre förstå denna den helige
patriarkens undervisning, är det bra
att begrunda att hans tro är aktiv och
att hans följsamhet inte har något att
göra med lydnaden hos någon som
låter sig släpas med av
händelseförloppet. För den kristna
tron är diametralt motsatt
konformism eller brist på aktivitet
och inre energi.

Josef lämnade sig själv förbehållslöst
i Guds händer, men han avstod
aldrig från att reflektera över
händelserna och därigenom kunde
han av Herren utverka den grad av
insikt om Guds verk som är den
verkliga visheten. Därigenom lärde
han sig undan för undan att
övernaturliga planer har en



gudomlig konsekvens, som ibland
strider mot mänskliga planer.

Under sitt livs olika omständigheter
avstår patriarken inte från att tänka,
och han avsäger sig aldrig sitt
ansvar. Tvärtom: han sätter hela sin
mänskliga erfarenhet i trons tjänst.
När han återvände från Egypten och 
hörde att Archelaos var kung i Judeen
efter sin far Herodes vågade han inte
återvända dit (Matt 2:22). Han har
lärt sig att handla inom ramarna för
Guds plan och som bekräftelse på att
Gud faktiskt vill det som han anar,
blir han tillsagd att dra sig undan till
Galileen.

Sådan var den helige Josefs tro: full,
förtröstande, odelad. Den tog sig
uttryck i en effektiv hängivelse till
Guds vilja. Och tillsammans med
tron hade han kärleken. Hans tro
smälter samman med kärleken: med
kärleken till den Gud som höll på att
uppfylla de löften han givit Abraham,



Jakob och Moses, med en makes
kärlek till Maria och med en fars
kärlek till Jesus. Tro och kärlek i
hoppet på det stora uppdrag som
Gud, som även använde sig av
honom – en snickare från Galileen –
höll på att inleda i världen:
människornas återlösning.

Tro, kärlek och hopp: detta är
grunderna för den helige Josefs liv
och för varje kristet liv. Den helige
Josefs hängivelse förefaller
sammanvävd av trogen kärlek,
kärleksfull tro och förtröstansfullt
hopp. Hans högtid är därför ett bra
tillfälle för att vi alla skall förnya vår
hängivelse till den kristna kallelse
som Herren har beviljat var och en
av oss.

När man uppriktigt önskar leva av
tro, kärlek och hopp är förnyelsen av
den egna hängivelsen inte lika med
att man återupptar något man
försummat. När det finns tro, kärlek



och hopp, är förnyelsen – trots
personliga brister, fall, svagheter –
liktydig med att kvarstå i Guds famn:
att bekräfta en väg av trohet. Att
förnya hängivelsen är, jag upprepar,
att förnya troheten gentemot det som
Herren begär av oss: kärlek omsatt i
handling.

Kärleken har nödvändigtvis sina
typiska uttrycksformer. Ibland talar
man om kärleken som om den vore
en impuls som är inriktad mot den
egna tillfredsställelsen eller ett medel
för att egoistiskt komplettera den
egna personligheten. Det är inte så.
Verklig kärlek är att stiga ur sig själv,
att hänge sig. Kärleken medför
glädje, men det är en glädje som har
sina rötter i korset. Så länge som vi
vistas på jorden och ännu inte har
nått fram till det kommande livets
fullhet, kan vi inte uppleva någon
verklig kärlek utan att även erfara
självuppoffring och smärta. Det är en
smärta som är ljuv och njutbar, en



källa till djup glädje, men verklig
smärta, för den förutsätter att man
besegrar sin egoism och tar kärleken
som regel för såväl alla sina
handlingar som för varje enskild
handling.

Kärlekens verk är alltid stora, även
om det rör sig om till synes små
saker. Gud har närmat sig oss
människor, stackars skapade
varelser, och sagt oss att han älskar
oss: Deliciae meae esse cum filiis
hominum (Ords 8:31), jag gläds av att
vara bland människor. Herren
avslöjar för oss att allt är viktigt:
såväl de handlingar som vi mänskligt
sett anser vara extraordinära som
dessa andra som vi däremot anser
vara av ringa betydelse. Ingenting
går förlorat. Ingen människa är
föraktad av Gud. Vi är alla, var och
en i sitt eget kall – i hemmet, i
arbetet, i uppfyllandet av det egna
ståndets plikter, i utövandet av
medborgerliga rättigheter och



skyldigheter – inbjudna att ta del av
himmelriket.

Detta lär oss den helige Josefs liv: det
var ett enkelt, normalt och vanligt liv,
som bestod av åratal av ständigt
samma arbete, av mänskligt sett
monotona dagar som följde varandra
en efter en. När jag mediterat över
den helige Josef har jag många
gånger tänkt att det är ett av skälen
till att jag känner en så speciell
vördnad för honom.

När den helige Fadern Johannes
XXIII den 8 december förra året i sitt
avslutningsanförande efter Andra
Vatikankonciliets första session
tillkännagav att den helige Josef
skulle nämnas i Mässans kanon,
ringde mig genast en mycket högt
uppsatt kyrklig dignitär för att säga: 
Rallegramenti! Gratulerar! När jag
hörde tillkännagivelsen tänkte jag
genast på Er och på hur glad Ni måste
ha blivit. Och visst hade han rätt: för



koncilieförsamlingen, som företräder
hela Kyrkan samlad i den helige
Ande, förkunnar det enorma
övernaturliga värdet av den helige
Josefs liv, värdet av ett enkelt liv av
arbete inför Gud i fullständig
uppfyllelse av Guds vilja.

Att helga arbetet, att helga sig genom
arbetet, att helga genom arbetet

När jag beskrivit andan i den
förening* som jag ägnat mitt liv åt,
Opus Dei, har jag sagt att den stödjer
sig, som en dörr på sina gångjärn, på
det vanliga arbetet, på yrkesarbetet
mitt i världen. Den gudomliga
kallelsen ger oss ett uppdrag, den
uppmanar oss att ta del i Kyrkans
enda uppgift, för att vara Kristi
vittnen inför våra medmänniskor,
våra likar, och föra allt till Gud.

Kallelsen upptänder ett ljus som gör
att vi upptäcker meningen med vårt
liv. Det är att bli övertygad, genom
trons strålglans, om skälet för vårt



jordeliv. Vårt liv, det nuvarande, det
som är bakom oss och det som ligger
framför oss, får en ny dimension, ett
djup som vi tidigare inte ens
misstänkte fanns. Alla händelser och
skeenden faller nu på sin verkliga
plats: vi förstår vart Herren vill föra
oss och vi känner oss burna av den
uppgift som anförtrotts åt oss.

Gud tar oss ur vår okunskaps
mörker, ur vår osäkra vandring
genom historiens händelser, han
kallar oss med hög röst, som han en
dag gjorde med Petrus och Andreas: 
Venite post me, et faciam vos fieri
piscatores hominum (Matt 4:19), Kom
och följ mig, jag skall göra er till
människofiskare, oavsett vilken plats
som är vår i denna värld.

Den som lever av tro kan möta
svårigheter och kamp, smärta och
rentav bitterhet, men aldrig
modlöshet eller ångest, för han vet
att hans liv är till nytta, han vet



varför han har kommit till världen. 
Ego sum lux mundi – utbrast Kristus –
qui sequitur me non ambulat in
tenebris, sed habebit lumen vitae (Joh
8:12). Jag är världens ljus. Den som
följer mig skall inte vandra i mörkret
utan ha livets ljus.

För att förtjäna detta Guds ljus måste
man älska, ha ödmjukheten att
erkänna vårt behov av att bli
räddade och tillsammans med Petrus
säga: Herre, till vem skulle vi gå? Du
har det eviga livets ord, och vi tror
och har erfarit att du är Kristus, Guds
Son (Joh 6:69-70). Om vi verkligen
handlar så, om vi låter Guds kallelse
träda in i våra hjärtan, kommer vi
även att sanningsenligt kunna säga
att vi inte vandrar i mörkret, för
utöver vårt elände och våra
personliga brister lyser Guds ljus, likt
solen som skiner ovanför stormen.

Den kristna tron och den kristna
kallelsen påverkar hela livet, inte



bara en del av det. Vår relation med
Gud är nödvändigtvis präglad av
hängivelse och är allomfattande. En
trons man ser på livet, i alla dess
dimensioner, ur ett nytt perspektiv:
det som Gud ger oss.

Ni som i dag firar den helige Josefs
högtid tillsammans med mig är alla
män som arbetar inom olika yrken,
ni har olika familjer, ni tillhör olika
länder, folk och språk. Ni har fått er
utbildning i universitetsaulor,
fabriker eller verkstäder, ni har
under flera år utövat ert yrke, knutit
yrkesmässiga och personliga
relationer med era kollegor, ni har
bidragit till att lösa gemensamma
problem i era företag och samhällen.

Nåväl, jag påminner er ännu en gång
om att allt detta inte är främmande
för Guds plan. Er mänskliga kallelse
är en del, en viktig del, av er
gudomliga kallelse. Detta är skälet till
att ni måste helga er och samtidigt



bidra till att helga era
medmänniskor, era likar, just genom
att helga ert arbete och er
omgivning: det yrke som uppfyller
era dagar, som ger er personlighet
sin särskilda karaktär och som är ert
sätt att leva i världen. Och
tillsammans med arbetet även ert
hem, er familj, det land ni är födda i
och som ni älskar.

Arbetet åtföljer oundvikligen
människans liv på jorden. Arbetet
åtföljs i sin tur av ansträngning, slit,
trötthet: tecken på den smärta och
kamp som är en del av vårt
nuvarande mänskliga liv, vilka även
är tecken på att såväl synden som
vårt behov av återlösning är
verkliga. Men arbetet i sig är inte en
påföljd, en förbannelse eller ett
straff: de som talar i sådana ordalag
har inte läst den heliga Skrift
ordentligt.



Det är dags att vi kristna med mycket
hög röst förkunnar att arbetet är en
gåva från Gud och att det är
meningslöst att dela in människor i
olika kategorier beroende på vilket
arbete de utför och därvid anse vissa
uppgifter vara ädlare än andra.
Arbetet, allt arbete, vittnar om
människans storhet, om hennes
herravälde över skapelsen. Genom
att arbeta får vi tillfälle att utveckla
vår personlighet. Arbetet är ett band
som förenar oss med övriga
människor, en inkomstkälla för att
försörja den egna familjen, det är ett
medel för att bidra till att förbättra
det samhälle vi lever i och till hela
mänsklighetens framsteg.

För en kristen blir dessa perspektiv
ännu vidare och mera omfattande.
För arbetet visar sig nämligen vara
ett deltagande i Guds skapargärning.
Efter att ha skapat människan
välsignade Gud henne och sade: Var
fruktsamma och föröka er, uppfyll



jorden och lägg den under er. Härska
över havets fiskar och himlens fåglar
och över alla djur som myllrar på
jorden (1 Mos 1:28). Dessutom, efter
att Kristus själv tagit arbetet till sig,
framstår arbetet för oss som en
återlöst och återlösande verklighet:
det är inte bara den ram inom vilken
människan lever, utan även ett
medel och en väg för att uppnå
heligheten, en verklighet som kan
helgas och som helgar.

Man får därför inte glömma att
arbetets stora värdighet grundas på
kärleken. Människans stora
privilegium är att kunna älska och
därigenom gå bortom det flyktiga
och övergående. Hon kan älska
andra människor, säga ett ”du” och
ett ”jag” som är fulla av innebörd.
Och hon kan älska Gud, som öppnar
himlens portar för oss, som gör oss
till medlemmar av sin familj, som ger
oss rätt att dua även honom i ett
samtal ansikte mot ansikte.



Därför får människan inte inskränka
sig till att göra saker, till att bygga
föremål. Arbetet föds av kärleken,
uttrycker kärleken, är inriktat på
kärleken. Vi känner igen Gud inte
bara i naturens under, utan även i
erfarenheten av vårt eget arbete, av
vår egen ansträngning. Sådant
arbete är bön, tacksägelse, för vi vet
att Gud har satt oss till världen, att
han älskar oss, att vi är arvingar till
hans löften. Det är rätt att man säger
till oss: Om ni äter eller dricker eller
vad ni än gör, så gör allt till Guds ära
(1 Kor 10:31).

Yrkesarbetet är även apostolat, ett
tillfälle för den enskilde att hänge sig
åt sina medmänniskor, för att få dem
att lära känna Kristus och föra dem
till Gud Fader, vilket är en
konsekvens av den kärlek till nästan
som den helige Ande ingjuter i våra
själar. När den helige Paulus gav
efesierna råd om de konkreta
uttrycksformerna för deras



omvändelse, deras kallelse till
kristendomen, sade han bland annat
följande: Den som stjäl skall sluta
stjäla och i stället arbeta och sträva
med egna händer, så att han kan dela
med sig av sitt goda åt dem som
behöver (Ef 4:28). Vi människor
behöver det bröd som jorden
skänker för att livnära oss och även
det himmelska brödet för att ge ljus
och värme åt våra hjärtan. Med ert
eget arbete, med de initiativ som tas
med utgångspunkt i ert arbete, i era
samtal, i ert umgänge, kan och måste
ni omsätta detta apostoliska påbud i
praktiken.

Om vi arbetar med denna anda,
kommer våra liv, om än behäftade
med de begränsningar som hör till
vårt jordiska tillstånd, att ge en
försmak av himlens härlighet, av den
gemenskap med Gud och helgonen
där endast kärleken, hängivelsen,
troheten, vänskapen och glädjen
härskar. I ert ordinarie, vardagliga



yrkesarbete kommer ni att finna
material – verkligt, gediget,
värdefullt – för att bygga sant kristna
liv, för att ta vara på den nåd som vi
får från Kristus.

I ert yrkesarbete, som ni medvetet
utför ansikte mot ansikte med Gud,
kommer ni att utöva tro, hopp och
kärlek. De olika situationer,
förhållanden och problem som ni
ställs inför genom arbetet, kommer
att bli föremål för er bön.
Ansträngningen för att uppfylla de
ordinarie plikterna kommer att bli
ett tillfälle för att leva av det kors
som är väsentligt för en kristen.
Erfarenheten av era svagheter, de
misslyckanden som alltid finns i
varje mänskligt företag, kommer att
ge er mer realism, mer ödmjukhet,
mer förståelse gentemot era
medmänniskor. Era framgångar och
glädjeämnen kommer att få er att
tacka Gud och tänka på att ni inte



lever för er själva, utan för att tjäna
era medmänniskor och Gud.

För att tjäna måste man duga, för att
duga måste man tjäna?

För att handla så, för att helga sitt
yrke, är det framför allt nödvändigt
att arbeta bra, med mänskligt och
övernaturligt allvar. Jag vill som en
kontrast erinra om vad som återges i
en av de apokryfa evangeliernas
berättelser: Jesu far var timmerman
och gjorde vid den tiden plogar och
ok. Nu fick han uppdraget av en rik
man att tillverka en säng. Då
emellertid den ena sidobrädan blev
kortare än den på motsatta sidan, och
Josef inte visste vad de skulle göra,
sade pojken Jesus till sin far: Lägg de
båda brädorna på marken och håll
dem jämnt i ena ändan. Och Josef
gjorde såsom pojken hade sagt. Och
Jesus gick till den andra ändan,
fattade den korta brädan och sträckte
ut den och gjorde den lika lång som



den andra. Och hans far Josef såg det
och förundrade sig. Och han
omfamnade pojken och kysste honom
och sade: Salig är jag eftersom Gud
har givit mig denna pojken
(Barndomsevangeliet, felaktigt
tillskrivet aposteln Thomas, nr 13).

Josef skulle inte tacka Gud av sådana
skäl; hans arbete kunde inte gå till på
det sättet. Den helige Josef var inte
en man som var svag för enkla och 
underbara lösningar, utan en man
som var uthållig, flitig och – när det
behövdes – påhittig. En kristen vet
att Gud gör under: att han gjorde
dem för århundraden sedan, att han
fortsatte göra dem senare och
fortsätter att göra under även nu, för 
non est abbreviata manus Domini (Jes
59:1), Guds makt har inte minskat.

Men underverk är ett tecken på Guds
frälsande allmakt, inte ett medel för
att lösa konsekvenserna av vår
oförmåga eller för att tillgodose vår



bekvämlighet. Det underverk som
Herren ber er om är uthållighet i er
kristna och gudomliga kallelse, att ni
skall helga arbetet varje dag:
underverket att omvandla
vardagsprosan till episk dikt genom
den kärlek ni lägger ned i era vanliga
uppgifter. I dessa väntar Gud på er,
och han förväntar sig av er att ni
skall vara ansvarskännande
människor med apostolisk iver och
yrkesmässig kompetens.

Som motto för ert arbete kan jag
därför föreslå detta: För att tjäna
måste man duga, för att duga måste
man tjäna. För att kunna genomföra
saker måste man först veta hur man
skall slutföra dem. Jag tror inte på att
någon har rätta avsikter, om han inte
anstränger sig för att uppnå den
kompetens som är nödvändig för att
utföra sina uppgifter ordentligt. Det
räcker inte med att vilja göra något
bra, man måste kunna göra det
också. Och om vi verkligen vill,



kommer denna vår önskan att ta sig
uttryck i en ansträngning efter att
använda lämpliga medel för att 
avsluta saker och ting med mänsklig
fullkomlighet.

Men även denna mänskliga
skicklighet, denna förmåga som vi
skulle kunna kalla teknisk, förmågan
att kunna utföra sina uppgifter,
måste präglas av det som var ett
grundläggande drag i den helige
Josefs arbete och som borde vara det
för varje kristen: en tjänstvillig anda,
en önskan att arbeta för att bidra till
andra människors väl. Josef arbetade
inte för att hävda sig själv, även om
hängivelsen åt arbetslivet hade
bidragit till att han format sig en
mogen och kraftfull personlighet.
Patriarken arbetade medveten om
att han gjorde Guds vilja och tänkte
på de sinas, Jesu och Marias, välgång,
med hänsyn även till alla invånares
väl i det lilla Nasaret.



I Nasaret var Josef förmodligen en av
få hantverkare, om inte rentav den
ende. Kanske var han snickare. Men
förmodligen kunde han, som fallet
brukar vara i små byar, även göra
andra saker: starta kvarnen när den
inte fungerade eller laga sprickor i
tak inför vintern. Josef löste utan
tvekan många människors problem
genom ett väl avslutat arbete. Hans
yrkesarbete var inriktat på att tjäna
andra, på att göra livet behagligt för
de andra familjerna i byn, och det
åtföljdes av ett leende, av ett vänligt
ord, av någon kommentar sagd som i
förbifarten, men som kunde återge
tron och glädjen åt någon som höll
på att förlora dem.

Ibland, när det gällde personer som
var fattigare än han själv, kunde
Josef kanske ta något mindre betalt
för sitt arbete, samtidigt som han gav
den berörde tillfredsställelsen att
anse sig ha betalt. Vanligtvis skall
Josef ha begärt en skälig ersättning,



varken för mycket eller för lite. Han
kunde kräva det han rätteligen
förtjänade, eftersom troheten
gentemot Gud inte innebär att man
avstår från rättigheter som i själva
verket är skyldigheter. Den helige
Josef var tvungen att ta skäligt betalt,
eftersom han med lönen för detta
arbete försörjde den familj som Gud
hade anförtrott åt honom.

Man skall inte kräva sin rätt av
individualistisk egoism. Man älskar
inte rättvisan om man inte älskar att
se den uppfylld gentemot sina
medmänniskor. Man får heller inte
låsa in sig i en bekväm religiositet
och glömma sina medmänniskors
behov. Den som vill vara rättfärdig i
Guds ögon anstränger sig även för att
konkret främja rättvisan bland
människorna. Och inte bara av det
goda skälet att Guds namn inte skall
förolämpas: att vara kristen innebär
nämligen att man tar till sig alla ädla
mänskliga ambitioner. För att



parafrasera en känd text av aposteln
Johannes (Jfr 1 Joh 4:20), kan man
säga att den som hävdar sig vara
rättvis gentemot Gud men inte är
rättvis gentemot övriga människor
ljuger: sanningen bor inte i honom.

Som alla andra kristna som upplevde
det, blev även jag både rörd och glad
när jag fick höra om beslutet att fira
den helige Josef Arbetarens högtid.
Denna högtid, som är en
kanonisering av arbetets gudomliga
värde, visar hur Kyrkan i sitt
kollektiva och offentliga liv upprepar
de evangeliets centrala sanningar
som Gud vill att vi skall på ett särskilt
sätt meditera över i vår tid.

Vi har redan talat en hel del om detta
ämne vid andra tillfällen, men låt
mig åter insistera på hur naturligt
och enkelt den helige Josef levde,
utan att ta avstånd från sina grannar
och utan att resa onödiga barriärer
mellan sig och dem.



Även om det ibland kanske kan vara
lämpligt att göra det, tycker jag
därför vanligtvis inte om att tala om 
katolska arbetare, katolska
ingenjörer, katolska läkare o.s.v. som
om det rörde sig om en särskild
kategori inom yrket, som om
katolikerna utgjorde små grupper
åtskilda från övriga. Detta ger
intrycket av att det finns en avgrund
mellan de kristna och resten av
mänskligheten. Jag respekterar dem
som tycker tvärtom, men jag anser
det vara mycket lämpligare att tala
om arbetare som är katoliker, eller
om katoliker som är arbetare; om
ingenjörer som är katoliker, eller
katoliker som är ingenjörer. För en
människa som tror och utövar ett
intellektuellt, tekniskt eller manuellt
arbete är och känner sig förenad
med sina kollegor, han är lik dem,
har samma rättigheter och
skyldigheter, samma önskan att bli
bättre, samma strävan efter att



bemöta gemensamma problem och
finna lösningar på dem.

En katolik införlivar allt detta och
gör sitt dagliga liv till ett vittnesbörd
om tron, hoppet och kärleken. Det är
ett enkelt och normalt vittnesbörd
som inte behöver stora åthävor, men
som genom ett konsekvent kristet liv
visar Kyrkans ständiga närvaro i
världen, eftersom samtliga katoliker
själva är Kyrkan då de är fullvärdiga
medlemmar av Guds enda folk.

Josefs umgänge med Jesus

Jag tycker sedan länge om att be en
rörande bön till den helige Josef som
Kyrkan själv föreslår för oss bland
bönerna för att förbereda den heliga
Mässan: Josef, du salige och lycklige
man, som fick se och höra Gud, som
många kungar velat se och höra men
förgäves; som inte bara fick se och
höra honom, utan även hålla honom i
dina armar, kyssa honom, klä honom
och beskydda honom: be för oss.



Denna bön kommer att hjälpa oss
som utgångspunkt för det sista ämne
som jag avser att beröra i dag: Josefs
innerliga umgänge med Jesus.

För den helige Josef innebar Jesu liv
en ständig upptäckt av den egna
kallelsen. Vi betraktade tidigare de
första åren, fyllda av till synes
motstridiga omständigheter:
förhärligandet och flykten, de vise
männens majestät och krubbans
fattigdom, änglarnas sång och
människornas tystnad. När det blev
dags att bära fram barnet i templet,
fick Josef som bar med sig det
anspråkslösa offret av två
turturduvor, höra Simeon och Hanna
förkunna att Jesus är Messias. Hans
far och mor förundrade sig över vad
som sades om honom (Luk 2:33),
säger den helige Lukas. Senare, när
barnet stannar i templet utan att
Maria och Josef vet om det, berättar
samme evangelist att de blev bestörta



(Luk 2:48) när de fann honom igen
efter att ha letat i tre dagar.

Josef blir förundrad, han häpnar.
Gud avslöjar undan för undan sina
planer för honom, och han
anstränger sig för att förstå dem.
Som varje människa som vill följa
Jesus på nära håll, upptäcker han
genast att det inte är möjligt att gå
fram i sakta mak, av gammal vana.
Gud nöjer sig inte med att man
stannar kvar på en nivå man
uppnått, att man vilar på lagrarna.
Gud kräver ständigt mer och hans
vägar är inte våra mänskliga vägar.
Den helige Josef har, som ingen
annan man före eller efter honom,
lärt sig av Jesus att vara
uppmärksam och känna igen Guds
under, att ha en öppen själ och ett
öppet hjärta.

Men om Josef har lärt sig av Jesus att
leva på ett gudomligt sätt, vågar jag
även påstå att han har lärt Guds Son



många saker på det mänskliga
planet. Jag tycker inte om att man
ibland kallar Josef fosterfar, för det
finns en risk att man tror att
relationen mellan Josef och Jesus var
kylig och ytlig. Vår tro säger förvisso
att han inte var far enligt köttet, men
det är inte det enda faderskap som
finns.

Josef – läser vi i en av den helige
Augustinus predikningar – har inte
bara rätt att kallas far, han har större
rätt än någon annan att kallas det.
Senare tillägger han: Hur var han
far? Så kyskt som hans faderskap var,
så djupt var han far. Vissa ansåg att
han var vår Herre Jesu Kristi far på
samma sätt som andra män, vilka
avlar enligt köttet och inte bara får
sina barn som frukten av andlig
kärlek. Därför säger den helige Lukas:
man trodde att han var far till Jesus.
Varför säger han bara trodde? För
den mänskliga tanken och det
mänskliga omdömet avser det som



brukar hända mellan människor.
Herren föddes inte av Josefs säd.
Genom sin fromhet och kärlek, föddes
däremot åt Josef en son av Jungfru
Maria, som var Guds Son (Den helige
Augustinus, Sermo 51, 20 (PL 38,
351)).

Josef älskade Jesus som en far älskar
sin son, i sitt umgänge med honom
gav han honom det bästa han hade.
Josef tog hand om barnet så som han
hade fått befallning om och gjorde en
hantverkare av Jesus: han lärde
honom sitt eget yrke. När grannarna
i Nasaret talar om Jesus kallar de
honom utan åtskillnad för faber och 
fabri filius (Mark 6:3; Matt 13:55):
snickare och snickarens son. Jesus
arbetade i Josefs verkstad och
tillsammans med Josef. Hur kan Josef
ha varit, hur kan nåden ha verkat i
honom, för att han skulle kunna
utföra uppdraget att få Guds Son att
växa i det som är mänskligt?



Jesus måste nämligen ha liknat Josef:
i sättet att arbeta, i karaktärsdrag, i
sitt sätt att tala. I Jesu realism, i hans
iakttagelseförmåga, i hans sätt att
sätta sig till bords och bryta brödet, i
hans sätt att undervisa med exempel
tagna ur vardagslivet, återspeglas det
som har varit hans barndom och
ungdomstid och därigenom även
hans umgänge med Josef.

Man kan inte förneka detta
mysteriums storhet. Den Jesus som
är människa och talar med en accent
som är typisk för en viss region i
Israel, som liknar en hantverkare
som heter Josef, han är Guds Son.
Och vem kan lära Gud något? Men
han är verkligen människa och lever
normalt: först som barn, sedan som
ung man, som hjälper till i Josefs
verkstad. Till sist är han en mogen
man i blomman av sin ålder. Jesus
blev äldre och visare och vann Guds
och människors välbehag (Luk 2:52).



Josef var på det mänskliga planet
Jesu läromästare. Han umgicks med
honom dagligen, med öm
tillgivenhet, och vårdade honom glatt
och självuppoffrande. Är inte detta
ett tillräckligt gott skäl för att anse
denne rättfärdige man, denne helige
patriark i vilken det gamla
Förbundet finner sin höjdpunkt, vara
en läromästare för vårt inre liv? Det
inre livet är inte någonting annat än
ett troget och innerligt umgänge med
Kristus, så att man identifierar sig
med honom. Josef kommer att kunna
berätta för oss många saker om
Jesus. Försumma därför aldrig att
vörda honom, ite ad Joseph, som den
kristna traditionen uttrycker det med
en mening tagen ur Gamla
Testamentet (1 Mos 41:55).

En läromästare för det inre livet, en
arbetare hängiven sitt arbete, en
Guds trogne tjänare som ständigt
umgicks med Jesus: detta är den
helige Josef. Ite ad Joseph. Genom



den helige Josef lär sig den kristne
vad det innebär att tillhöra Gud och
samtidigt vara helt och fullt bland
människor och helga världen. Umgås
med Josef, så kommer ni att möta
Jesus. Umgås med Josef, så kommer
ni att möta Maria, som alltid fyllde
den hemtrevliga verkstaden i
Nasaret med frid.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/i-

josefs-verkstad/ (2026-02-02)

https://opusdei.org/sv-se/article/i-josefs-verkstad/
https://opusdei.org/sv-se/article/i-josefs-verkstad/

	I Josefs Verkstad

