
opusdei.org

Herdabrev med
anledning av det
eukaristiska året

Biskop Javier Echevarría Opus
Deis prelat

2005-03-16

”Den heliga Eukaristin rymmer (…) i
sig hela Kyrkans andliga rikedom,
dvs. Kristus själv, han som är vårt
påskalamm och det levande brödet,
han som genom sitt kött –
levandegjort av den helige Ande –
levandegör och skänker livet åt
människorna.” 1 Detta



hemlighetsfulla och outsägliga
uttryck för Guds kärlek till
mänskligheten intar en särskild plats
i de kristnas hjärta, och då också hos
Guds barn i Opus Dei. Genom sitt
exempel, sin förkunnelse och sina
skrifter lärde oss vår älskade Fader
detta, då han hävdade att Eukaristin
utgör ”den kristnes andliga livs
mittpunkt och rot”. 2

Därför har vi fyllts med stor glädje av
den helige Faderns beslut att inom
den universella Kyrkan fira ett
eukaristiskt år , vilket han
tillkännagav under Corpus Christi-
högtiden. Ni kommer ihåg att det
eukaristiska året börjar nu i oktober
månad med den Internationella
eukaristiska kongressen i
Guadalajara i Mexiko och avslutas i
oktober månad år 2005 med
biskopssynodens generalförsamling
som tillägnas just detta underbara
sakrament.



Som fortsättning av jubileet år 2000
och i andlig samklang med det
apostoliska brevet Novo millennio
ineunte , önskar jag nu att
prelaturens medlemmar,
medarbetare och alla personer som
utbildas med stöd och hjälp av
Verkets anda dagligen bistår påven
och anstränger oss med alla våra
krafter att den heliga Eukaristin mer
och mer blir kärnan i hela vår
existens. Jag vill också föreslå att vi
under detta eukaristiska år, låter oss
ledsagas av jungfru Maria genom
rosenkransbönen och ledas av den
helige Josemarías exempel och så på
ett aktivt sätt går till altaret för att
helt uppriktigt tillbe Jesus som finns i
den heliga hostian: Adoro te devote !
Låt oss för oss själva uppsätta detta
mål och vara krävande mot oss
själva, för värdet av vårt liv beror på
vår eukaristiska fromhet.



Adoro te devote, latens deitas, quæ
sub his figuris vere latitas Så
älskade Gud världen

Låt oss börja med en personlig akt av
tillbedjan inför Eukaristin, dvs. inför
Kristus. I Eukaristins heliga
sakrament är nämligen ”vår Herre
Jesu Kristi kropp och blod
tillsammans med hans själ och hans
gudom sannerligen, verkligen och
väsensmässigt och följaktligen
Kristus i sin helhet närvarande.” 3

Jesus är närvarande men han syns
inte, han är gömd i brödets och
vinets gestalter. 4 ”Han är dold i
brödet (...) av kärlek till dig.” 5

Det är på grund av kärleken till sina
skapade varelser som han har velat
stanna kvar hos oss i denna värld
under den eukaristiska slöjan.
”Alltsedan jag var barn har jag helt
och fullt förstått varför Eukaristin
finns. Den är ett uttryck för en känsla
som vi alla har, den att vilja stanna



för alltid hos den vi älskar.” 6 När vår
Fader betraktade Kristi kärleks
mysterium, som har sin glädje i att
vara bland människorna (jfr Ordspr
8:31), som inte går med på att lämna
oss ensamma (jfr Joh 14:18), som har
beslutat att vara med oss alla dagar
till tidens slut (jfr Matt 28:20),
förklarade han detta sakrament
genom bilden av två personer som
måste skiljas åt. ”De skulle alltid vilja
vara tillsammans, men plikten –
vilken den än må vara – tvingar dem
att skiljas,” och eftersom de inte
längre kan vara tillsammans ”utbyter
de ett minne, kanske ett fotografi,”
eftersom ”mer kan de inte göra, för
skapade varelsers makt når inte lika
långt som deras vilja.” Jesus, som är
Gud och människa, övervinner dessa
gränser av kärlek till oss. ”Vad vi inte
kan, kan däremot Herren.” Han
”lämnar inte en symbol, utan
verkligheten: han ger oss sig själv,” 7

han som föddes av Maria i Betlehem,
som arbetade i Nasaret och vandrade



runt i Galiléen och Judéen och
korsfästes och dog på Golgota, han
som uppstod förhärligad på den
tredje dagen och visade sig för sina
lärjungar vid flera tillfällen. 8

Den kristna tron har alltid bekänt
denna identitet, även för att avvisa
den nostalgi hos vissa personer, vilka
har ursäktat sin ynkliga kristna anda
genom att hävda att de inte kunnat
se Herren som de första lärjungarna
gjorde eller säger att de skulle ha
varit annorlunda om de hade fått
umgås med Herren fysiskt. ”Hur
många säger inte nu: ’Jag skulle vilja
se hans gestalt, hans ansikte, hans
kläder och skor!’ Men du ser ju
honom, rör vid honom, äter honom.
Du önskar se hans kläder men han
ger sig till dig i sig själv, inte bara för
att du skall se honom, utan för att du
skall kunna röra vid honom och äta
honom, och ta emot honom inom dig
själv. Ingen får alltså gå fram
misstrogen eller ljummen, alla skall



vara uppfyllda av brinnande ande,
ivriga och vaksamma.” 9

Den helige Josemaría har lärt oss att i
fullhet anamma tron på Jesu Kristi
verkliga närvaro i Eukaristin, så att
Herren verkligen kan komma in i
våra liv och vi i hans, att vi kan se
honom och med trons ögon betrakta
honom som en person som verkligen
är närvarande: han ser oss, hör oss,
väntar på oss, talar med oss, närmar
sig oss och söker oss, offrar sig för
oss under den heliga Mässan. 10 En
Gud som är oss nära

Vår Fader förklarade att människor
har en tendens att föreställa sig
Herren mycket ”långt borta, där
stjärnorna lyser”, som om han inte
brydde sig om oss, och de har svårt
att tro ”att han alltid står vid vår
sida.” 11 Kanske har ni träffat på
personer som tror att Skaparen är så
annorlunda än vi människor att de
anser att de stora eller små



händelserna i våra liv inte angår
honom. Men vi vet att så inte är
fallet, att ”Herren bor i höjden men
han ser till de små” (Ps 138:6, Vg).
Han bryr sig om var och en, allt som
berör oss intresserar honom.

”Vår tros Gud är inte ett avlägset
väsen som likgiltigt betraktar
människornas öden, våra
strävanden, kamper och lidanden.
Han är en Far som älskar sina barn
så till den yttersta grad, att han
sänder Ordet, den andra Personen i
den heliga Treenigheten, för att
genom sin inkarnation dö för oss och
återlösa oss. Det är samme
kärleksfulle Far som nu leder oss ömt
till Sonen genom verkan av den
helige Ande som bor i våra hjärtan.” 
12 Hans oändliga kärlek och intresse
för var och en av oss har gjort att
hans Son har stannat kvar i den
heliga hostian, förutom att han blev
till människa och arbetade och led
liksom sina bröder, människorna.



Han är verkligen Emmanuel , Gud
med oss. ”Skaparen älskar sina
varelser till det yttersta. Som om inte
alla andra bevis på hans
barmhärtighet skulle räcka, instiftar
vår Herre Jesus Kristus Eukaristin
för att vi alltid skall kunna ha honom
nära och – i den mån vi kan förstå
det – för att den som inte behöver
något, rörd av sin Kärlek, inte vill
vara utan oss.” 13 Tillbedjan

Inför detta tros- och
kärleksmysterium faller vi ner i
tillbedjan. Det är nödvändigt, för
bara så kan vi på ett tillbörligt sätt
uttrycka att vi tror att Eukaristin är
Kristus, verkligen, sannerligen och
väsensmässigt närvarande med sin
kropp, sitt blod, sin själ och sin
gudom. Att falla ned i tillbedjan är
också nödvändigt eftersom bara så
kan vår hängivna och fulländade
kärlek på ett lämpligt sätt motsvara
Jesu oändligt stora kärlek till var och
en av oss (jfr Joh 13:1 och Luk 22:15).



Vår tillbedjan inför Kristus i
sakramentet, han som är Gud, visas
både genom yttre gester och inre
hängivenhet, förälskelse. Det är inte
en konventionell ritual utan en
offergärning som kommer ur vårt
innersta men uttrycker sig i det yttre.
”I den heliga Mässan tillber vi och på
så sätt uppfyller vi kärleksfullt den
skapade varelsens första skyldighet
mot sin Skapare: ’Herren din Gud
skall du tillbe, och endast honom
skall du dyrka’ (5 Mos 6:13; Matt
4:10). Inte kylig, yttre tillbedjan, som
hos en tjänare, utan innerlig
uppskattning och åtlydnad, dvs. ett
barns innerliga kärlek till sin fader.” 
14

Tecknen på tillbedjan, som att böja
huvudet eller överkroppen, knäböja
eller lägga sig på golvet, vill alltid
uttrycka respekt och tillgivenhet,
lydnad, underkastelse, längtan efter
förening, efter att tjäna, men inte på
något sätt underdånighet. Den sanna



tillbedjan betyder inte att man håller
avstånd, distans, utan att man
kärleksfullt önskar efterlikna den
man älskar, ty ”ett Guds barn umgås
med Gud som med sin Far. Ett Guds
barn är varken inställsamt eller
servilt, inte formellt eller enbart
väluppfostrat, utan fullständigt
uppriktigt och tillitsfullt.” 15

Vilken vikt lade inte den helige
Josemaría vid dessa fromhetstecken,
hur obetydliga de än kunde verka!
Dessa enkla gester är fulla av
mening, är tecken på finkänsligheten
hos personen som utför dem och på
kraften i dennes tro och kärlek. ”Hur
bråttom har inte alla nuförtiden när
de umgås med Gud! (...) Ha inte
bråttom. Gör inte i stället för en
aktningsfull knäböjning bara en
kroppsvridning, som är ett hån (...)
Gör din knäböjning så här, långsamt,
vördnadsfullt; gör den väl. Och
medan du tillber Jesus i sakramentet,
säg då till honom i ditt hjärta: Adoro



te devote , latens deitas. Jag tillber
Dig, min fördolde Gud.” 16

Ännu viktigare ansåg han den inre
kärleksfulla hållningen vara som bör
genomsyra alla uttrycken för
eukaristisk andakt. När vi tillber
Jesus i sakramentet begrundar vi
hans kärlek till oss och detta leder
oss, hans skapade varelser, att
förklara vår kärlek till honom. Den
stannar dock inte bara vid orden,
som också är nödvändiga, utan visar
sig framför allt i yttre och inre
överlåtelsegärningar: ”Var och en av
oss bör kunna säga till Herren, i sitt
hjärtas tystnad, att ingenting må
skilja oss från honom, att hans
försvarslösa beredvillighet att stanna
kvar under brödets och vinets
ömtåliga gestalter har gjort oss till
frivilliga slavar.” 17 Den helige
Thomas av Aquino upprepar den
helige Johannes av Damaskus ord
och förklarar att kroppens yttre
ödmjuka hållning – när tillbedjan är



äkta – på en gång tillkännager och
stimulerar själens inre hängivenhet,
hennes längtan efter att underkasta
sig Gud och tjäna honom. 18

Vi får inte dra oss för att gång på
gång upprepa för Herren att vi älskar
honom och tillber honom, tvärtom.
Men vi måste samtidigt fylla våra ord
med mening genom att med
konkreta gärningar underkasta oss
och åtlyda hans vilja. ”Herren vår
Gud har ett behov av att ni varje
morgon, när ni tar emot honom,
upprepar: Herre, jag tror att det är
du, jag tror att du verkligen är dold i
de sakramentala gestalterna! Jag
tillber dig, jag älskar dig! Och när ni
hälsar på honom i kapellet, upprepa
då på nytt: Herre, jag tror att du
verkligen är närvarande, jag tillber
dig, jag älskar dig! På så sätt betygar
vi Herren vår kärlek. På så sätt
kommer vår kärlek att växa dag för
dag. Fortsätt sedan att skänka honom
er kärlek under dagen genom att i ert



inre tänka: jag vill utföra mina
uppgifter väl av kärlek till Jesus
Kristus som tronar över oss ifrån
tabernaklet. Och sedan handla i
enlighet med detta.” 19 Tibi se cor
meum totum subiicit, quia, te
contemplans, totum deficit
Förundran inför kärlekens mysterium

Inför Jesu Kristi självutgivelse åt oss i
Eukaristin upprepade vår Fader
många gånger: ”Han har stannat
kvar här för din skull. Han har
förödmjukat sig till det yttersta av
kärlek till dig.” 20 När man betraktar
hans stora kärlek, blir vårt troende
hjärta liksom slaget till marken, det
fylls av beundran och önskar
motsvara denna kärlek genom att ge
sig helt hän åt Herren. ”Jag blir
förundrad inför detta
kärleksmysterium.” 21 Låt oss främja
denna känsla, denna beredskap både
i förståndet och i viljan, så att vi inte
vänjer oss utan alltid bevarar
barnets enkla förundran inför de



gåvor som dess fader ordnar åt det.
Låt oss också med djup tacksamhet
säga: ”Tack, Jesus, för att du sänkt dig
så lågt och tillfredställt vårt stackars
hjärtas alla behov.” 22 Och låt oss som
en självklar följd brista ut i sång och
lovprisa Gud, vår Fader, som har
velat nära sina barn med sin Sons
kropp och blod. Låt oss hålla ut i
denna lovprisning, ty den förblir
alltid otillräcklig. 23

Jesus har stannat kvar i Eukaristin
för att råda bot på vår svaghet, våra
tvivel, vår rädsla och ångest, för att
lindra vår ensamhet, vår villrådighet,
vår modlöshet, för att följa oss på
vägen, för att stödja oss i kampen.
Framför allt, för att lära oss älska, för
att dra oss till hans kärlek. ”När ni
betraktar den heliga Hostian som
står utställd i monstransen på altaret,
tänk på hur stor kärlek och ömhet
Kristus visar oss. Jag kan förstå det
tack vare den kärlek jag hyser för er:
Om jag kunde vara långt borta och



arbeta men samtidigt ändå vara
tillsammans med var och en av er,
hur gärna skulle jag då inte göra det!

Kristus däremot kan göra just det!
Och han, som älskar oss med en
oändligt mycket större kärlek än alla
människors hjärtan skulle kunna
rymma, har förblivit bland oss för att
vi ständigt skall kunna förena oss
med hans heliga mänskliga natur, för
att hjälpa oss, för att trösta oss, för
att stärka oss och för att vi skall vara
trogna.” 24

”Mina planer är inte era planer och
era vägar inte mina vägar, säger
Herren. Liksom himlen är högt över
jorden, så är mina vägar högt över
era vägar, mina planer högt över era
planer.” (Jes 55:8-9) Den eukaristiska
logiken övergår all mänsklig logik,
inte bara på grund av att Kristi
närvaro under de sakramentala
gestalterna är ett mysterium som vi
med hjälp av vårt förnuft aldrig helt



kan förstå, utan också därför att
Kristi självutgivelse i Eukaristin helt
och hållet övergår det som ett
människohjärtas och alla
människors samlade hjärtans
begränsade förmåga kan ta in. En så
stor frikostighet kan tyckas
obegriplig för vårt sinne, eftersom
den är så långt ifrån den mer eller
mindre stora själviskhet som ofta
lurar på oss.

”Den störste dåren genom tiderna är
och förblir Han. Kan det finnas
större vansinne än att hänge sig så
som han ger sig hän, och till sådana
människor?

För det hade varit vansinne nog att
göra sig till och förbli ett försvarslöst
barn. Men då hade även många onda
människor kunnat bli rörda och inte
vågat behandla honom illa. Han
tyckte att det var för lite: han ville
ödmjuka sig och ge sig själv ännu



mer. Och han gjorde sig till mat, han
gjorde sig till bröd.

Gudomlige Dåre! Hur behandlar
människor dig? … Och jag själv?” 25

För att närma sig Jesus i sakramentet
är det nödvändigt att göra sitt hjärta
större. För detta behöver vi förstås
tro, men för att på riktigt bli en
eukaristisk människa är det
dessutom nödvändigt ”att kunna
älska”, ”att kunna utge sig för sina
medmänniskor” i det att vi – inom
ramen för vår ringhet – efterliknar
Kristi självutgivelse till var och en av
oss. Utifrån sin personliga erfarenhet
kunde den helige Josemaría anförtro
oss följande: ”Hur ofta vi besöker
Herren beror på två faktorer: tro och
hjärta, att inse sanningen och att
älska den.” 26

Alltsedan ungdomen njöt vår Fader
av Kristi kärlek så som den visar sig
då han stannar kvar hos oss i detta
sakrament. Han hade nämligen en



mycket stark tro –”som gick att skära
i med kniv” – och han kunde älska:
han kunde framstå ”som exempel på
en man som kan älska”. Denna
Herrens ”dåraktiga kärlek” som visar
sig i sin självutgivelse för oss i detta
sakrament ”vann därför hans hjärta”
och han kunde förstå att Herren – till
följd av sin både kraftfulla och ömma
kärlek till oss – ville utplåna och
ödmjuka sig själv så ofantligt. Därför
kunde vår Fader också motsvara
denna kärlek, utan att gömma sig i
anonymiteten. Han kände sig direkt
tilltalad av Kristus som i Eukaristin
utger sig själv för hans och för alla
människors liv och kunde därför
med hänsyftning på Mässoffret
skriva: ”’Vår’ Mässa, Jesus...” 27 I den
helige Josemarías ”skola”

Låt oss varje dag ta samma väg som
vår käre grundare. Låt oss ofta
tillsammans med apostlarna be
Herren så som den helige Josemaría
upprepade: Adauge nobis fidem ! (Luk



17:5). Låt oss därför ”i Marianos
skola” lära oss att alltid utge oss
själva för våra medmänniskor – först
och främst genom att tjäna dem som
befinner sig i vår närmaste
omgivning – med en offervillig
kärleks ivriga omsorg. På så sätt
kommer även vi att kunna gå in i det
mysterium som den eukaristiska
kärleken utgör och förena oss med
Kristi offer. Kärleken till Herren i
sakramentet kommer samtidigt att
göra så att även vi utger oss själva
för andra just utan att det märks,
utan att det tynger den andre.
Liksom Jesus kommer även vi att
förbli obemärkta. ”Jesus kom till
jorden och blev kvar bland oss i
Eukaristin av kärlek till oss och för
att lära oss att älska.” 28

Vi bör i vårt personliga handlande
efterlikna Jesus som oblatus est quia
ipse voluit (Jes 53, 7, Vg), dvs.
efterlikna detta bestämda inre beslut
att överlämna sig och ge sig hän till



den person man älskar, att uppfylla
det som denne önskar och ber oss
om. Vi behöver ett rent hjärta, fyllt
av ren tillgivenhet och fritt från den
oordning som ett överdrivet jag
skapar. ”Yttre tecken på kärlek bör
födas i hjärtat och i förlängningen ge
vittnesbörd i form av ett kristet
handlande (…) Låt oss göra våra ord
sanningsenliga, tydliga, lämpliga, ord
som förmår trösta och hjälpa och
framför allt föra med sig Guds ljus till
andra.” 29

Ni inser väl, mina döttrar och söner,
att det inte räcker med att trofast
iaktta ceremonierna för att vara en
äkta eukaristisk människa, även om
ceremonierna naturligtvis också är
nödvändiga. Man måste gå vidare
och helt och fullt hänge hjärtat och
själva livet, av kärlek till den som i
fullhet gav oss och fortsätter att ge
oss sitt liv. Må vi lära oss av jungfru
Marias ödmjukhet och villkorslösa
beredskap att älska, att ta emot och



tjäna Jesus Kristus. Låt oss ofta – som
vår käre Fader föreslog – meditera
över det faktum att hon ”blev avlad
utan synd för att i sitt sköte ta emot
Kristus.” Och låt oss ställas inför den
fråga med vilken han avslutade
denna uppmaning: ”Om tacksägelsen
skall vara proportionell mot
skillnaden mellan gåva och
förtjänster, borde vi inte då
förvandla hela vår dag till en ständig
Eukaristi?” 30 Visus, tactus, gustus
in te fallitur, sed auditu solo tuto
creditur I trons ljus

Hur tydligt visar sig inte sinnenas
misslyckande inför det allraheligaste
sakramentet! Den sinnliga
erfarenheten, som är den naturliga
vägen för att vårt förstånd skall
kunna uppfatta tingen, räcker inte
här. Bara hörseln räddar sinnena
från att lida skeppsbrott inför
Eukaristin. Endast då vi lyssnar på
Guds ord, som avslöjar det som
förståndet inte kan uppfatta genom



förnimmelserna, och tar emot det i
trons ljus, kan vi förstå att
substansen inte är bröd, som det
verkar vara, utan Kristi kropp, och
inte vin, utan Återlösarens blod.

Även förståndet kapsejsar, för den
kommer aldrig att lyckas förstå att
fastän de sinnliga egenskaperna – 
gestalterna – i brödet och vinet är
kvar, så utgörs den verkliga
substansen av Kristi kropp och blod.
”Det som du inte fattar och inte ser,
det bekräftas av en levande tro,
bortom sakernas vanliga ordning.” 31

Tack vare denna teologala dygd
uppnår vi inför det eukaristiska
mysteriet den förvissning som för
människans blotta förstånd verkar
omöjligt. ”Herre, jag tror fullt och
fast. Tack för att du har givit oss tron!
Jag tror på dig, på denna kärlekens
underbara gåva som är din verkliga
närvaro i de eukaristiska gestalterna
efter konsekrationen, på altaret och i



de tabernakel där du bevaras. Jag
tror mer än om jag kunde lyssna till
dig med mina öron, mer än om jag
kunde se dig med mina ögon, mer än
om jag kunde röra vid dig med mina
händer.” 32

”Det är hela vår tro som aktualiseras
när vi tror på Jesus, på hans verkliga
närvaro under brödets och vinets
accidenser.” 33 Tron på Skaparens
makt, tron på Jesus när han säger
”Detta är min kropp” och tillägger
”Detta är mitt blods kalk”, tron på
den helige Andes outsägliga verkan
som lät Ordet bli människa i Jungfru
Marias sköte och ingriper i den
underbara eukaristiska
förvandlingen, i
transsubstantiationen.

Tron på Kyrkan som lär oss:
”Eftersom Kristus, vår Frälsare, har
sagt att det som han bar fram under
brödets gestalt verkligen var hans
kropp (Matt 26:26ff, Mark 14:22ff,



Luk 22:19ff, 1 Kor 11:24ff), så har
man i Kyrkan alltid haft denna
övertygelse, som det heliga konciliet
på nytt lägger fram: genom
konsekrationen av bröd och vin sker
en förändring av brödets hela
substans till Kristi, vår Herres,
kropps substans och av vinets hela
substans till hans blod; denna
förvandling kallar den katolska
Kyrkan med en lämplig och riktig
term för transsubstantiation. ” 34

Det senare läroämbetet har i spåren
av konciliet i Trient och hela
traditionen framhållit att ”varje
teologisk förklaring som åsyftar att
på något sätt förstå detta mysterium
måste, för att vara i
överensstämmelse med den katolska
tron, fasthålla vid att i själva verket, 
in ipsa rerum natura , oberoende av
vår ande, brödet och vinet efter
konsekrationen upphört att existera,
så att det är Herrens Jesu
tillbedjansvärda kropp och blod som



därefter är verkligen närvarande
inför oss.” 35

Jag råder er särskilt nu under det
eukaristiska året till att gång på gång
läsa och meditera över några av de
viktiga dokument som Kyrkans
läroämbete har ägnat åt det heliga
sakramentet. 36 Låt oss med stor
tacksamhet ta emot dessa vördade
texter och stärka vår obœdientia fidei
mot Guds ord, som genom dessa
lärosatser ges vidare till oss med en
auktoritet som härstammar från
Jesus Kristus. 37 Credo quidquid
dixit Dei Filius; nil hoc verbo
veritatis verius Ord som ger liv

Vår tro grundar sig på Herrens egna
ord, som Kyrkan alltid har uppfattat
så som de är, dvs. såsom hänsyftande
till en existerande verklighet. Efter
att ha mångfaldigat bröden och
fiskarna sade Herren: ”Jag är det
levande brödet som har kommit ner
från himlen. Den som äter av det



brödet skall leva i evighet. Brödet jag
skall ge är mitt kött, jag ger det för att
världen skall leva” (Joh 6:51). Han
talade inte i bildlig bemärkelse. Om
han hade gjort det skulle han ha
förklarat det på ett annat sätt då han
såg att många, även några lärjungar,
blev förargade. Men det gjorde han
inte, tvärtom, han upprepade
kraftfullt: ”Den som äter mitt kött
och dricker mitt blod har evigt liv,
och jag skall låta honom uppstå på
den sista dagen. Ty mitt kött är
verklig föda, och mitt blod är verklig
dryck” (Joh 6:54-55). För att de inte
skulle tro att han tänkte ge sig själv
som materiell och handgriplig föda
tillade han: ”Det är anden som ger
liv, köttet är till ingen hjälp. De ord
jag har talat till er är ande och
liv” (Joh 6:63).

Det är ord som uttalas av Verbum
spirans amorem : kärleksord som
väcker kärlek, därför att de avslöjar
Guds kärlek till mänskligheten. De



förkunnar den goda nyheten:
”Treenigheten har förälskat sig i
människan.” 38 Skulle då våra
angelägenheter inte intressera
honom? Skulle han då inte komma
oss till undsättning om nödvändigt?
”Sion sade: ’Herren har övergett mig,
Gud har glömt mig.’ Glömmer en
kvinna sitt lilla barn, bryr hon sig
inte om den hon själv har fött? Och
även om hon skulle glömma,
glömmer jag aldrig dig” (Jes
49:14-15).

Detta intresse och denna omsorg som
Gud har om var och en av oss når oss
genom hans mänskliga hjärta tack
vare Ordets människoblivande.
”Jesus blir rörd av hunger och
smärta, men framför allt blir han
rörd av okunskap. ’Jesus fick se en
stor skara människor och fylldes av
medlidande med dem, för de var som
får utan herde, och han undervisade
dem länge’”(Mark 6:34). 39 Att ha
förtröstan



På det naturliga planet är det
självklart att man understryker att
det är sinnenas erfarenhet som är
grunden till vetenskap och kunskap.
Men om våra ögon ”klistrar sig fast
vid jordiska saker”, är det inte svårt
och inte så konstigt heller att det sker
det som vår Fader beskrev så här:
”Själens ögon blir avtrubbade,
förnuftet tror att det självt kan förstå
allt, utan att ta hänsyn till Gud (…).
Människans intellekt anser sig vara
universums centrum och hänförs
åter av önskan att bli som gudar (1
Mos 3:5), och då det fylls av kärlek
till sig självt, vänder det Guds kärlek
ryggen.” 40 I en tidsålder då ”allt i
världen centreras runt människan
och då det råder en materialistisk
åskådning som inte längre vill
kännas vid människans andliga
dimension,” 41 måste vi i oss själva
främja och till vår omgivning sprida
en öppen hållning gentemot
omvärlden, en hållning som skänker
rimligt förtroende åt andras ord.



Tidigare sade jag till er att man
måste ”kunna älska” för att förstå
Eukaristins ”gudomliga slöseri.” 42

Tänk även att man också måste
”kunna lyssna” och förlita sig
framför allt på Gud och på hans
Kyrka. Tron på Jesus i sakramentet,
denna tro som på en och samma
gång innebär att förståndet
underkastar sig och upphöjs, befriar
oss från denna olycksaliga spiral som
avlägsnar oss från Gud och från våra
medmänniskor. Den kommer att
bevara oss från denna ”allmänna
inbilskhet” som döljer ”det värsta av
allt ont.” 43 När förståndet
underkastar sig det oskapade Ordet
dolt i brödets gestalt får vi hjälp med
att inte förlita oss enbart på våra
sinnen och vårt eget omdöme, och
med att stärka Guds auktoritet, som
varken tar fel eller kan ta fel.

I tabernaklet ligger styrkan dold, den
säkraste tillflykten mot tvivel, rädsla
och oro. 44 Detta är det nya och eviga



Förbundets sakrament, den sista och
slutgiltiga nyheten, för det finns inte
möjlighet till ytterligare
självutgivelse. Utan Kristus skulle allt
ljus i världen och hos människan
slockna. Även den kristnes liv blir
allt dystrare ifall det skiljs från
honom. Detta sakrament övervinner
för alltid det gamla, otron och synden
med sin slutgiltiga nyhet. ”Allt som är
förgängligt, skadligt, onödigt –
uppgivenhet, misströstan, sorg,
feghet – måste kastas ut. Den heliga
Eukaristin för in något nytt av Gud i
Guds barn och vi måste svara in
novitate sensus (Rom 12:2), med en
förnyelse av hela vårt sinnelag och
vårt sätt att handla. Vi har fått en ny
energikälla, en mäktig rot som är
inympad i Herren.” 45 In Cruce
latebat sola deitas, at hic latet
simul et humanitas Med Kristus på
Kalvarieberget

Firandet av Eukaristin förflyttar oss
till Kalvarieberget, för ”samme



Kristus som en enda gång på ett
blodigt sätt frambar sig själv på
korset (Heb 9:27) är den som är
närvarande och frambär sig själv på
ett oblodigt sätt i detta gudomliga
offer som förverkligas i Mässan (...)
Det är ett och samma offer, det är
samme Kristus som frambär sig själv
genom prästernas tjänst – han som
frambar sig själv på korset. Endast
sättet att offra är annorlunda.” 46 Vi
kan närma oss Kalvarieberget ”inte
endast genom en minnesakt full av
tro, utan även genom en verklig
beröring, ty detta offer återvänder
såsom närvarande . Det fortlever på
ett sakramentalt sätt i varje
gemenskap som frambär det genom
den vigde prästens händer.” 47

På Golgota, på ett annat kors bredvid
Jesus, befann sig Dismas, den gode
rövaren. Vi har gemensamt med
honom att vi verkligen befinner oss
inför samma Person och deltar i
samma dramatiska händelse.



Gemensamt har vi – eller vill ha –
den djupa tron på denna Person:
rövaren trodde att Jesus kom med
Guds rike, han ångrade sig och ville
vara med Kristus i det riket. Även vi
tror att han är Gud, Guds Son, som
blev människa för att frälsa oss. Men
vi skiljer oss från den ångerfulle
rövaren i det att han såg Kristi
mänskliga natur, men inte hans
gudomliga natur, medan vi i Jesus i
sakramentet inte kan se vare sig den
gudomliga eller den mänskliga
naturen.

Den ångerfulle rövaren

Till skillnad från den andre rövaren
erkände Dismas sin skuld, tog på sig
straffet för sina försyndelser och
bekände sin tro på Jesu helighet:
”Han har inte gjort något ont” (Luk
23:41). Även vi ber Herren att han
skall ta emot oss i sitt rike. Vi
bekänner våra synder och ber om
förlåtelse så att vi kan ta emot



honom renade inombords. När det är
nödvändigt, går vi också, med en
konstruktiv ånger, till försoningens
sakrament, i enlighet med Kyrkans
lära.

”Om det inte passar sig att närma sig
vilken som helst sakral funktion på
något annat sätt än med ett heligt
sinnelag, (...) desto mer angeläget
skall det vara (för den kristne) att
undvika ta emot det heliga
sakramentet utan stor vördnad och
helighet. Särskilt när man tänker på
aposteln Paulus fruktansvärda ord:
’Den som äter och dricker utan att
tänka på vems kropp det gäller, han
äter och dricker en dom över sig’ (1
Kor 11:29). Den som önskar ta emot
kommunionen bör därför påminnas
om apostelns allvarliga maning: ’Var
och en måste pröva sig själv’ (1 Kor
11:28).

Kyrkans tradition fastställer att
denna prövning är nödvändig, så att



ingen som är medveten om att ha
begått en dödssynd får närma sig
den heliga Eukaristin, hur ångerfull
han än tror sig vara, utan att först ta
emot försoningens sakrament.” 48

Kristi ödmjukhet på korset fick
Dismas att inte bli inbilsk utan att
fogligt acceptera lidandet och motstå
frestelsen att göra uppror mot det.
”Jesu ödmjukhet: i Betlehem, i
Nasaret, på Kalvarieberget ... Men
han förödmjukar och tillintetgör sig
själv ännu mer i den heliga hostian;
mer än i stallet, mer än i Nasaret
eller på korset.” 49

Låt oss i ännu högre grad efterlikna 
latro poenitens , den ångerfulle
rövaren, i dennes ödmjuka
inställning, eftersom Jesu
självförnekelse i Eukaristin, som vi
upptäcker tack vare trons ljus,
överträffar den som rövaren
betraktade med sina ögon på
Kalvarieberget. När jaget reser sig



högmodigt och kräver rättigheterna
det anser sig ha till bekvämlighet,
sensualitet, erkännande eller
tacksamhet, är botemedlet att
betrakta den korsfäste, närma sig
tabernaklet och delta på ett
sakramentalt sätt i hans offer. Vår
Fader kom till denna slutsats när han
på detta sätt avslutade ovannämnda
punkt i Vägen : ”Hur mycket måste
jag inte älska Mässan av den
anledningen!” 50 Alla dygders kateder

Thomas av Aquino skriver att på
korset ger Kristus ett exempel på
varje dygd: Passio Christi sufficit ad
informandum totaliter vitam
nostram. 51 Det räcker med att vända
blicken mot den korsfäste, så lär vi
oss allt vi behöver för vårt liv här
nere. Och han tillägger: Nullum enim
exemplum virtutis abest a Cruce , det
saknas inte exempel på någon dygd, 
52 det finns många exempel på dem
alla: själsstyrka, tålamod, ödmjukhet,
frigörelse från det materiella, kärlek,



lydnad, ringaktning av världslig ära,
fattigdom, självöverlåtelse...

Samma sak kan man säga om
Eukaristin: den är en sublim kateder
i fråga om kärlek och ödmjukhet.
Tack vare denna gudomliga gåva
stärks också i oss de övriga kristna
dygderna. ”I den heliga Eukaristin
och i bönen har vi den kateder där vi
kan lära oss att leva och glädjefyllt
tjäna alla själar. Vi lär oss även att
leda andra i tjänsteanda, att lyda i
frihet och vilja lyda, att söka enheten
och respektera olikheter,
mångfalden, i en innerlig solidaritet
med vår nästa.” 53

Den visar framför allt sin egenskap
som kateder för de dygder som vi
dagligen bör främja i arbetet och i
familjen, i vanliga människors
vardagliga situationer: att kunna
vänta, att bemöta alla vänligt, att
alltid finnas till hands för dem som
behöver oss ... Jesu tystnad i



sakramentet blir särskilt talande för
dem vars uppgift är – liksom för oss –
att helga sig nel bel mezzo della
strada , mitt i världens vimmel,
upptagna av tusentals uppgifter som
till synes är av föga vikt.

Från denna tysta kateder, visar
Herren oss tydligt att det vanliga
livet, som flyter förbi på ett ödmjukt
sätt, erbjuder en ständig möjlighet
till helgelse och apostolat. Han visar
också att det innefattar hela Guds
rikedom och styrka, Gud som i varje
ögonblick ingriper i våra liv och för
en dialog med oss och som till och
med räknar varje hårstrå på sina
skapade varelser (jfr Matt 10:24).

När vi betraktar Jesus i sakramentet
inser vi behovet av att uppträda
rättrådigt, att inte ha någon annan
vilja än den att uppfylla Guds vilja,
dvs. att tjäna människor så att de kan
komma till himlen. Vi upptäcker
räckvidden av vår självutgivelse för



nästan, då vi använder den egna
existensen för att ledsaga våra
medmänniskor utan oväsen,
tålmodigt och diskret, med vänskap
och tillgivenhet som visar sig i de
tjänster vi gör dem – kanske små,
men konkreta och nyttiga –, med vår
beredskap att ge av vår tid, med vårt
stora hjärta som finner det lämpliga
ordet till var och en vid rätt tillfälle,
rådet eller trösten de behöver,
upplysningen om trosläran och den
broderliga tillrättavisningen.

”Han sänker sig ner så långt det är
möjligt, tillåter allt, utsätter sig för
allt – för helgerån, smädelse, så
många människors kyliga likgiltighet
– så att vem som helst, även om det
skulle handla om en enda människa,
får möjlighet att upptäcka hjärtats
slag som slår i hans sårade
människobröst.” 54 Självutgivelse för
att tjäna nästan



Inför närvaron av Jesus i tabernaklet
förstår man den outsägliga
verkningskraft det ligger i att
”gömma sig och försvinna”, vilket
inte betyder att man ägnar sig åt 
dolce far niente , att man isolerar sig
från omvärlden, slutar upp att
påverka det som händer i den egna
familjen, yrkesmiljön eller samhället
runt omkring sig. Det betyder i stället
att ge Gud all ära och respektera
andras frihet. Det betyder också att
leda dem till Herren, inte genom att
föra oväsen, utan genom det ”tvång”
som följer av den egna hängivelsen
åt Gud och av att utöva dygder glatt
och generöst.

Då vi betraktar Herren i sakramentet
övertygar vi oss om lämpligheten i
att ”göra oss till bröd”, så att våra
medmänniskor kan nära sig av det
som vi gör för dem – vår bön, vårt
tjänande, vår glädje – och göra
framsteg på helgelsens väg. Vi
övertygar oss om nödvändigheten av



det ”dolda och tysta offret” 55 , utan
att ställa till uppståndelse och utan
påfallande gester. ”Jesus stannade
kvar i Eukaristin av kärlek … till dig.

Han stannade kvar, medveten om
hur människorna skulle komma att
ta emot honom … och om hur du tar
emot honom.

Han stannade kvar för att du skulle
äta honom, besöka honom och
berätta om det som händer i ditt liv,
och för att du genom att umgås med
honom i bön vid tabernaklet och
genom att ta emot kommunionen,
skulle bli mer förälskad i honom för
varje dag och få andra människor –
många! – att följa samma väg.” 56

Ambo tamen credens atque
confitens, peto quod petivit latro
pœnitens I takt med ångern

Låt oss återvända till scenen på
Kalvarieberget för att lyssna till den
gode rövarens bön, som så djupt
rörde den helige Josemaría när han



mediterade över hymnen Adoro te
devote ”Jag har många gånger
upprepat den här versen ur denna
eukaristiska hymn: Peto quod petivit
latro pœnitens , och jag blir lika rörd
varje gång: att be som den ångerfulle
rövaren!

”Han erkände att han väl förtjänade
sitt fruktansvärda straff... och med
ett ord vann han Kristi hjärta och ’ 
bröt upp ’ himmelens portar åt sig.” 57

Särskilt under sina sista levnadsår,
inför de svårigheter som Kyrkan gick
igenom, tog vår Fader med hela sin
själ sin tillflykt till den gudomliga
barmhärtigheten och bad om denna
Guds kärlek och förståelse för sig
själv och för alla. Han anförde inte
några egna förtjänster, som han
ansåg sig inte ha. ”Det är Herren som
har gjort allt,” brukade han säga.
Han åberopade inte heller rättvisan
som skäl för att förmå Herren att
bistå honom i prövningar och



vedermödor. Han sökte sin tillflykt i
Guds medlidande. Sålunda gick han
från tron på Kristus över till ånger:
till den ständiga, jublande
omvändelsen. Vår Fader handlade i
enlighet med denna logik, helt säker
på att cor contritum et humiliatum,
Deus, non despicies (Ps 51:19), att Gud
inte förkastar ett förkrossat och
ödmjukt hjärta.

Nu är det vår tur att, med hjälp av
hans förbön för oss från himmelen,
slå i takt med den trons och ångerns
puls som utgör det omisskännliga
tecknet på ett äkta inre liv. Ett
eukaristiskt liv kommer att stärka
oss i vårt hopp på många olika sätt, i
vår förtröstan på Herrens
barmhärtighet. Bland annat kommer
det att hjälpa oss att upptäcka vårt
eget elände för att kunna lämna det
vid korsets fot, så att vi, genom att
kämpa mot våra brister, höjer
Herrens kors segerrikt över våra liv,
över våra svagheter.



Att förlita sig på Guds barmhärtighet

Dismas fick erfara den gudomliga
barmhärtigheten och nåden och
förvandlade den verksamhet som
utgjorde hans tidigare ”yrke”: att
överfalla folk och stjäla från dem. På
korset, tack vare sin tro och ånger,
”överföll” han Kristus, ”stal” hans
hjärta och gick så in i härligheten
med honom. Vår Fader har förmedlat
till oss den ”kärleksfulla vanan att
’överfalla’ tabernaklet.” 58 Framför
allt har han lärt oss att förena det
arbete vi helgat med det offer som
Jesus gör av sig själv i Mässan och att
sålunda ta hjälp i vårt arbete av
kraften som utgår från hans offer.

Den ångerfulle rövarens ( latro
pœnitens ) erfarenhet är även vår:
det är av Herrens barmhärtighet som
vi förväntar oss vår helgelse. När vi
får ta emot hans förlåtelse och nåd,
återspeglas dessa gåvor i vårt
broderliga umgänge med alla



människor, ty heligheten,
fullkomligheten, är direkt förknippad
med barmhärtigheten. Herren säger
det själv tydligt: ”Var fullkomliga så
som er Fader i himlen är fullkomlig”
Matt 5:48), och ”Var barmhärtiga så
som er Fader är barmhärtig” (Luk
6:36).

Men vi måste också alltid hålla för
ögonen att ”barmhärtigheten är mer
än bara en vanlig medlidsam
inställning. Barmhärtigheten är ett
kärlekens överflöd, som samtidigt
drar med sig ett överflöd av rättvisa.”
59 Det betyder helt enkelt att ge sig
hän och ägna sig åt nästan, så som
den gode samariern: utan att ge upp
sina egna förpliktelser, samtidigt som
man bestämmer sig för att offra
bekvämligheten och avstå från små –
eller inte så små – personliga projekt
och intressen. ”Barmhärtighet
innebär att ständigt se till att ha ett
levande, känsligt hjärta som såväl
mänskligt som övernaturligt fylls av



en kraftfull, självuppoffrande och
generös kärlek.” 60

Om vi uppfattar Guds barmhärtighet
på detta sätt, kan detta aktiva
sinnelag överföras på Kristus, som är
Gud och människa. Detta skulle vara
absurt om vi refererade vår
barmhärtighet till Gud själv, men det
är det inte i relation till Jesu
mänskliga natur, för Herren själv har
sagt oss att han betraktar all
barmhärtighet som tillämpas på
hans människobröder – även de allra
minsta bland dem – såsom riktad till
sig själv (jfr Matt 25:40). Dessutom
kan vi på något sätt – som gottgörelse
– vara barmhärtiga mot Herrens
mänskliga natur gömd i tabernaklet,
där han visar sig för oss som ”den
store Ensamme”. Att besöka honom i
det ”kärleksfängelse” där han har
”stängt in sig frivilligt” 61 ; för att
alltid, ända till slutet, stanna hos oss,
är en djup kärleks- och
barmhärtighetsgärning.



Mina döttrar och söner, hur många
möjligheter öppnar sig inte för oss att
”behandla honom väl”, att hålla
honom sällskap, att visa honom
kärlek! Den helige Josemaría
uppmanade oss till ett sådant
uppförande med följande ord: ”Jesus
i sakramentet, du som kärleksfullt
väntar på oss i så många övergivna
tabernakel, jag ber att du i våra
centra alltid blir behandlad väl ,
omgiven av vår tillgivenhet, vår
tillbedjan, vår gottgörelse, av
rökelsen från våra små segrar, av
ångern över våra nederlag.” 62

Plagas, sicut Thomas, non intueor,
Deum tamen meum te confiteor.
Tomas första reaktion

Åtta dagar efter Jesu uppståndelse, i
Nattvardssalen, ser Tomas Jesus som
visar honom sina sår och säger till
honom: ”Räck hit ditt finger, här är
mina händer; räck ut din hand och
stick den i min sida. Tvivla inte, utan
tro” (Joh 20:27). Under



Eukaristifirandet befinner även vi
oss verkligen inför hans förhärligade
kropp, fastän den på samma gång är
där som offerlamm – Christus passus
– på grund av att kroppen och blodet
är skilda åt sakramentalt. ”Ty det
eukaristiska offret gör inte endast
Frälsarens lidandes och döds
mysterium närvarande, utan också
hans uppståndelses mysterium, i
vilket offret når sin fullbordan. Det
är såsom levande och uppstånden
som Kristus i Eukaristin kan göra sig
till ’livets bröd’ (Joh 6:35 och 6:48),
’levande bröd’ (Joh 6:51).” 63

Vi kan föreställa oss hur förvirrad,
lurad och besviken aposteln Tomas
kan ha känt sig vid Kristi ”mänskliga
misslyckande,” när Jesus blev gripen
i Getsemane. Kanske var hans inre
sammanbrott särskilt känsloladdad,
varför det var svårare för honom än
för de tio andra apostlarna att
erkänna att Herren verkligen hade
uppstått. Det var särskilt svårt för



honom att på nytt börja tro på Jesus,
att på nytt hoppas på honom, att på
nytt låta sig fyllas med fast tillförsikt,
med ett ord, att älska honom och
känna sig älskad av honom. Därför
ställde Tomas villkor.

Gud har uppenbarat sig stegvis, och
uppenbarelsens historiska förlopp
upprepas på något sätt på det
personliga planet i vars och ens
trosväg. Varje nytt steg på denna väg
innebär en självöverlåtelse som även
den är ”ny” och förefaller
smärtsammare och kräver en större
identifikation med Kristus genom att
mer och mer dö bort från vårt eget
jag. Det är bra för oss att vara på vår
vakt, ty Tomas reaktion kan också
smyga in sig i vår själ: en attityd av
misstro och motstånd mot att tro
utan förbehåll, mot att tro fastare. Vi
bör inte bli förvånade eller rädda.
För att övervinna detta hinder, låt
oss upprepa med större tilltro inför
Tabernaklet och vid andra tillfällen: 



Dominus meus et Deus meus! Min
Herre och min Gud! (Joh 20:28)

Apostlarna trodde på Jesus som
profet och utsänd av Gud, som
Messias och Israels Frälsare, som
Guds Son. Men de missuppfattade
hur denna frälsning skulle äga rum
och vilken form deras Mästares rike
skulle anta. De förstod inte helt Kristi
preciserande förutsägelser om hans
lidande och död, som han gjorde
minst tre gånger. Sedan, dels
beroende på sin egen tröghet, dels på
tragedin som passionen innebar,
blev de på grund av händelsernas
gång på ett våldsamt sätt ställda
inför Guds plan, och alla gick under
utom Johannes. Alla, särskilt Tomas,
hade svårt att acceptera den
återuppståndne Kristi ärorika
verklighet. Men Herrens olika
framträdanden inför dem fick deras
förbehåll att upplösas och t o m
Tomas kom över sin andliga svaghet,
som jag nyss nämnde, i en underbar



akt av kärlek och tro: Dominus meus
et Deus meus! I prövningens stund

Vi skall inte utesluta att också vi av
olika skäl till att börja med kan
känna ett motstånd mot att tro, på
grund av de många negativa
erfarenheter vi gjort, på grund av en
ogynnsam antikristen miljö eller på
grund av ett ”oväntat möte med
korset” 64 som ter sig konkretare och
grymmare för oss. ”Gud ber
nämligen oss alla att förneka oss helt
och fullt, och ibland gör den stackars
människan av lera uppror – vi är ju
gjorda av lera –, framför allt om vi
har tillåtit att vårt eget jag blandar
sig in i det arbete som är menat att
göras för Guds skull.” 65

Med hjälp av Guds nåd övervinner vi
alltid dessa slags situationer om vi
betraktar dem som det de är: en
inbjudan att närma oss Gud, att lära
känna honom bättre, att älska
honom mera, att tjäna honom mera



effektivt. Och det allra bästa sättet att
övervinna dem är att gå den
korsfäste och ärofulle Kristus – Jesus
i sakramentet –till mötes. Särskilt då
är det dags att närma oss tabernaklet
och där samtala med Herren som
visar oss sina sår som tecken på sin
kärlek. Om vi tror på dessa sår, som
vi inte kan se fysiskt, kommer vi att –
med apostlarna – upptäcka att det
var nödvändigt att mysteriet skulle
ske, då ”Messias skulle lida och gå in
i sin härlighet” (Luk 24:26). Vi
kommer då att tydligare ta emot
korset som en gudomlig gåva och att
förstå vår Faders uppmaning: ”Låt
oss anstränga oss att uppfatta den
glädje och sällhet som ligger gömda i
smärtan.” 66 Till Kristi sår

Mina döttrar och söner, jag envisas
med att säga att vi inte skall bli
förvånade eller rädda om vi hamnar
i särskilt svåra situationer, där trons
”ljusdunkel” visar sin dunkelhet mer,
situationer där det kanske är svårare



att känna igen Kristus eller inte ens
är möjligt att skönja vart den väg
leder, som Gud vill att vi skall gå.
Detta slags inre prövningar kan
ibland bero på människans elände,
på att vi inte motsvarar Guds nåd,
men ofta är det inte det som det
beror på, utan de är en del av Guds
plan för att göra oss mer lika Jesus
Kristus, för att helga oss.

Ögonblicket har kommit för att
liksom aposteln Tomas ”vända oss”
till Kristi sår. Så här förklarar den
helige Josemaría det: ”Glöm inte att
om vi umgås med Jesus, så kommer
vi med säkerhet att stöta på hans
kors. När vi överlämnar oss i Guds
händer, tillåter han ofta att vi erfar
smärta, ensamhet, motgångar, förtal,
ärekränkningar och hån, både
inifrån och utifrån. Det är för att han
vill forma oss till sin avbild och att vi
skall likna Honom och han tolererar
även att man kallar oss galna och tar
oss för dumskallar.



Då är tiden inne att älska den passiva
botgöringen som kommer – dold
eller öppet och oförskämt – när vi
minst anar det (...).

Då vi verkligen beundrar och älskar
Jesu heliga mänskliga natur, kommer
vi att upptäcka hans sår, det ena
efter det andra. Under dessa
smärtsamma och hårda tider av
passiv rening, av ljuva och bittra
tårar som vi försöker dölja, bör vi gå
in i vart och ett av de heliga såren för
att rena oss och glädja oss över det
återlösande blodet och ur det hämta
vår styrka (...).

Gör det på det sätt som griper er
mest: lägg all denna mänskliga ... och
gudomliga kärlek i Herrens sår.
Detta är att åstunda förening, att
känna att vi är Kristi bröder, att vi
har blodsband med Honom, att vi är
söner till samma moder eftersom det
är hon som har fört oss till Kristus.” 
67



Låt oss inte bara i prövningens stund
utan alltid söka mötet med den
uppståndne Kristus mer ihärdigt,
han som väntar på oss på altaret och
i tabernaklet. Med vilken stor tillit
och trygghet bör vi inte i vår bön
vända oss till Jesus i sakramentet, för
att med ett barns djärvhet be om så
många goda ting och för så många
böneämnen! Aposteln Tomas ställde
mötet med Jesus som villkor för att
kunna tro, medan vi genom Guds
nåd numera är förvissade om att alla
våra andliga svårigheter försvinner
när vi infinner oss inför Jesus i
sakramentet.

Vi är inte i stånd att betrakta vare sig
Herrens mänskliga eller gudomliga
natur, men vi tror fullt och fast och
närmar oss ”honom som ser oss, hör
oss, väntar på oss och leder oss från
tabernaklet, där han verkligen är
närvarande, gömd under
sakramentets gestalter (...), som
frågar: ’Vad står på?’ Jo, det är så att



... Och genast får vi ljus, eller
åtminstone accepterar vi det som
sker och får frid.” 68 På så sätt blir vi
trofasta och få impulsen och kraften
att säga till alla, utan hämningar,
naturligt, denna angelägna sanning,
nämligen att vi har mött Kristus, att
vi vidrört honom, att han lever! Som
den helige Josemaría avnjuter vi
sanningen och lyckan som består i
att Jesus Kristus är densamme i går
och i dag, och i all evighet (Heb 13:8).

Fac me tibi semper magis credere,
in te spem habere, te diligere
Eukaristiska människor: tro, hopp och
kärlek

Det andliga livets tillväxt är direkt
förknippad med tillväxten i
vördnaden för Eukaristin. Hur
kraftfullt förkunnade inte vår Fader
detta! Som en frukt av sin egen
andliga erfarenhet, uppmanar han
var och en av oss: ”Var en eukaristisk
människa! Min son, om tabernaklet



är dina tankars och förhoppningars
centrum, hur rikliga kommer inte
din helighets och ditt apostolats
frukter att bli!” 69

Önskan att bli helig och den
apostoliska ivern finner sin rätta väg
och sin mest fasta grund när vi
betraktar Eukaristin. ”Jag förstår inte
hur man kan leva kristet utan att
känna sig i behov av att ständigt
umgås som vän med Jesus i Ordet
och Brödet, i bönen och Eukaristin.
Och jag förstår mycket väl att de
kristna under århundradenas lopp,
generation efter generation, har velat
konkretisera denna eukaristiska
fromhet” 70

När Gud närmar sig själen för att dra
den till sig, behöver människan
förbereda sig med flera tros-, hopps-
och kärleksakter. Hon bör göra sitt
teologala liv mer intensivt genom att
omvandla det till mer bön och
botgöring, genom att oftare ta emot



sakramenten, genom att ha ett större
eukaristiskt liv. Så gjorde alltid vår
Fader, framför allt när Herren
började uppenbara sig i hans själ och
lät honom ana sin kärlek. Redan i
San Carlos-seminariet tillbringade
han hela nätter i bön och höll Herren
sällskap framför tabernaklet. Allt
eftersom dagarna gick kände han ett
djupt behov av att vara med honom
mer.

Den kristna vägen är en teologal väg
till sitt väsen. Den är nämligen
resultatet av kunskapen om det
övernaturliga, av dragningen till den
oändligt Gode, Treenigheten, av
gemenskapen i kärlek. Den
eukaristiska tillbedjan utgör dess
mest sublima form, eftersom den
riktar sig till Gud, närvarande på det
sättet han själv har bestämt som det
mest tillgängliga för oss. På samma
gång och av samma skäl är den det
främsta medlet vi har för att växa till
i dessa tre dygder. Vår Fader bad om



dem varje dag, just i den heliga
Mässan, medan han lyfte upp Jesus i
sakramentet i den konsekrerade
hostian och i kalken med hans blod: 
Adauge nobis fidem, spem, caritatem!
Gör vår tro, vårt hopp och vår kärlek
större!

Tron, hoppet och kärleken:
övernaturliga dygder som bara Gud
kan ingjuta i människans själ och
som bara han kan få att bli starkare.
Men det betyder inte att mottagandet
av dessa gudomliga gåvor skulle frita
oss från vår personliga medverkan,
för i alla sina planer tvingar den
Allsmäktige aldrig på oss sin kärlek.
”Gud vill inte ha slavar, utan barn,
och han respekterar vår frihet.” 71

Därför vill han vanligtvis att hans
outsägliga handlande skall tas emot
och vara åtföljd av människans egna
ansträngningar. Låt oss förundras
över hur högt han värderar oss.

Herrens kärleksbetygelser



Vi kan upptäcka att det faktum att
Jesus är dold bakom de eukaristiska
gestalterna, vilket motsvarar den
sakramentala ordningens krav, också
exakt motsvarar Guds önskan att inte
tvinga sig på människans frihet.
Genom att gömma sig inbjuder
Herren oss att söka honom medan
han själv kommer oss till mötes: ”han
låtsas möta oss av en tillfällighet.” 72

Hur många gånger upplevde inte den
helige Josemaría just detta, när han
utan att tänka på saken fann sig
grunna på ord från den heliga Skrift
som skänkte ljus över någon aspekt
av hans arbete, som visade på Guds
vilja eller svarade på problem och
tvivel som han framlagt inför vår
Herre! ”Evangelisten berättar att
Jesus, när han utfört sitt under och
folket vill kröna honom till konung,
gömmer sig.

Herre, du som låter oss ta del av
Eukaristins underverk: vi ber dig att



inte gömma dig, att leva med oss, att
vi må se dig, röra vid dig, känna dig
och ständigt vilja vara nära dig. Må
du vara Konung i våra liv och i våra
arbeten.” 73

På grund av själva sin natur tenderar
alltid det teologala livet som levs i
tro, hopp och kärlek att växa, att
motsvara nåden ännu mer. Den
nöjer sig inte med det som redan
finns. Ett tecken på att man verkligen
älskar Gud är därför att tro att man
älskar honom lite, att man måste
stärka det dagliga umgänget. Bara
den människa som har en ynklig
kärlek, tror att hon älskar mycket.
Vår Fader frågar oss skarpt: ”Hur sa
du? Att du inte kan göra mer? Är det
inte snarare så att du ... inte kan göra
mindre?” 74 Låt oss svara genom att
än en gång närma oss Kristus, vår
Herre, dold i tabernaklet: Fac me tibi
semper magis credere, in te spem
habere, te diligere ! Låt mig alltid tro



mera på dig, hoppas mera och älska
mera!

Denna dragning till att göra ”mer”,
liksom hela det kristna livet, finner
sin rot och sin mittpunkt i Eukaristin.
Jesus i Eukaristin är nämligen toppen
på ”crescendot” av Guds
självutgivelse till mänskligheten och
när vi identifierar oss med honom,
ger han oss samma inriktning på ett 
crescendo i personlig hängivelse, 
suaviter et fortiter , milt och
kraftfullt, som om han ledde oss vid
handen. Den helige Josemaría
uttryckte det så här: ”Du började
göra ett besök varje dag ... Det
förvånar mig inte att du säger att du
börjar tycka vansinnigt mycket om
tabernaklets ljus.” 75 Och låt oss inför
tabernaklet, fromt och brinnande be
Jesus att han ger oss alla alltmer av
”gärningar i tron”, ”arbete i kärlek”
och ”ståndaktighet i hoppet” (1 Thess
1:3, 1917 års övers.).



O memoriale mortis Domini, panis
vivus, vitam præstans homini Till
åminnelse av korsoffret

Eukaristin är en åminnelse av
Herrens död och en festmåltid där
Kristus ger oss sin kropp och sitt blod
som föda. Pius XII lär oss: ”Den
heliga visheten har funnit ett
beundransvärt sätt att genom yttre
tecken, som är dödens tecken, göra
vår Återlösares offer synligt. Tack
vare transsubstantiationen av brödet
till Kristi kropp och vinet till Kristi
blod är hans kropp verkligen
närvarande och på samma sätt är
hans blod det. På detta sätt
symboliserar de eukaristiska
gestalterna, under vilka han är
närvarande, det fysiska avskiljandet
av blodet från kroppen. På så sätt
upprepas i vart och ett av offren på
altaret åminnelsen av hans död, som
verkligen ägde rum på
Kalvarieberget. Genom olika tecken



åsyftas och visas här på Jesus Kristus
som offer.” 76

När Johannes Paulus II framlägger
denna lära skriver han: ”Mässan gör
korsets offer närvarande, den lägger
inte till något till detta eller
mångfaldigar det. Det som upprepas
är firandet av minnet därav, 
framställandet av minnet ( 
memorialis demonstratio ), genom
vilket Kristi enda och slutgiltiga
frälsningsoffer blir närvarande i
tiden. Det eukaristiska mysteriets
offerkaraktär kan alltså inte förstås
som något som består i sig själv,
oberoende av korset, eller som
endast står i ett indirekt förhållande
till offret på Kalvarieberget.” 77

Den heliga Mässan är aldrig bara
blott ett minne av den
frälsningsbringande händelsen på
Golgota, utan den får denna att bli
närvarande på ett sakramentalt sätt.
Varje sakrament förverkligar det som



det föreställer. Mässan föreställer
Jesu offer på Kalvarieberget och
närvarandegör det på samma gång.
Den utgör en levande åminnelse av
vår Herres lidande och död. ”När
Kyrkan firar Eukaristi erinrar hon
om Kristi påsk, och denna blir
närvarande: det offer som Kristus en
gång för alla har framburit på korset
förblir alltid aktuellt.” 78 I Mässoffret
förenar vi allt vi äger med det offer
genom vilket Jesus Kristus, Kyrkans
huvud, gav sig själv till Gud Fader, i
tillbedjan, tacksägelse, gottgörelse för
mänsklighetens synder och förbön
för alla världens behov.

Det andliga livets mittpunkt och rot

Vår grundare ansträngde sig att i sin
förkunnelse förklara den innerliga
relationen mellan den sista
nattvarden, korset och Mässan.
Under en tid när betydelsen av
Eukaristins offerkaraktär i inte så få
kretsar mörklades, betonade han



särskilt det heliga offrets oändliga
värde. Med ord som alla kunde förstå
sade han en gång: ”Jag skiljer tydligt
mellan instiftandet av den heliga
Eukaristin, en stund då både
gudomlig och mänsklig kärlek
kommer till uttryck, och offret på
korsets bjälke. Under nattvarden
kunde Jesus lida, han hade inte ännu
lidit; på Kalvarieberget håller han på
att lida och lider med en evig prästs
gest. Jesus är där fastnaglad med
järnspik, efter att ha helgat världen
genom sin jordevandring, och han
dör av kärlek till var och en av oss:
hela hans blod är priset för våra
själar, för varje enskild själ.” 79

Genom detta brännoffer har Herren
vunnit befrielse åt oss för evigt (jfr
Heb 9:12). Detta offer ”är så
avgörande för människosläktets
frälsning att Jesus Kristus inte har
fullbordat det och återvänt till
Fadern, förrän han åt oss efterlämnat
ett medel för att vi skulle kunna



deltaga i detta offer , som om vi hade
varit närvarande vid det. Så kan
varje troende ta del i det och på ett
outtömligt sätt ta emot dess frukter.
Detta är den tro som de kristna
generationerna under århundradena
har levt av.” 80

Den helige Josemaría hade förmågan
att uppta detta troslegat och att leva
det på djupet med allt vad det
innebär. Han följde kyrkofädernas
heliga råd och exempel och försökte
alltid, varje dag, efterlikna det som
sker i Mässan, och han rådde andra
att göra detsamma: ”Identifiera dig
med denne Jesus som frambär sig i
hostian på altaret!” 81 Han övade sig
alltid i det som han lärde ut. Den
heliga Mässan, den kristnes andliga
livs mittpunkt och rot , utgjorde
grunden för var och en av hans
dagar. Han mediterade över denna
insikt och förmedlade den till oss i
ljuset av sin djupa betraktelse över
det eukaristiska mysteriet.



I Mässan ”handlar Gud,
Treenigheten, och inte människan.
Prästen som firar Mässan bidrar till
vår Herres plan genom att låna ut sin
kropp och sin röst, men han agerar
inte i eget namn, utan in persona et in
nomine Christi , i Kristi person och i
Kristi namn.

Treenighetens kärlek till
människorna skänker genom Kristi
närvaro i Eukaristin Kyrkan och hela
mänskligheten alla nådegåvor. Detta
är det offer som Malaki profeterade
om (...). Det är Kristi offer som
frambärs åt Fadern med den helige
Andes medverkan: ett offer av
oändligt värde, som bland oss
förevigar den återlösning som det
gamla förbundets offer inte kunde
utverka.

Den heliga Mässan ställer oss på
detta sätt inför trons främsta
mysterier, eftersom den är själva
Treenighetens gåva till Kyrkan. Man



förstår därför att Mässan är den
kristnes andliga livs mittpunkt och
rot. Mässan är syftet med alla
sakrament. I Mässan fullkomnas det
nådens liv som tog sin början i oss
genom dopet och som växer, stärkt
genom konfirmationen.” 82 Ett modigt
gensvar

Jag vill understryka att hos ett Guds
barn bör firandet av Eukaristin
förvandlas till det andliga livets
mittpunkt och rot, för i detta
sakrament kulminerar Guds Sons
offergåva av sitt liv. Det visar inte
bara upp denna offergåva för oss, så
att vi kan efterlikna den i vårt
dagliga gensvar, utan det ger oss
också Frälsningens nåd och
möjligheten att hänge oss själva
liksom han gjorde, till Guds ära och
människornas frälsning.

När vi nu får en sådan outsäglig gåva
kräver det ett modigt gensvar från
vår sida och att vi på riktigt strävar



efter att förena oss, och förena allt
det som vi har, med Jesu offer till
Gud Fader. ”I det heliga Mässoffret
tar prästen vår Guds kropp och
kalken med hans blod och höjer dem
över jordens alla ting och säger: per
Ipsum, et cum Ipso et in Ipso – genom
min Kärlek!, med min Kärlek!, i min
Kärlek!

Förena dig med denna gest. Mer än
så: införliva denna verklighet med
ditt liv” 83

Jag skulle vilja framhålla att vår
Fader inte begränsade sig till att lära
ut att den heliga Mässan är det inre
livets mittpunkt och rot, utan att han
också visade hur man personligen
kan motsvara denna gåva som
Treenigheten ger i det heliga
Mässoffret, så att den andliga
kampen hos var och en verkligen
kretsar kring Mässan samt får sin
näring och blir fast grundad i detta
brännoffer.



Han brukade bland annat säga att
det hjälpte honom mycket att dela
upp dagen i två halvor: den ena för
att förbereda sig till Mässan och den
andra för att tacka för den. Han
använde sig av den nattliga vilan för
att göra sin kontemplativa dialog
mer intensiv och betona dess
eukaristiska dimension. I synnerhet
försökte han avnjuta och fördjupa sig
i varje gest och varje ord som ingår i
de olika delar av vilka
Eukaristifirandet består. Han
förenade denna andliga övning, som
alltid fick nya nyanser, med olika sätt
att uttrycka tron, hoppet och
kärleken samt med konkreta
situationer och böneämnen. Hur stor
nytta kan vi inte ha av predikan
”Eukaristin, ett trons och kärlekens
mysterium!” 84

Som jag redan sagt kräver allt det
som vi genom Kristi nåd – denna
gudomliga sav – får från den
eukaristiska roten att även vi själva



gör en ansträngning. Den helige
Josemaría uppfordrar oss till denna
underbara dagliga kamp: ”Kämpa för
att lyckas få det heliga Mässoffret att
bli ditt inre livs mittpunkt och rot, så
att hela dagen blir en kulthandling –
en förlängning av den Mässa du
deltagit i och en förberedelse inför
nästa – som tar sig uttryck i
bönesuckar och besök hos det heliga
sakramentet, i att du uppoffrar ditt
yrkesarbete och ditt familjeliv…” 85

Gemenskap med Kristus och Kyrkans
enhet

I altarets offer förenas
måltidsaspekten och
offerhandlingen. Genom prästens
förmedling frambär sig Kristus som
ett offer till Gud Fader och samme
Fader ger oss honom som föda.
Kristus i sakramentet är ”bröd åt
barnen.” 86 Mottagandet av Herrens
kropp och blod fyller oss med en
specifik nåd, som framkallar en
verkan i själen som liknar födans



verkan i vår kropp, ”som till exempel
att uppehålla våra kroppskrafter, att
få oss att växa, att regenerera
kroppen och att skänka njutning.” 87

Men till skillnad från den kroppsliga
födan, där kroppen införlivar det
som vi äter, sker här det omvända:
det är vi som införlivas i Kristi kropp,
vi förvandlas till honom. ”Vårt
deltagande i Kristi kropp och blod
syftar inte till något annat än att
förvandla oss till det som vi tar
emot.” 88

I Kyrkan framstår Eukaristin som
enhetens sakrament, eftersom vi
genom att äta av ett och samma bröd
blir en enda kropp. Den heliga
Mässan och kommunionen bygger
upp Kyrkan, åstadkommer dess
enhet och fasthet samt skapar
sammanhållning. ”De som tar emot
Eukaristin förenas innerligare med
Kristus. På samma sätt förenar
Kristus dem med alla troende i en
enda kropp: Kyrkan. Kommunionen



förnyar, stärker och fördjupar denna
förbindelse med Kyrkan, som redan
förverkligats i dopet. I dopet har vi
blivit kallade att bilda en enda kropp
(jfr 1 Kor, 12:13). Eukaristin
förverkligar denna kallelse.” 89

Kära döttrar och söner, hur viktigt är
det inte att vi, när vi firar eller deltar
i detta heliga Mässoffer, förenar oss
med Kyrkans synliga huvud! Alla
innerligt förenade med den
universella Kyrkans huvud, Påven.
Ni, med dem som förestår varje
delkyrka, biskoparna, och särskilt
med denne er Fader som Herren har
velat sätta som synligt huvud och
enande princip för ”denna lilla del av
Kyrkan” som Verket är.

Præsta meæ menti de te vivere, et
te illi semper dulce sapere Att leva
av Kristus

”Som följd av sin förening med Ordet
är Kristi kött livgivande.” 90 Den
helige Lukas skriver: ”Hela hopen



försökte röra vid honom, ty det gick
ut kraft från honom, och han botade
alla” (Luk 6:19). Även det
eukaristiska brödet är inte bara
levande bröd utan livgivande bröd
som ger oss gudomligt liv i Kristus.
Då vi tar emot det kan var och en av
oss med den helige Paulus säga: ”Jag
lever, fast inte längre jag själv, det är
Kristus som lever i mig” (Gal 2:20).

Præsta meæ menti de te vivere... Må
min själ leva av dig… Denna vers
inbjuder allt i oss att få sin näring
genom att alltid leva av Kristus, att
alltid uppföra oss helt troget mot
hans kärlek, att ihärdigt njuta av
hans ljuvlighet. Må vår glädje och
vår ”njutning” alltid finnas i Kristus,
må vi dras till honom ”som järnet
dras till en magnet.” 91

Denna uppriktiga önskan, denna
bön, bidrar kraftfullt till att längta
efter och vårda vårt helgjutna liv,
med andra ord, att bara tjäna en



Herre (jfr Matt 6:24), bara söka en
sak (jfr Luk 10:42) och helt och fullt
underkasta oss en enda Kärlek,
honom. Att bara vilja det som Gud
vill och att ta emot allt det övriga
därför att Gud vill det och på det sätt
och i den mån han bestämmer det.
Att i så hög grad identifiera oss med
Kristus, att uppfyllandet av hans vilja
blir till det väsentliga draget i den
egna personligheten. Det betyder att
”låta samma sinnelag råda hos er
som också fanns hos Kristus
Jesus”(Fil 2:5). För att uppnå detta, låt
oss be Honom om det, som den helige
Josemaría gjorde: ”Må jag se med
dina ögon, min Kristus, min innerligt
älskade Jesus.” 92

Vi kristna får inte glömma att
tillsammans med Herren är allt
heligt, omnia sancta, men utan
honom är allt världsligt, mundana
omnia . Låt oss inte luras av den brist
på kärlek som döljer sig bakom
naturlighetens sken och som gör att



vi inte med beslutsamhet – av kärlek
– tar på oss konsekvenserna av vår
trofasthet mot Kristus. Vårt
förhållande till Gud kan bara byggas
enligt den unika förebild som Kristus
utgör, och vi måste klart och tydligt
inse att Jesu förhållande till sin Fader
utstrålar en fullständig enhet: ”Jag
och Fadern är ett” (Joh 10:30).

Ett helgjutet liv

Den heliga Mässan äger i sig själv en
förmåga att verkligen göra den
mänskliga existensen enhetlig, och
denna förmåga blir ännu starkare
när man strävar efter att göra
Mässan till det inre livets mittpunkt.
I den oblodiga förnyelsen av sitt offer
på Kalvarieberget tar Jesus i
sakramentet på ett fullständigt sätt
upp arbetet och avsikterna hos den
person som förenar sig med hans
offer, och sammanfattar dem i sin
tillbedjan inför Fadern, i den
tacksägelse som han uttrycker för



honom, i den gottgörelse han
frambär honom och i den förbön han
riktar till honom.

Liksom Kristus under sin vandring
här på jorden sammanfattade hela
mänsklighetens historia alltifrån
Adam, och i döden på korset
sammanfattade hela sitt liv, förenas
även i Mässoffret allt det som Gud
ger mänskligheten och allt det som
människorna kan lyfta upp mot
Fadern i Kristus under den helige
Andes impuls. Med ett ord: ”Den
heliga Eukaristin (...) sammanfattar
och förverkligar Guds
barmhärtighetsgärningar mot
människan.” 93

Det heliga Mässoffret sammanfattar
allt det som vårt förhållningssätt bör
vara: kärleksfull tillbedjan,
tacksägelse, gottgörelse, förbön, dvs.
att vara hängivna Gud och alla våra
medmänniskor genom honom. Allt
det som betrycker och tynger oss, allt



det som gläder oss och inger oss
förhoppningar, varje enskild sak i
vårt dagliga görande och låtande bör
sammanstråla i Mässan. Vi bör gå till
Mässan med våra och andras, med
hela världens bekymmer.

Under förra julen sade jag till några
av era bröder att de inte borde
besöka Betlehem i sina tankar endast
med sina egna böneämnen och
behov, utan att de till Jesusbarnet
skulle bära fram alla Verkets
medlemmars, hela Kyrkans lidanden
och angelägna ärenden, ja, hela
världens. Och nu råder jag er alla till
samma sak: gå i Mässan och bär fram
allas materiella och andliga behov åt
Herren, så som Kristus steg upp på
bjälken lastad med alla människors
synder från alla tider. Låt oss försöka
stiga upp på korset med honom, där
han bad inför sin Fader såsom han
nu ber från alla altaren och
tabernakel på denna jord för att med
Guds frikostighet för varje varelse



utverka alla de nådegåvor – utan
undantag – som var och en behöver.

Ni kommer ihåg hur den helige
Josemaría år 1966 hade en stark
upplevelse som han återberättade så
här: ”Efter många år gjorde denne
präst en underbar upptäckt; han
förstod att den heliga Mässan är ett
verkligt arbete: ”operatio Dei”, Guds
arbete. Och när han den dagen firade
Mässan, kände han smärta, glädje
och trötthet. Han kände sig
kroppsligt utmattad av ett gudomligt
arbete. Även av Kristus krävdes en
ansträngning för den första Mässan –
för korset.” 94

Han tolkade denna händelse som om
Gud hade velat belöna honom för
hans mångåriga ansträngning att
centrera hela sin existens kring det
heliga Mässoffret, och på samma
gång bekräfta denna vägs
övernaturliga värde för att uppnå ett
helgjutet liv, vilket är så utmärkande



för Verkets anda. Låt oss dag för dag
bemöda oss om att, vad vi än gör,
vända sinnet till Jesus Kristus, för att
ansluta oss till hans rådslut och
tränga in i hans ljuva vishet.

Pie pellicane, Iesu Domine, me
immundum munda tuo sanguine
Att bli allt renare

Den gamla uppfattningen att
pelikanen ger sina ungar näring med
sitt blod som den låter strömma ur
sitt bröst genom att själv såra det
med sin näbb, har varit en
traditionell symbol för Eukaristin.
Denna symbol försökte uttrycka hur
Eukaristins båda sidor, offer- och
måltidskaraktären, inte går att skilja
åt. I den heliga Mässan ”blir vårt
frälsningsverk närvarande varje
gång korsoffret firas,” 95 och vi får
Kristi kropp att äta och Kristi blod att
dricka.

I detta sakrament är det tydligt att
Kristi blod har en



frälsningsbringande verkan
samtidigt som den ger oss näring och
skänker välbehag. Det är blod som
tvättar bort alla synder (jfr Matt
26:28) och gör själen ren igen (jfr
Upp 7:14). Blod som föder kvinnor
och män med kyska kroppar och
rena hjärtan (jfr Sak 9:17). Blod som
berusar, som uppfyller oss med den
helige Ande och lossar tungorna så
att de kan sjunga och berätta om 
magnalia Dei (Apg 2:11) – Guds
underverk.

Eftersom Eukaristin är själva offret
på Kalvarieberget har den kraft att
rena från all synd och skänka all
nåd. Det är ur Mässan, ur
Kalvarieberget, som alla andra
sakrament föds, vilka sedan leder oss
till Jesu Kristi brännoffer som utgör
deras mål. Men det sakrament som
Gud har bestämt vara den vanliga
vägen för att förlåta dödssynderna är
inte Mässan utan botens sakrament.
Påminn folk om detta när ni verkar



apostoliskt. Boten är det sakrament
som försonar oss med Gud och
Kyrkan genom den avlösning som
följer på den fullständigt uppriktiga
och ångerfulla bekännelsen inför
prästen av alla dödssynder som ännu
inte direkt har förlåtits i detta
sakrament. 96 Att ta emot
kommunionen på ett värdigt sätt

Än mer: just för att Eukaristin är ett
uttryck för kärlek och själv meddelar
kärlek kräver den att de som önskar
ta emot Herrens kropp och blod har
en klar vilja att förena sig med Jesus
genom nåden. ”Har du någon gång
tänkt på hur du skulle förbereda dig
för att ta emot Herren om man bara
kunde ta emot kommunionen en
gång under hela livet?

Låt oss tacka Gud för den lätthet med
vilken vi kan närma oss honom, men
… vi bör tacka honom genom att
förbereda oss mycket väl för att ta
emot honom.” 97



Kvalitén och finkänsligheten i denna
förberedelse beror, som vi tidigare
sagt, på personens finkänsla och inre
djup, särskilt på dennes tro och
dennes kärlek till Jesus i
sakramentet. ”Vi bör ta emot Herren
i Eukaristin som man tar emot denna
världs betydelsefulla människor, och
rentav bättre!: med utsmyckningar,
ljus, nya kläder …

Och om du frågar mig vilken renhet,
vilka utsmyckningar och vilka ljus du
bör ha, svarar jag dig: renhet i dina
sinnen, vart och ett av dem;
utsmyckningar i dina
själsförmögenheter, var och en av
dem; ljus i hela din själ.” 98

Vi behöver naturligtvis inte vänta
tills vi blir fullkomliga för att ta emot
Herren i sakramentet – då skulle vi
behöva vänta för evigt. Inte heller
bör vi sluta att delta i Mässan för att
vi inte känner något eller för att vi är
förströdda. ”Gå till kommunion. Det



är ingen brist på vördnad. Gå till
kommunion idag, då du just har
blivit fri från den där snaran.

Glömmer du att Jesus sade: ’Det är
inte de friska som behöver läkare,
utan de sjuka?’” 99

Ännu mindre bör vi låta bli att gå till
kommunion när det verkar som om
vi – trots att vi går så ofta – inte får
den sakramentala verkan som vi
kunde ha hoppats få tack vare Guds
frikostighet. ”Jag har gått till
kommunion dagligen i så många år!
Andra skulle redan vara helgon –
sade du till mig – men jag är
fortfarande densamme!

Min son – svarade jag dig – fortsätt
att gå till kommunion dagligen och
tänk: ’Vad skulle det ha blivit av mig
om jag inte gått till kommunion?’” 100

Vi kristna bör istället tänka på att
vanan att gå till kommunion ofta,
som har praktiserats i Kyrkan sedan



gammalt, är ett tecken på verklig
förälskelse, som de egna bristerna
inte kan släcka. ”Du apostoliska själ,
betyder inte det förtroliga umgänget
med Jesus – i åratal har du varit i
hans närhet! – någonting alls för
dig?” 101

När dessa falska argument eller
andra liknande smyger sig in, är
ögonblicket inne att med tacksamhet
och tillit till Jesus, mer än någonsin
tillägna oss den romerske officerens
hållning som vi ger uttryck för i den
heliga Mässan: ” Domine, non sum
dignus !” Vi får inte glömma att inför
Kristi majestät och fullkomlighet,
han som på en gång är Gud och
människa, är vi tiggare utan
egendom, spetälska befläckade med
högmodets fläckar, som inte alltid
urskiljer Guds hand i det som sker
och vid andra tillfällen blir
förlamade inför hans vilja. Men allt
detta ger oss inte rätt att dra oss
tillbaka, tvärtom bör det leda till att



vi gång på gång, liksom vår Fader
gjorde, upprepar: ”Jag önskar att ta
emot dig, Herre, med den renhet,
ödmjukhet och andakt...”

Cuius una stilla salvum facere
totum mundum quit ab omni
scelere Att få andra att lära känna
Eukaristins verkan

Med dessa ord nämner vi än en gång
detta drag som i så hög grad
utmärker Eukaristin: dess ymnighet,
den gudomliga kärlekens överflöd,
som vi har fått del av och som
ständigt erbjuds oss på nytt.
Ovanstående vers ur den
eukaristiska hymnen hänvisar till
sakramentets kraft att gottgöra: en
droppe av Människogudens blod
hade varit nog för att utplåna alla
mänsklighetens synder. Men han
ville utgjuta det i dess helhet. ”En av
soldaterna stack upp sidan på honom
med sin lans, och då kom det ut blod
och vatten” (Joh 19:34). Blodet är



bland antikens folk och i viss mån
ännu idag ett tecken på liv. Kristus
ville inte bespara sig något av sitt
blod. Detta uttryckte även hans
bestämda vilja att ge oss hela sitt liv.

När vi betraktar Jesu totala
hängivelse för vår skull, när vi än en
gång inser att ”det inte går att i
Kristus skilja hans väsen som Gud
och människa från hans uppdrag
som Återlösare” 102 , uppmuntras vi
till att begrunda att vi inte får nöja
oss med att personligen uppföra oss
som eukaristiska människor. Vi bör
också uppmuntra andra att ta
samma beslut.

Det räcker inte med att var och en av
oss söker Herren i Eukaristin och
umgås med honom där. Vi måste
också genom vårt apostoliska arbete
”smitta” så många som möjligt, så att
även de beundrar och främjar denna
oförlikneliga vänskap. ”Älska Jesus i
sakramentet väldigt mycket och få



många människor att älska honom.
Ni kan bara lära ut den till era
medmänniskor om ni själva har
denna föresats fast förankrad i era
själar, för ni kan endast ge det som ni
själva upplever, det som ni äger, det
som ni är.” 103

Inför den sorgliga okunnighet som
råder i våra dagar även bland många
katoliker, låt oss tänka, mina kära
döttrar och söner, på hur viktigt det
är att förklara för folk vad den heliga
Mässan är och hur värdefull den är,
vilka förutsättningarna är för att ta
emot Herren i den heliga
kommunionen, varför vi känner oss
manade att besöka honom i
tabernaklet, hur värdet och
betydelsen av ”fromhetens etikett” 104

visar sig.

Här öppnar sig ett outtömligt och
mycket rikt fält för det personliga
apostolatet, som genom Herrens
välsignelse kommer att ge upphov till



många kallelser. Vår käre Fader sade
detta alltifrån början, och visade det
även med sitt dagliga beteende: ”För
att uppfylla denna vår konungs Kristi
vilja (här syftar vår Fader på Verkets
utbredning över hela världen) är det
nödvändigt att ni har ett rikt inre liv:
att ni blir eukaristiska människor,
lunulor, bedjande människor. För
bara så kommer ni att ha den iver
som Verkets anda kräver.” 105 Att
älska självtukt och bot

Om vi verkligen vill omvandlas till
eukaristiska människor och
bedjande människor, kan vi inte
avstå från en ständig förening med
korset, bland annat genom den
frivilliga självtukten eller den som vi
accepterar. Don Alvaro berättade
skriftligen att vår Fader en gång
frågade några av sina barn: ”Vad
skall vi i Opus Dei göra för att vara
apostlar, så som Herren vill att vi
skall vara?” Och han besvarade
genast själv frågan energiskt och



med fast övertygelse: ”Vi skall bära
den korsfäste Kristus i oss själva! (...)
Herren lyssnar på bönerna från de
människor som utövar självtukt och
gör bot.” 106

Don Alvaro drog genast slutsatsen,
som han tillämpade både på sig själv
och på andra: ”Tänk på att vi, för att
vara trogna det stora åtagandet att
vara medåterlösare, måste
identifiera oss personligen med vår
Herre Jesus Kristus genom att
korsfästa lidelserna och begären som
vi har i själen och i kroppen (jfr Gal
5:24). Detta är den gudomliga
”paradox” som var och en på nytt
måste förpliktiga sig till: ”För att leva
måste man dö (Vägen, nr 187).” 107

Just i det sakrament där Guds Son
offrar sig får vi nåden och kraften att
efterlikna Kristus på korset. Låt oss
inte tvivla på det: ursprunget och
roten till vårt liv i självtukt befinner
sig i den eukaristiska andakten. Bara



om vi verkligen – cum gaudio et
pace , med glädje och frid – lever
fastnaglade med Kristus på korset,
bara om vi ”av kärlek underkastar
oss och ödmjukar oss”, om ”våra
tankar, våra känslor, våra sinnen och
själsförmögenheter, våra ord och
våra verk”, allt, är ”väl bundet
genom kärleken till jungfru Maria,
till hennes Sons kors”, bara då blir vi
i stånd att säga att vi är äkta
eukaristiska människor. 108 En
eukaristisk människa har – alltid och
samtidigt – ett prästerligt sinne. Rent
konkret betyder detta att varelsen
brinner av längtan att gottgöra och
offra sig. Den som gör det, den har en
”grundläggande, helt och hållet,
eukaristisk själ” 109

När vi tar på allvar att Mässan är
”vår Mässa, Jesus”, därför att Jesus
firar den med var och en av oss,
därför att var och en gör ett offer av
sig själv som han skänker Gud Fader
tillsammans med Kristi offer, då



sträcker den sig ut över dygnets
tjugofyra timmar. ”Älska Herren
mycket. Längta efter att sona, efter
att visa större ånger. Det är
nödvändigt att göra bot, först för vår
egen skull, så som prästen gör innan
han går fram till altaret. Och vi, som
har ett prästerligt sinne, förvandlar
vår dag till en Mässa, djupt förenade
med Prästen Kristus, för att frambära
ett heligt offer åt Fadern, som gottgör
för våra egna personliga synder och
alla människors (...). Behandla
Herren väl, i Mässan och under hela
dagen.” 110 Iesu, quem velatum nunc
aspicio, oro, fiat illud quod tam
sitio, ut te revelata cernens facie,
visu sim beatus tuæ gloriæ. Hunger
efter att se Kristi ansikte

Hymnen Adoro te devote avslutas
med denna strof, som kan
sammanfattas så här: Herre, jag vill
se dig! Detta är en naturlig slutsats,
eftersom Eukaristin, som är
”underpanten på vår tillkommande



härlighet,” 111 låter oss känna en
försmak av det slutgiltiga livet.
”Eukaristin är verkligen en flik av
himmelen som öppnar sig mot
jorden, en ljusstråle från det
himmelska Jerusalems härlighet,
som tränger igenom vår historias
töcken och som upplyser vår väg.” 112

Denna centrala skatt i Kyrkan
föregriper evigheten och förvandlar
oss till bordsgäster vid ”lammets
bröllopsmåltid”, där de saliga mättar
sig vid anblicken av Gud och hans
Smorde (jfr Upp 19:6-10). Genom
Guds nåd har vi redan nu tillträde till
samma verklighet, men inte helt och
fullt, utan ofullständigt (jfr 1 Kor
13:10-12). Genom sakramentets gåva
ökar och befästs det nya livet som vi
fått genom dopet och som är kallat
att fullbordas i härligheten.

När vi tar emot Jesus i den heliga
kommunionen blir vi lugna inför
döden och inför domslutets ovisshet,



för han har försäkrat oss: ”Den som
äter mitt kött och dricker mitt blod
har evigt liv, och jag skall låta honom
uppstå på den sista dagen” (Joh 6:54).
”Den som låter sig näras av Kristus i
Eukaristin behöver inte invänta den
hinsides tillvaron för att ta emot det
eviga livet, han äger det redan här på
jorden, som förstlingsgåva av den
kommande fullheten, som skall
beröra människan i hennes helhet.
Ty i Eukaristin får vi även ta emot
löftet om kropparnas uppståndelse
vid tidens slut.” 113 Tron och hoppet
som Eukaristin skänker tar bort
många slags rädslor.

Den heliga Eukaristin är ”den mest
heliga och betydelsefulla handling
som vi människor, genom Guds nåd,
kan genomföra i detta liv. Att ta del
av Herrens kropp och blod blir i viss
bemärkelse att liksom frigöra oss
från våra band på jorden och i tiden,
för att redan vara med Gud i himlen,
där Kristus själv skall torka tårarna



från våra ögon och där varken död,
sorg eller klagan skall finnas mer,
eftersom den gamla världen redan
skall ha nått sitt slut (jfr Upp 21:4).” 
114

Detta sakrament är som tröskeln
mellan detta livet och nästa, inte
bara när det ges de döende i form av
färdkost, utan snarare därför att det
innehåller Christus passus , som
redan är i sin härlighet, som i
sakramentet delar detta livets villkor,
medan han redan till sin substans
tillhör det nästa. Även av denna
anledning får den eukaristiska
fromheten oss att bli mer och mer
Opus Dei genom att uppmuntra oss
att leva som kontemplativa
människor i världen, ty vi älskar
medan vi vandrar både på jorden
och i himlen: ”inte mellan himmel
och jord, för vi hör till världen. I
världen och i paradiset på samma
gång! Detta vore det rätta sättet att
uttrycka hur vi bör ordna vårt liv,



medan vi befinner oss in hoc saeculo,
här nere på jorden.” 115 .

Underpant på det eviga livet

Guds frälsningsplan påbörjas under
denna jordiska etapp som är den
”näst sista”, och fullbordas i nästa,
som varar för evigt. 116 På så sätt för
trons ljus med sig att vi redan nu får
en glimt av den kunskap vi en gång
kommer att få ansikte mot ansikte,
en glimt av härlighetens saliga
skådande. I Eukaristin stöder sig
strävan efter härligheten framför allt
i kärleken som föds i umgänget med
Herren. Den eukaristiska människan
längtar efter att öppet tillbe den som
hon redan tillber dold i brödet, för
det upprepade umgänget med en
dold kärlek ger upphov till en
ohejdad längtan att äga den öppet.
”Umgås med Jesu heliga mänskliga
natur... Och han kommer att i din själ
ingjuta en omättlig hunger, en



omåttlig längtan efter att betrakta
hans Anlete.” 117

Detta har alltid varit helgonens
otålighet, den som den helige
Josemaría hyste i sitt hjärta. ”De som
älskar varandra vill se varandra. De
förälskade har ögon endast för sin
kärlek. Är det inte logiskt att det är
så? Människohjärtat känner sådana
behov. Jag skulle ljuga om jag
förnekade att längtan efter att
betrakta Jesu anlete ligger mig
mycket varmt om hjärtat. Vultum
tuum, Domine, requiram (Ps 26:8),
Herre, jag skall söka ditt ansikte. Jag
gläds då jag sluter mina ögon och
föreställer mig att en dag, när Gud
vill det, skall det ögonblick komma
då jag skall kunna se honom, inte
’som i en gåtfull spegelbild … utan
ansikte mot ansikte’ (1 Kor 13:12). Ja,
mina barn, ’jag törstar efter Gud,
efter den levande Guden, när får jag
komma, när får jag träda fram inför
Gud?’ (Ps 42:3).” 118



Den eukaristiska andakten förmedlar
oss denna längtan och får den att
tillta, ända tills det blir så att det
enda som betyder något för oss är att
vara med Kristus, utan att detta
skiljer oss från världen. Vi kommer
tvärtom att älska världen ännu mer
lidelsefullt när vårt hjärta är
innerligt förbundet med Jesu hjärta.
Det nära umgänget med Herren i
Eukaristin kommer att kraftfullt
befästa vår övertygelse att lyckan
inte finns i något av världens goda
som åldras och försvinner, utan i att
alltid få vara med honom, för han är
lyckan, som vi redan nu äger som
”oändlig skatt, den dyrbaraste
pärlan” i detta sakrament. 119 ”Då han
delade ut den heliga kommunionen,
hade en viss präst lust att ropa: Här
räcker jag dig Lyckan!” 120 Jungfru
Maria, eukaristisk kvinna

Johannes Paulus II har med
benämningen ”eukaristisk kvinna”
föreslagit Kyrkan Jungfru Maria som



”skola” och ”vägvisare” som skall
lära oss att falla i förundran – vilket
betyder att ta emot, tillbedja, tacka …
– inför Eukaristins mysterium. 121

I trons ljus förstår vi detta mycket
väl. Vår Fader gjorde det och han lät
oss begrunda att i den heliga Mässan
”deltar den heliga Jungfrun på något
sätt, genom sin djupa förening med
den heliga Treenigheten och för att
hon är mor till Kristus, till hans
kropp och blod. Hon är mor till Jesus
Kristus, fullkomlig Gud och
fullkomlig människa. Jesus Kristus
blev till i den heliga Marias moderliv,
utan någon mans deltagande,
uteslutande genom den helige Andes
kraft. I hans ådror flyter samma blod
som i hans mors: detta blod frambärs
i det återlösande offret, på
Kalvarieberget och i den heliga
Mässan.” 122

Vid korsets fot förenade Maria sitt
eget inre offer med sin Sons – ”när



såg ni en plåga sådan som
min?” (Klag 1:12) – och hon
medverkade sålunda i
frälsningsverket på Golgota. Hon
själv, ”är närvarande, med Kyrkan
och som Kyrkans moder, vid alla
tillfällen då vi firar Eukaristin” 123

och samverkar med sin Son för att
över hela världen sprida – all nåds
förmedlarinna som hon är! – den
oändligt heliggörande kraften i det
heliga offret, som endast Jesus
fullföljer.

Mina döttrar och söner, om vi på
något sätt jämfört oss med Dismas,
den gode rövaren, eller med aposteln
Tomas, hur mycket mer skall vi då
inte se upp till Maria för att ännu
mer lära känna och älska Jesus i
sakramentet, för att lära oss av
honom och efterlikna honom, för att
”behandla honom väl”? Låt oss i
detta ytterst personliga arbete som
hela tiden förnyar oss inombords och
fyller oss med önskan att vara heliga



och att verka apostoliskt, ta hjälp av
att betrakta rosenkransens
hemligheter, alltifrån Bebådelsen,
när vi ser hur Jungfru Maria
villkorslöst i sitt rena sköte tar emot
Ordet som blivit kött, ända till
hennes förhärligande, när Gud tar
emot henne till kropp och själ i
härligheten och kröner henne till vår
Drottning, Mor och Härskarinna.

”Till Jesus går och ’återvänder’ man
alltid genom Maria.” 124 Låt oss be vår
mor att hon alltid, och särskilt under
detta eukaristiska år, tar oss vid
handen, så att vi alltid kan säga till
Herren i sakramentet, med ord och
med handlingar: ”Jag tillber dig, jag
älskar dig!” Adoro te devote ! Och när
vi gör det, låt oss höra vår käre
Faders ord som ihärdigt uppmanar
oss: ”Åkalla Maria och Josef, för de
finns på något sätt närvarande i
tabernaklet, liksom de var
närvarande i Betlehem och i Nasaret
(...) Glöm inte det!” 125



Med all min kärlek, välsignar er

er Fader

+ Javier

Rom, den 6 oktober 2004, andra
årsdagen av den helige Josemarías
helgonförklaring.

Fotnoter

1 Vat. II, Dekr. Presbyterorum ordinis ,
nr 5.

2 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 87. Jfr Vat. II, Dogm. konst. 
Lumen gentium , nr 11; Dekr. 
Presbyterorum ordinis , nr 14.

3 Konciliet i Trient, sess. 13, Dekretet
om den heliga eukaristin, kanon 1
(Denz. 1651).

4 Jfr ibid , kanon 2 (Denz. 1652).

5 Den helige Josemaría, Vägen , nr
538.



6 Den helige Josemaría, Anteckningar
tagna under en betraktelse, 14/4
1960.

7 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 83.

8 Jfr ibid. , nr 84.

9 Den helige Johannes Chrysostomos, 
Homiliae in Matthaeum , 82, 4 (PG 58,
743).

10 Jfr Den helige Josemaría, Vägen , nr
269, 537 och 554; Forja , nr 831 och
991; Es Cristo que pasa, nr 151.

11 Den helige Josemaría, Vägen , nr
267.

12 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 84.

13 Ibid. 14 Den helige Josemaría,
predikan Sacerdote para la
eternidad , 13/4 1973.



15 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 64.

16 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under ett
samkväm, oktober 1972.

17 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 90.

18 Jfr den helige Thomas av Aquino, 
Summa Theologiae , II-II, q. 84, a. 2;
den helige Johannes av Damaskus, 
De fide orthodoxa , 4, 12 (PG 94,
1133).

19 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under ett
samkväm, 4/4 1970.

20 Den helige Josemaría, Vägen , nr
539 och 538. Jfr Plogfåran , nr 685
och 686; Forja , nr 887.

21 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 161.



22 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 14/4 1960.

23 Lauda, Sion, Salvatorem, / lauda
ducem et pastorem / in hymnis et
canticis. / Quantum potes, tantum
aude: / quia maior omni laude, / nec
laudare sufficis ( Missale , Kristi
kropps och blods högtid, sekvensen 
Lauda Sion ).

24 Den helige Josemaría, Forja , nr
838. Jfr nr 832 och 837.

25 Ibid., nr 824.

26 Den helige Josemaría, Plogfåran ,
nr 818.

27 Den helige Josemaría, Vägen , nr
533.

28 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 151.

29 Ibid. , nr 156.



30 Den helige Josemaría, Sacerdote
para la eternidad .

31 Missale , Kristi kropps och blods
högtid, sekvensen Lauda Sion .

32 Den helige Josemaría, Brev 28/3
1973, nr 7.

33 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 153.

34 Konciliet i Trient, sess.13, Dekret
om den heliga Eukaristin , kap. 4
(Denz. 1642).

35 Paulus VI, Guds folks
trosbekännelse , 30/6 1968, nr 28. Jfr
Johannes Paulus II, Encykl. Ecclesia
de Eucharistia , 17/4 2003, nr 15.

36 Jfr t ex Pius XII, Encykl. Mediator
Dei , 20/11 1947; Paulus VI, Encykl. 
Mysterium fidei , 3/9 1965; Johannes
Paulus II, Encykl. Ecclesia de
Eucharistia , 17/4 2003; Katolska
kyrkans katekes , nr 1322-1419.



37 Jfr Vat. II, Dogm. konst. Dei Verbum,
nr 10.

38 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 84.

39 Ibid. , nr 109.

40 Ibid. , nr 6.

41 Den helige Josemaría, Brev 28/3
1973, nr 10.

42 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 80.

43 Ibid , nr 6.

44 Den helige Josemaría, Plogfåran ,
nr 817.

45 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 155.

46 Konciliet i Trient, sess. 22, Lära om
det heliga mässoffret , kap. 2 (Denz.
1743).



47 Johannes Paulus II, Encykl. Ecclesia
de Eucharistia , nr 12.

48 Konciliet i Trient, sess.13, Dekret
om den heliga Eukaristin , kap. 7
(Denz. 1646-1647).

49 Den helige Josemaría, Vägen , nr
533.

50 Ibid. 51 Den helige Thomas av
Aquino, Collatio 4 in Credo .

52 Ibid .

53 Den helige Josemaría, Brev 24/3
1931, nr 61.

54 Den helige Josemaría, Sacerdote
para la eternidad .

55 Den helige Josemaría, Vägen , nr
509.

56 Den helige Josemaría, Forja, nr 887.

57 Den helige Josemaría, Korsvägen ,
12:e stationen, nr 4.



58 Den helige Josemaría, Vägen, nr
876.

59 Den helige Josemaría, Guds
vänner , nr 232.

60 Ibid .

61 Den helige Josemaría, Forja, nr 827

62 Den helige Josemaría, Brev 28/3
1973, nr 7.

63 Johannes Paulus II, Encykl. Ecclesia
de Eucharistia , nr 14.

64 Den helige Josemaría, Korsvägen ,
5:e stationen.

65 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under ett
samkväm, 25/6 1972.

66 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 9/4 1937.



67 Den helige Josemaría, Guds
vänner , nr 301-303.

68 Ibid., nr 249.

69 Den helige Josemaría, Forja , nr
835.

70 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa, nr 154.

71 Ibid. , nr 129.

72 Den helige Josemaría, Sacerdote
para la eternidad .

73 Den helige Josemaría, Forja, nr 542.

74 Den helige Josemaría, Vägen , nr 23.

75 Den helige Josemaría, Plogfåran ,
nr 688.

76 Pius XII, Encykl. Mediator Dei ,
20/11 1947, nr 20.

77 Johannes Paulus II, Encykl. Ecclesia
de Eucharistia , nr 12. Jfr Konciliet i



Trient, sess. 22, Lära om det heliga
Mässoffret, kap. 2 (Denz. 1743).

78 Katolska kyrkans katekes, nr 1364.

79 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under ett
samkväm, 22/5 1970.

80 Johannes Paulus II, Encykl. Ecclesia
de Eucharistia , nr 11.

81 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 14/4 1960.

82 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 86-87.

83 Den helige Josemaría, Forja , nr
541.

84 Jfr Es Cristo que pasa, nr 88-91.

85 Den helige Josemaría, Forja , nr 69.

86 Missale , Kristi kropps och blods
högtid, sekvensen Lauda Sion .



87 Den helige Thomas av Aquino, 
Summa Theologiae , III, q. 79, a. 1.

88 Den helige Leo den Store, 12
predikan om Jesu lidande och död , 7
(PL 54, 357).

89 Katolska kyrkans katekes , nr 1396.

90 Konciliet i Efesos, år 431 (Denz.
262).

91 Den helige Josemaría, G uds
vänner , nr 296.

92 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 19/3 1975.

93 Den helige Josemaría, 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer , nr 123.

94 Den helige Josemaría, Korsvägen ,
11:e stationen, nr 4.

95 Vat. II, Dogm. konst. Lumen
gentium , nr 3.



96 Jfr Johannes Paulus II, Ap. förm. 
Reconciliatio et pænitentia , 2/12 1984,
nr 31, I.

97 Den helige Josemaría, Forja , nr
828.

98 Ibid. , nr 834.

99 Den helige Josemaría, Vägen , nr
536.

100 Ibid., nr 534.

101 Ibid., nr 321.

102 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 122.

103 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under ett
samkväm, 4/4 1970.

104 Den helige Josemaría, Vägen, nr
541.

105 Den helige Josemaría, Instrucción ,
1/4 1934, nr 3. Det spanska ordet för



“lunulor” är “viriles”, som betyder
både “lunulor” (lunula är den del av
monstransen som bär hostian) och
”manliga”.

106 Minne nedskrivet av don Alvaro,
Brev, 16/6 1978.

107 Ibid .

108 Ibid .

109 Den helige Josemaría, Forja, nr
826.

110 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under ett
samkväm, 6/10 1968.

111 Vat. II, Dogm. konst., 
Sacrosanctum Concilium , nr 47.

112 Johannes Paulus II, Encykl. 
Ecclesia de Eucharistia , nr 19.

113 Ibid. , nr 18.



114 Den helige Josemaría, 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer , nr 113.

115 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 27/3 1975.

116 Jfr. Johannes Paulus II, Encykl. 
Evangelium vitæ , 25/3 95, nr 2.

117 Den helige Josemaría, Korsvägen ,
6:e stationen, nr 2.

118 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under en
betraktelse, 25/12 1973.

119 Den helige Josemaría, Vägen , nr
432.

120 Den helige Josemaría, Forja , nr
267.

121 Jfr. Johannes Paulus II, Encykl. 
Ecclesia de Eucharistia , nr 53-58.



122 Den helige Josemaría, Es Cristo que
pasa , nr 89.

123 Johannes Paulus II, Encykl. 
Ecclesia de Eucharistia , nr 57.

124 Den helige Josemaría, Vägen , nr
495.

125 Den helige Josemaría,
Anteckningar tagna under ett samtal,
6/6 1974.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

herdabrev-med-anledning-av-det-
eukaristiska-aret/ (2026-02-09)

https://opusdei.org/sv-se/article/herdabrev-med-anledning-av-det-eukaristiska-aret/
https://opusdei.org/sv-se/article/herdabrev-med-anledning-av-det-eukaristiska-aret/
https://opusdei.org/sv-se/article/herdabrev-med-anledning-av-det-eukaristiska-aret/

	Herdabrev med anledning av det eukaristiska året

