
opusdei.org

”Gud är kärlek”,
Benedikt XVI:s första
encyklika

Nedan följer en artikel om
påvens första encyklika "Deus
caritas est" (Gud är kärlek), om
den kristna kärleken.
Encyklikan är daterad den 25
december, julafton.

2006-02-04

Sammandrag av encyklikan.

Encyklikan består av två delar. Den
första bär titeln ”Kärleken är en och
densamma i skapelsen och i



frälsningshistorien” och återger en
teologisk-filosofisk reflektion om
”kärlek” i dess olika dimensioner:
”eros”, "philia", "agape". Den tar upp
några väsentliga drag i Guds kärlek
till människan och beskriver det
band som förenar Guds kärlek med
människans kärlek. Den andra delen
som bär titeln ”Caritas, kärlek utövad
av Kyrkan som kärleksgemenskap”
behandlar det konkreta utövandet av
budet om kärlek till vår nästa.

FÖRSTA DELEN

Ordet ”kärlek” är ett av de mest
använda och samtidigt mest
missbrukade orden i världen av idag.
Det har en vidsträckt semantisk
betydelse. I mångfalden av
betydelser dyker emellertid som en
arketyp av den äkta kärleken upp
den betydelse som innebär kärleken
mellan man och kvinna och som i det
antika Grekland definierades med
namnet ”eros”. I Bibeln och framför



allt i Nya Testamentet fördjupas och
utvecklas sedan konceptet ”kärlek”
vilket vi kan se därigenom att ordet
”eros” ersätts med ordet ”agape”, det
vill säga uttrycket för en
självutgivande kärlek.

Denna nya vision av kärleken, denna
viktiga nyhet som kristendomen
kommer med, har ofta på ett absolut
negativt sätt framställts som ett
avståndstagande från ”eros” och
människans kroppsliga beskaffenhet.
Även om det funnits tendenser åt det
hållet så är betydelsen av denna
fördjupning en annan. ”Eros” som
Skaparen själv givit människan som
gåva in i själva hennes natur
behöver disciplineras, renas och
mogna för att inte förlora sin
ursprungliga värdighet och
degradera till att vara enbart ”sex”,
och därmed i en handelsvara.

Den kristna tron har alltid betraktat
människan som en varelse där det



andliga och materian förenas och
som därigenom uppnår en ny
värdighet. Man skulle kunna säga att
utmaningen som ”eros” innebär har
överträffats när kropp och själ
befinner sig i perfekt harmoni. Då är
kärleken förvisso ”extas” men extas
inte i egenskap av ett övergående rus
utan som ett ständigt uppbrytande ur
det i sig själv innestängda jaget bort
mot den befrielse som det innebär
att ge sig själv. På så vis leder den till
mötet med det egna jaget, eller
snarare till upptäckten av Gud. Eros
kan på så sätt höja upp människan i
en ”extas” som leder bort mot det
gudomliga.

Det krävs därför att "eros" och
"agape" aldrig är skilda åt, utan att
de samexisterar i olika former och
därigenom finner en riktig balans.
Då leder de till kärlekens sanna
mening. Även om ”eros” från början
framför allt är lust, förvandlas den i
och med närmandet till den andre till



att bli något oegennyttigt som mer
och mer bara ser till den andres
lycka. Man önskar ge sig hän och
finnas till för den andre. På så sätt
blir kärleken mera interioriserad och
förvandlas mer och mer till ”agape”.

I Jesus Kristus, som är Guds kärlek
som blivit kött, når förbindelsen
eros-agape sin allra mest radikala
form. När Jesus dör på korset, när
han utger sig själv helt för att höja
upp och frälsa mänskligheten,
uttrycker han kärlekens mest
sublima väsen. Jesus utverkade att
denna offerhandling ständigt skulle
vara närvarande här hos oss genom
att instifta eukaristin där han ger sig
på nytt till oss i brödets och vinets
gestalter, som en ny manna som
förenar oss med honom. När vi
närvar vid eukaristin låter han även
oss ta del i sin överlåtelses dynamik.
Vi förenar oss med honom och på
samma gång med dem som han
överlåter sig åt. Sålunda förvandlas



vi alla till ”en enda kropp”. På så sätt
smälter verkligen kärleken till Gud
och kärleken till nästan samman. Det
dubbla budet är tack vare mötet med
Guds ”agape” inte längre bara ett
krav. Kärleken kan befallas eftersom
den tidigare har utgivits.

ANDRA DELEN

Kärleken till nästan som har sina
rötter i Guds kärlek är inte bara en
förpliktelse för varje troende utan
också för hela kyrkans gemenskap,
som i den karitativa verksamheten
bör spegla kärleken hos
treenigheten. Medvetandet om
denna förpliktelse har haft
avgörande betydelse för kyrkan och
gjorde mycket snart att det blev
nödvändigt att bygga upp en viss
organisation för att effektivare utöva
den.

På så sätt kom mycket snart
begreppet ”diakoni” att ingå i
kyrkans grundläggande struktur.



Diakoni kom att betyda en kärlekens
tjänst gentemot nästan varvid man
gemensamt och på ett ordnat sätt
utövade en konkret tjänst av på
samma gång andlig karaktär. Genom
kyrkans progressiva utvidgning kom
detta utövande av kärlek att
betraktas som en av kyrkans
väsentliga handlingar. Kyrkans
intima natur uttrycker sig på så sätt i
en trefaldig uppgift: förkunnelsen av
Guds ord (kerygma-martyria),
firandet av sakramenten (leiturgia),
utövandet av kärlek (diakonia). Alla
dessa uppgifter har att göra med
varandra och kan inte skiljas åt.

Från och med 1800-talet började man
förebrå kyrkans
välgörenhetsverksamhet att den stod
i motsats till rättsväsendet och skulle
leda till att gynna orättvisan och
bevara status quo. När kyrkan
utförde individuella
välgörenhetsgärningar skulle hon på
så sätt gynna bevarandet av rådande



orättvisa sociala system genom att
göra det uthärdligt. På så vis skulle
hon bromsa upp rebellförsöken och
möjligheten till en förändring som
skulle ha inneburit en bättre,
rättvisare värld.

Marxismen hade varit förespråkaren
för världsrevolution och genom att
förbereda denna var hon också
universalmedlet som skulle avhjälpa
alla samhällsproblem – en dröm som
tiden nu har visat vara en chimär.
Det påvliga läroämbetet med början i
encyklikan ”Rerum novarum" av Leo
XIII (1891) ända fram till Johannes
Paulus II:s trilogi av samhälleliga
encyklikor "Laborem
exercens" (1981), "Sollicitudo rei
socialis" (1987), "Centesimus
annus" (1991) har med växande
ihärdighet vänt sig mot den
samhälleliga frågan och tagit itu med
de ständigt nya problemställningar
som dyker upp. Man har utvecklat en
mycket artikulerad sociallära som i



sitt sätt att föreslå lösningar sträcker
sig långt utöver kyrkans gränser.

Utarbetandet av en rättvis ordning
för samhälle och stat hör emellertid
till politikens främsta uppgift och
kan därför inte vara en omedelbar
uppgift för kyrkan. Den katolska
socialläran vill inte låta kyrkan få
makt över staten, utan bara upplysa
och rena förnuftet. På så sätt kan
man hjälpa till att bilda
människornas samveten så att de
sanna rättvisekraven kan uppfattas,
erkännas och förverkligas. Men det
finns ingen statlig lagstiftning – hur
rättvis den än är – som kan göra den
tjänst som utförs i kärlek överflödig.
Staten som önskar tillgodose allt
behov blir till en byråkratisk instans
som inte kan ge det som den sorgsna
människan – varje människa – mest
behöver, nämligen en innerlig
personlig omsorg. Den som vill
strunta i kärleken, förbereder sig i att
strunta i människan som människa.



Under vår tid uppkommer som en
positiv följd av globaliseringen en
starkare solidaritet med nästan som
går utöver de nationella gränserna
och sträcker sig ut till hela världen.
Statens och
välgörenhetsorganisationernas
strukturer uttrycker på olika sätt
samhällets solidaritet. Det finns en
mångfald organisationer som har
karitativa och filantropiska syften.
Det finns också inom den katolska
kyrkan och inom andra kyrkliga
gemenskaper nya former för
utövandet av välgörenhet. Det är
viktigt att det mellan dessa olika
instanser kommer till ett fruktbart
samarbete. Därvid får man
naturligtvis inte låta kyrkans
verksamhet förlora sin egen identitet
och bli till en allmän
hjälporganisation, en bland många
andra. Det är viktigt att se till att den
bevarar hela sin glans som den får
genom den kristna och kyrkliga



kärleken. Därför är det viktigt att
tänka på följande:

Den kristna
välgörenhetsverksamheten bör
förutom professionell kompetens
också äga erfarenhet av ett
personligt möte med Kristus, var
kärlek har vidrört den troendes
hjärta och i denne uppväckt kärleken
till nästan.

Den kristna
välgörenhetsverksamheten bör
utföras oberoende av partipolitik
eller ideologier. Den kristnes
program –den gode samaritens
program, Jesu program – är att vara
”ett hjärta som ser”. Detta hjärta
upptäcker var det behövs kärlek och
handlar i enlighet med det.

Dessutom bör den kristna
välgörenhetsverksamheten inte bli
ett medel för det som nu förtiden
kallas proselitism. Kärleken är gratis,
den ges inte för att få något annat



mål. Men detta betyder inte att man
för den skull skall lämna åt sidan
Gud och Kristus. Den kristne vet när
han bör tala om Gud, när det är
riktigt att inte göra det och låta
endast kärleken tala. Hymnen till
kärleken som vi finner hos aposteln
Paulus (1 Kor 13) bör vara all kyrklig
tjänsts förebild. På så sätt förhindrar
man att hamna i rena rama
aktivitetslustan som saknar hjärta
och själ.

Inför faran av förvärldsligande som
skulle kunna hota många kristna
som sysslar med karitativ
verksamhet, är det nödvändigt att
peka på vikten av bön. Den levande
kontakten med Kristus gör att vi när
vi konfronteras med de enorma
hjälpbehoven och de egna
begränsningarna undviker att
hamna i en ideologi som anser sig
idag kunna göra det som, enligt vad
det ser ut som, Gud inte har lyckats
göra. Vi får inte heller falla för



frestelsen att bli deprimerade och
därigenom förfalla till passivitet och
resignera. Den som ber förspiller inte
tiden, även om omständigheterna
driver honom till att vara rastlöst
aktiv. Han tror sig inte om att kunna
ändra eller rätta till Guds planer,
utan det som han söker – och i detta
följer han jungfru Marias och
helgonens exempel – är att Gud må
upplysa honom och skänka honom
kärlekens kraft som övervinner allt
mörker och all egoism som finns i
världen.

I länken till höger finner ni hela
encyklikan på engelska.

Vatican Information Service

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/
gud-ar-karlek-benedikt-xvis-forsta-

encyklika/ (2025-12-17)

https://opusdei.org/sv-se/article/gud-ar-karlek-benedikt-xvis-forsta-encyklika/
https://opusdei.org/sv-se/article/gud-ar-karlek-benedikt-xvis-forsta-encyklika/
https://opusdei.org/sv-se/article/gud-ar-karlek-benedikt-xvis-forsta-encyklika/

	”Gud är kärlek”, Benedikt XVI:s första encyklika

