
opusdei.org

En polsk
pressagentur
intervjuar prelaten

Prelaten har beviljat Marcin
Przeciszewski, direktör för KAI
(en polsk pressagentur) en
intervju. Biskop Echevarría
svarar på olika frågor om
helgelsen i världen, deltagandet
i det offentliga livet, kulturen
av idag och framtiden för
evangeliseringen.

2005-12-11



– Ers excellens, vad är kärnan i
Opus Deis budskap till världen och
människan av idag?

Opus Deis budskap är helt enkelt ett
uttryck av Guds kärleksfulla kallelse
till alla män och kvinnor att på
djupet leva och sprida det kristna
budskapet. Utmärkande för vårt
budskap är att vi lägger tonvikt på
helgelsen av arbetet och vardagens
vanliga omständigheter.

För att göra det mera åskådligt, den
helige Josemaría Escrivá
sammanförde två begrepp som man
tidigare ofta ansåg inte hade något
med varandra att göra. Å ena sidan
upprepade han ständigt att världen
inte är något dåligt. ”Och Gud såg att
det var gott”, står det ju i Bibeln. Å
andra sidan – och det kan vi också
läsa i Bibeln – har människan satts
på jorden just för att arbeta.

Därför är det inte nödvändigt att
lämna världen för att uppfylla Guds



vilja, för att bli en helgjuten kristen,
en helig person. Arbetet och de
andra vardagliga sysslorna som en
människa utför i sitt vanliga liv blir
till medel och tillfälle att på ett
hjältemodigt sätt leva i kärlek till
Gud och nästan.

– Alltifrån början predikade Opus
Dei helighetens ideal i vardagen
som något man kan utföra i varje
livets ögonblick. Betraktat som ett
ideal är det mycket vackert, men
hur kan man förverkliga det, bland
alla de problem som vi varje dag
möter, i denna vardag som med sin
svindlande rytm tar bort vår
uppmärksamhet från Gud?

Det första villkoret är att ädelmodigt
acceptera problemen och denna
svindlande rytm som ni talar om. Om
vi inte förskräckes och inte ger upp
inför svårigheterna, då har vi redan
tillryggalagt halva vägsträckan.



Men det viktigaste är att odla vår
vänskap med Jesus varje dag och visa
att vi älskar honom på ett objektivt
och subjektivt sätt, inte bara i teorin.
Jag tänker också på hur nödvändigt
det är att skänka en stund varje dag
åt det personliga mötet med Gud. Det
gör vi genom att delta i mässan,
genom att be och läsa evangeliet...
Det är inte så svårt. Det räcker med
att besluta sig för det och organisera
sin tid, även om detta kanske betyder
att vi måste göra upp ett strängare
tidsschema eller avstå från ett tv-
program.

Jesus Kristus själv sade till oss: ”Kom
till mig alla ni som är tyngda av
bördor; jag skall skänka er vila.” Om
vi tillåter Gud att han kommer in i
våra liv kommer inte problemen att
försvinna, men om vi delar dem med
Honom ser vi dem på ett annat sätt.
Vi ser dem som ett tillfälle att få tjäna
honom och tjäna våra
medmänniskor. Om vi öppnar porten



till vårt beteende, till vår själ, åt Gud,
då kommer även de personer vi har
omkring oss att ges tillträde till
Honom.

Förutom dialogen med Gud krävs det
också att vi försöker utöva de
mänskliga dygderna. Den helige
Josemaría Escrivá underströk alltid
hur angeläget det var att odla just de
dygder som gör samvaron med
andra lätt: frikostighet, glädje,
tjänsteanda, frihetskärlek.

– Olika medlemmar av Opus Dei
har högt uppsatta poster inom
samhället. Det finns bland dem
intellektuella, företagare och
politiker. Hur är det möjligt – ända
ut till den yttersta konsekvensen
och utan att ge efter på något –
vara kristen inom politiken?
Politik kallas ju
”kompromissandets konst”. Och en
kristen kan ju inte när det gäller
principer ”förhandla sig fram till



en kompromiss”. Hur kan dessa
två aspekter förenas?

För det första skulle jag vilja be er att
inte överdriva. Att vara helgjuten i
sin tro kan ibland vara kämpigt, men
det är inte att betrakta som en
tragedi. Även många icke-kristna
handlar efter sitt samvete och följer
sina fasta principer som de inte
förhandlar om. För om de gjorde det,
skulle de vara principlösa personer,
och en person utan principer kan en
rättrådig människa alls inte ge sin
tilltro. Jag har sett icke-kristna
politiker som lämnar en ministerpost
hellre än att gå emot sitt samvete,
när de inte håller med ett beslut som
deras regering tagit. Om en kristen
skulle se sig moraliskt skyldig att
göra detta, skulle detta inte vara så
konstigt, även om det är ganska
ovanligt.

Själva politikens natur kräver debatt,
överenskommelser, att man söker



efter det som är gemensamt. Men
först kräver den klokhet och –
framför allt – en önskan att tjäna det
allmänna goda och hederligheten. På
grund av detta bör politikern
anstränga sig att arbeta seriöst, att
tydligt förklara anledningarna till sitt
handlande och lyssna på de
förnuftiga skäl, eller åtminstone
bitvis förnuftiga skäl, som
omgivningen kommer med. För att
helga detta arbete är det nödvändigt
att man utför det bra, utan fusk eller
knep, gör ett högklassigt arbete och
utför det i kärlek, samt försöka bättra
sig när han begår misstag. För
katoliker är det politiska arbetet inte
något som är otrevligt att utföra. Det
är istället en utmaning som
passionerar dem.

Jag skulle vilja tillägga att de flesta av
Opus Deis medlemmar utför något av
de vanliga yrkena som vi finner i
samhället, och alla försöker upptäcka
den glans som döljer allt arbete som



utförs i kärlek till Gud och
önskningar att tjäna nästan.

– Opus Dei anser bikt vara något
mycket viktigt. Men i många
länder och många lokala kyrkor
håller bikten nästan på att
försvinna. Varför är bikt så viktigt
i den persons liv som önskar leva
som en sann kristen?

Det är inte så att Opus Dei ”anser bikt
vara mycket viktigt”, som om det var
något nytt de kommer med. Det
räcker att läsa den Katolska Kyrkans
Katekes för att man skall förstå att
det är något som Gud vill och som
kyrkan påminner oss om. Prelaturen
anser det vara sin plikt att försöka få
de kristtrogna att förstå att
möjligheten att använda sig av detta
sakrament inte är något förtretlig
och en börda utan ett hjälpmedel
som vi behöver.

I bikten förlåter Gud oss våra synder.
Ordet ”synd” låter kanske väl starkt i



våra dagar, men konceptet gäller på
samma sätt som ”samvetet”. I vars
och ens liv finns det goda och det
onda, och när det gäller det onda
måste vi inte bara redogöra inför den
mänskliga rättvisan utan framför allt
inför Gud. Skillnaden ligger i att Gud
gör allt å sin sida för att förlåta oss.

Jag vill trycka på detta, att jag anser
att tron visar oss att botens
sakrament är en ofantlig gåva och
något som befriar oss. Det hjälper oss
att vara realister och att känna igen
våra begränsningar, utan
förskönande omskrivningar. Det
hjälper oss att upptäcka Guds kärlek
som alltid förlåter, eftersom han är
en Fader. Dessutom, när vi själva
upplever Guds barmhärtighet
hjälper detta oss att bli barmhärtiga i
vår tur.

– vad anser ni om den samtida
kulturen? Kyrkan har alltid fört en
dialog med kulturen och försökt



att evangelisera den. Vilka
strömningar i dagens kultur kan vi
som katoliker acceptera och vilka
måste vi avvisa?

Det tycks mig inte möjligt att avlägga
ett summariskt omdöme för det går
inte att se saker i svart eller vitt. Vad
gäller frågans andra del så tror jag
att katolikernas dilemma inte ligger i
att skilja mellan vilka strömningar de
kan acceptera och vilka som de
måste avvisa. Under historiens lopp
har katolikerna varit mycket
kreativa när det gäller kultur. De har
lyckats uttrycka tron i form av
filosofi, hoppet genom konsten, och
kärleken i form av tjänande
gärningar. Ett stort ansvar åligger
den kristne i våra dagar att vittna om
sin tro genom kulturella uttryck som
är såväl förståeliga som attraktiva
för hans medmänniskor.

Jag tror att för att bekämpa
relativismen – som Benedikt XVI så



ofta talar om – krävs det av
katolikerna och särskilt av
lekmännen, att de ger ett
konstruktivt bidrag, inte bara klagar.
Detta gäller framför allt de så kallade
”yrkeskulturerna”, som når utöver
de geografiska gränserna. Den kultur
som uttrycks av vetenskapsmännen
och juristerna, av filmens eller
modets värld. I alla hederliga
yrkeskulturer måste de kristna vara
närvarande, inte så mycket för att
öppna en yttre dialog, utifrån, utan
för att erbjuda sitt bidrag inifrån. Det
kan röra sig om vetenskapliga
undersökningar som respekterar
människans värdighet och förbättrar
vår livskvalitet, eller att föreslå lagar
som skyddar familjen, osv.

För att säga det i en bild: vi måste
”översätta” till alla olika yrkens
”språk” den stora kristna ordboken,
som också sammanfattar några av de
viktigaste framgångarna i den



mänskliga utvecklingen: sanning,
frihet, skönhet, kärlek.

– För några månader sedan dog
broder Roger Schutz i Taizé, som
var en stor företrädare för
ekumeniken. Hur arbetar Opus Dei
inom det ekumeniska området?
Hur bör var och en av oss, som
kristna, arbeta för de kristnas
enhet?

När det gäller Opus Deis arbete inom
det ekumeniska fältet, kan vi berätta
om olika sätt på vilka vi är
närvarande, enligt vilken funktion
dessa medlemmar har inom
prelaturen. Jag fick till exempel för
inte så länge sedan tillfälle att delta i
en biskopsvigning i Tallinn av en
präst som tillhör prelaturen. Han
håller där på med ett intensivt
ekumeniskt arbete, som försiggår i
ett broderligt klimat, med icke-
katolska kristna liksom med troende
från andra religioner.



Men jag skulle vilja hänvisa till en
mera institutionell del, som den
helige Josemaría gav mycket av sin
kärlek. Jag tänker på dem av Opus
Deis medarbetare som inte är
katoliker. Alltsedan den heliga Stolen
gav sitt tillstånd, arbetar tusentals
personer av olika trosinriktningar,
som medarbetare åt Opus Dei i hela
världen. Samarbetet med prelaturen,
representerar naturligtvis en
relation av tillgivenhet för den
katolska kyrkan, av ett
överbryggande av skillnaderna, av
närhet som förbereder vägen till
enhet.

– Hur ser ni på Polen, nu när ni har
lärt känna vårt land under ert
besök här? Vilka starka sidor finns
det i vår kristendom och vilka
sidor kunde vi förbättra?

Jag tror att det bästa sättet att svara
på era frågor är att gå till
meddelandena som Johannes Paulus



II riktade till polackerna, särskilt till
talen som han höll under sina olika
resor.

Jag har ofta haft tillfälle att resa till
denna älskade trakt, jag har lärt
känna många polacker, och har
kunnat njuta av er gästfrihet. Jag kan
säga att för mig utgör den polska
kyrkans historia en ständig
stimulans. Er starka tro och lojalitet
mot kyrkan trots alla svårigheterna
är något jag beundrar mycket hos er.
Det är också välgörande att veta att
Gud belönar trofasthet, som vi kan se
i ert lands rika mängd av kallelser.

Här möter vi kanske en av vår tids
utmaningar: Omständigheterna har
förändrats, nu är det inte friheten
som står på spel. Ögonblicket har
kommit att kämpa för andra värden.
Men trofastheten består alltid.

– Guds tjänare Johannes Paulus II
har många gånger uppmuntrat
Polens katoliker att ”ta kreativ del



i det europeiska samfundet”.
Enligt er mening, vilken roll kan
Polens kristenhet spela i Europas
evangelisering? Rent konkret, hur
bör vi förverkliga uppdraget att
evangelisera Europa?

Liksom jag sade tidigare, är jag säker
på att Polen är kallat att spela en
framträdande roll i den nya
evangeliseringen av Europa. När det
gäller sättet att utföra det, tycks det
mig viktigt att framhålla att denna
evangelisering är just ny, så som
Johannes Paulus II ofta upprepade
och även Benedikt XVI upprepar.
Den är ny, eftersom det vi säger till
dessa européer för många är det
första som de hör om Evangeliets
glada budskap och vi kallar den ny
också därför att vi måste förmedla
vår tro med kraft, med förnyad
glädje och entusiasm. Europa har
inte bara kristna rötter, Europa är
också en vacker kristen framtids
hemvist.



– Den helige Fadern Johannes
Paulus II mötte ofta
representanter för Opus Dei och
uppskattade Verket mycket. Han
lät helgonförklara grundaren. Vad
anser ni särskilt viktigt i det
ofantligt rika arv som denne påve
lämnade efter sig? Hur bör vi ta itu
med detta verk som han lämnat
efter sig åt oss?

Johannes Paulus II har efterlämnat
ett mycket rikt arv åt oss. Bland
annat har han varit ett exempel för
oss alla genom att alltid visa prov på
mod och helgjutenhet. Det kan tyckas
paradoxalt, men jag tror att han var
en så populär påve, eftersom han
ibland förstod att vara ”impopulär”,
när han i sitt försvar för sanningen
var tvungen att vara det.

Johannes Paulus II var medveten om
att Kristus har frälst alla människor
och han tvekade inte att bege sig till
världens yttersta ände för att



förkunna Evangeliet. Han var före
sin tid när han tog jättesteg framåt i
fråga om att göra apostolatet till
något ”multinationellt”. Hans
exempel kommer att göra att vi inte
begränsar vår evangeliseringsiver till
Europa eller kristenhetens historiska
gränser, utan att sträcka ut det – på
ett storsint sätt – i hela världen. Hans
heliga person har framhävt den
eviga nyheten i det kristna
budskapet.

I själva verket har Johannes Paulus II
gett oss mycket annat i arv, och allt
innehåller mycket stor rikedom. Jag
har bara tagit upp två saker eftersom
de betyder dels en gåva och dels ett
uppdrag. För att få arvet vi tagit emot
att ge resultat räknar vi med en
annan stor gåva han skänkt oss: det
hoppets vittnesbörd han gav oss.
Hoppet är visst en gåva från Gud,
men det kommer till synes också i
helgonens exempel. Och Johannes
Paulus II gav oss var dag på nytt ett



hjältemodigt vittnesbörd om hopp
för vår tid.

Marcin Przeciszewski//KAI

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/en-
polsk-pressagentur-intervjuar-prelaten/

(2026-02-09)

https://opusdei.org/sv-se/article/en-polsk-pressagentur-intervjuar-prelaten/
https://opusdei.org/sv-se/article/en-polsk-pressagentur-intervjuar-prelaten/

	En polsk pressagentur intervjuar prelaten

