
opusdei.org

En bön som musik

Det är nog ingen tillfällighet, att
när man försöker förklara
rosenkransen och avfärda
invändningarna mot den, så
dyker det hela tiden upp
jämförelser med musiken. En
betraktelse inför
Rosenkransmånaden oktober.

2012-10-08

Inte liturgins kontemplativa rytm
utan historiens stormiga förlopp har
satt månaden oktober i samband
med rosenkransen. Den 7 oktober
1571, när den kristna alliansen



segrade över den turkiska flottan i
sjöslaget vid Lepanto, räddades
kristenheten från faran av en
ödeläggande springflod. Påven Pius V
hade uppmanat att be rosenkransen
och satte in denna segerdag som
”Rosenkransfest”. Dessutom
kompletterade han den ”lauretanska
litanian” till Guds Moders ära med
”Auxilium christianorum” – Du de
kristnas hjälp. I den nuvarande
liturgiska kalendern kallas dagen
”Vår Fru av Rosenkransen”. Därmed
blir det tydligt, att det inte gäller ett
föremål utan Guds Moder själv. ( Vår
Fru av Rosenkransen firas den 8 okt.
i Sverige. Den 7 okt. firas sankta
Birgitta, som helgonförklarades 7
okt. 1391. övers. anm.)

Historia och frälsningshistoria

Ur frälsningshistorisk synvinkel kan
man uppfatta det berömda sjöslaget
som en bekräftelse av ett gåtfullt ord
ur första Moseboken:



Jag skall väcka fiendskap

Mellan dig och kvinnan,

Mellan din avkomma och hennes:

De skall trampa på ditt huvud

och du skall hugga dem i hälen (1
Mos 3:15)

Maria bryter de antikristnas makt.
Även i vår tid har det funnits
situationer, i vilka maktpolitiska
sammanhang utifrån ett
frälsningshistoriskt perspektiv kan få
oss att komma ihåg Marias roll som
beskyddarinna. Två exempel från
våra breddgrader: Österrike är det
enda land, som efter andra
världskriget blev fritt från den
sovjetiska maktsfären och det
fredligt och utan våld. 1955 drog sig
ockupationsstyrkorna tillbaka, och
Österrike fick sitt statsfördrag. Innan
hade det i Österrike grundade 
Rosenkranz- Sühnekreuzzug



mobiliserat tusentals troende, som
regelbundet drog fram på Wiener
Ringstrasse och bad rosenkransen
inför ögonen på de patrullerande
ockupationstrupperna. Även
händelserna 1989 låter sig betraktas i
ljuset av Genesisversen. ”Det skulle
vara svårt ” skriver Påven Johannes
Paulus II femton år senare ”att inte
lyfta fram, att det marianska året
omedelbart hade föregått
händelserna 1989. Det är händelser,
som på grund av sitt omfång och
särskilt på grund av sitt snabba
förlopp måste få oss att förvånas”.
(”Tertio millenio adveniente”,
10.11.1994. Nr 27)

Bön i tider av nöd

Nöd rådde i Europa, när rosenkrans‐
bönen under 1400-talet fick sin
nuvarande form. Digerdöden, pesten,
hade härjat, tre kungar kämpade om
den tyska kejsarkronan och samtidigt
stred tre påvar om den andliga



makten i en genom den stora
västerländska schismen delad kyrka.
Under denna tid sökte en ung man
vid namn Dominikus von Preussen
upp kartusianklostret i Trier. Han
kände mindre av tidens allmänna
nöd än själanöden hos en människa,
som inte funnit en mening med sitt
hittillsvarande liv. Också efter sitt
ordensinträde befann han sig i en
återvändsgränd. Hans prior Adolf
von Essen befriade honom från
trycket av hans tydligen fruktlösa
bedjande, när han föreslog
Dominikus att göra som de enkla
människorna och
lekmannabröderna: Eftersom de inte
var läskunniga, kunde de inte som de
lärda munkarna be
Psaltarpsalmerna, utan hälsade om
och om igen Guds Moder med det
enkla Ave Maria. Adolf rådde
novisen att göra detsamma och
samtidigt låta Jesu liv passera i sitt
inre. På så vis kom han på tanken att
indela scenerna i Jesu liv i korta



satser, som underlättade för honom
att samtidigt både be och betrakta.
Därmed var rosenkransens dekader
bildade.

Ordens musik

Rosenkransens bärande fundament
är trons urgamla böner: Fader vår,
som med Jesu ord öppnar vägen till
Fadern; ”Var hälsad Maria”, som –
mycket mänskligt – samtidigt är
hälsning och bön och ”Ära vare
Fadern”…, som visar på varje livs
mål.

En som bara lyssnar kanske upplever
bedjandet av rosenkransen som en
stel struktur och ett monotont
rabblande och störs av det. Men en
som ber kan betona de ständigt
återkommande orden lite
annorlunda som de växlande
stroferna till en och samma melodi: ”
Guds Moder ” – bed för oss syndare…
– nu … Medan fingrarna glider längs
radbandet, låter orden ständigt nya



och annorlunda. Ibland ger
upprepningen ett i sig utvidgande
eko, som sjunker allt djupare in i
medvetandet. En annan gång är den
en hjälp att dröja kvar vid en scen ur
Jesu liv, som om man kunde betrakta
den med Marias ögon. Andra gånger
tänker man på något särskilt
personligt man har på hjärtat,
medan man uttalar böneorden: bön
för familjen, vännen eller väninnan,
förbön för krigets offer, för hunger
och elände i världen eller för en sjuk
människa i ens närhet, tack för en
välgärning…

Man kan be rosenkransen överallt, i
kyrkan eller på gatan, i bilen eller på
cykeln. Man kan be den ensam, i
familjen eller med en vän, i
väntrummet, i kön framför en
biljettlucka eller i bilkön på
motorvägen. Naturligtvis kan man
inte vid de tillfällena ge orden, som
man uttalar total uppmärksamhet,
men ändå åstadkommer de ett slags



avskildhet från vardagsjäktet och gör
en gott liksom bakgrundsmusik, när
man samtalar med vänner.

Ett och annat teoretiskt förbehåll mot
rosenkransen försvinner, så snart
man helt enkelt prövar att be den.
Det finns invändningar, som grundar
sig på dold fåfänga eller okänd
stolthet: antingen jag ber felfritt eller
över huvud taget inte. Men
erfarenheten av ett bedjande, som
trots god vilja förblir ofullkomligt, får
så småningom ambitionen att ge vika
och vänta med en fullkomlig
prestation fri från störningar och i
absolut koncentration. Då går det
upp för en, att bönen inte betyder att
meddela Gud något. Det är mycket
mer ett vilande i honom – och
insikten, att vi är hjälpbehövande
och i behov av honom.

Slutligen slår den ödmjuka vissheten
igenom, att det egentligen handlar
om att ge Gud lite av vår tid och goda



vilja och lägga fram de egna
svagheterna. Det sägs, att den salige
påven Johannes XXIII försvarade den
”illa bedda rosenkransen” vid ett
tillfälle med påpekandet: ”Ännu
sämre är den rosenkrans, som man
inte ber alls”.

Det är nog ingen tillfällighet, att när
man försöker förklara rosenkransen
och avfärda invändningarna mot
den, så dyker det hela tiden upp
jämförelser med musiken, för även
den hör till livets realiteter, och dess
hemlighet undandrar sig både det
rent rationella och ändamålsenliga
betraktandet. Också när vi ber
rosenkransen möter oss något
hemlighetsfullt, som vi halvvägs går
in i och ändå med en bestående
känsla av att bara stå på tröskeln till.

Av Josef Arquer



pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/en-

bon-som-musik/ (2026-02-02)

https://opusdei.org/sv-se/article/en-bon-som-musik/
https://opusdei.org/sv-se/article/en-bon-som-musik/

	En bön som musik

