
opusdei.org

Dagligt umgänge
med ett outgrundligt
mysterium

Den heliga Treenighetens
mysterium är det mysterium,
som står i mitten av den kristna
tron och det kristna livet. Det
handlar om vem Gud är i sig
själv. En betraktelse av Josef
Arquer.

2010-05-31

Före sitt lidande och sitt
förhärligande hade Jesus i
nattvardssalens mindre rum lovat



sina lärjungar: ”Men Hjälparen, den
heliga anden som Fadern skall sända
i mitt namn, han skall lära er allt och
påminna er om allt som jag har sagt
er” (Joh.14:26). Nu har detta löfte
infriats för oss alla som får vara hans
lärjungar i hela världen. Efter
påskens och pingstens jublande
halleluja har vi återgått till
kyrkoårets vardag och finner i
liturgin något av det ”allting” som
Herren lovade då. Genom liturgin
”fortsätter Kristus, vår Frälsare och
Överstepräst, i sin kyrka, med henne
och genom henne, vårt
frälsningsverk”. (KKK1069) Den
öppnar ett panorama för oss med
outgrundliga hemligheter, så att vi
tillbedjande kan betrakta var och en
av dem: På söndagen efter pingst den
Heliga Trefaldigheten. Sedan Kristi
Kropps och Blods högtid. Slutligen
Jesu Hjärtas dag, liksom en
symboliskt begriplig bild av ”för er”,
i vilken Herren fullbordar sitt
frälsningsverk.



Källa, mål, livets fulländning

Låt oss ta till oss troslärans tre
viktigaste påståenden om den heliga
Trefaldigheten:

Treenigheten är en enda. Vi tror inte
på tre gudar, utan på en enda Gud i
tre personer: ”Treenigheten av ett
och samma väsen”. De gudomliga
personerna delar inte upp den
gudomliga enheten mellan sig, utan
var och en av dem är Gud helt och
hållet.

De gudomliga personerna är verkligen
skilda från varandra. ”Gud är en
enda, men inte ensam på ett isolerat
sätt”. ”Fader”, ”Son” och ”helig Ande”
är inte helt enkelt namn på olika sätt
för Gud att existera, ty de är
verkligen skilda från varandra.

Den gudomliga enheten är trefaldig.
De gudomliga personerna står i
relation till varandra. Eftersom den
verkliga skillnaden mellan de



gudomliga personerna inte slår
sönder den gudomliga enheten består
den enbart i de relationer som de
gudomliga personerna har till
varandra” (Jfr KKK 253-255)

Den som står strax utanför eller på
tröskeln till tron och läser detta,
kommer säkert att känna sig skrämd.
Till den lidande Jesus på korset och
till den heliga hostian i monstransen
finner man, efter en tids bedjande
med hjärtats och sinnenas
bejakande, tillträde. Då kan man
reagera likadant som när man möter
en vän. Annorlunda är det, när
någon skulle vilja närma sig den
allraheligaste treenigheten.
Katekesens påståenden känner han
kanske till: ”Den heliga
Treenighetens mysterium är det
mysterium, som står i mitten av den
kristna tron och det kristna livet. Det
handlar om vem Gud är i sig själv.
Det är alltså källan till alla andra
troshemligheter, ja, det är ljuset som



ger dem ljus.” (KKK 234) Och han vill
verkligen öppna sig för tron, att den
treenige Guden är källa, mål och
fulländning av hans liv – det
naturliga liksom det övernaturliga
livets. Men mysteriet undanhålls
honom. Han kan inte förstå det och
närma sig det, varken i den
omedelbara känslan med sina sinnen
eller i kampen med sitt förstånd.

Men en sak övertygar, och detta blir
kanske det första steget för en
öppning mot tron: Att Herren, för
denna konkreta människa, som
funderar över meningen med sitt liv,
inte vill uppenbara mysteriet på så
sätt att hon blir ”sakligt informerad”
så som man annars inhämtar
kunskap om intressanta saker.
Snarare vill han göra denna
människa bekant med sig på ett
sådant sätt, det vill säga med en
realitet, som angår henne i djupet av
hennes existens, att människan kan
ana till vilken fullhet och klarhet Gud



kallar henne. Paulus skriver till
korintierna: ”Vi förkunnar, som det
står i skriften, vad inget öga sett och
inget öra hört och ingen människa
anat, det som Gud har berett åt dem
som älskar honom.” (1Kor. 2:9)

Därför är mysteriet med den ende
och trefaldige Guden ännu mer
outgrundligt än alla andra av trons
hemligheter såsom
människoblivandet eller Eukaristin.
För det sätts i omedelbar relation till
Guds inre liv, till det som är målet för
vår vandring – inte bara på ett
sådant sätt som vi går vår väg på
jorden för att komma till målet.

Innerlig förtrolighet i bönen

Hur ofta gör vi inte korstecknet som i
förbigående och hur tanklöst uttalar
vi inte ibland de heliga orden ”i
Faderns och Sonens och den helige
Andes namn”! Varje gång är det ju en
bekännelse till Gud, den ende och
trefaldige Guden. Och ändå: Hur



svårt har inte teologin haft det och
hur lång tid har den inte behövt för
att hitta ett sätt att uttrycka det som
värnar mysteriet och som är rimligt
för förnuftet! Filosofiskt-teologiska
formuleringar kan vara tunga, men
de är ändå nödvändiga för att
upprätthålla spännvidden i hela
sanningen och bevara och om möjligt
befria den från ”antingen - eller” i
den mänskliga logiken. I motsats till
den rationalistiska, förutfattade
meningen är dogmats torra saklighet
ingen boja: ”Sanningen gör bönen
stark, genomströmmar den med den
sakliga stimulerande energin, utan
att den blir kraftlös. Den dogmatiska
tanken befriar från sinnenas slaveri,
från känslans oskärpa och tröghet”.
(Guardini, Vom Geist der Liturgie)

Den egentliga tillgången till mysteriet
öppnar sig först i den bedjande
erfarenheten hos den som med
Herren Jesus Kristus ”prisar dig,
Fader, himlens och jordens herre”



eftersom ”du har dolt detta för de
lärda och kloka och uppenbarat det
för dem som är som barn”. (Matt.
11:25)

Från insikten att inför Gud vara som
ett barn växer den tacksamma
förvåningen och den innerliga
förtroligheten i bönen. ”Hjärtat
måste nu skilja mellan de olika
gudomliga personerna och tillbe var
och en av dem. Vad vår själ upplever
i det övernaturliga livet är ett slags
upptäckt, som liknar den ett nyfött
barn gör, då det börjar få upp
ögonen för sin omgivning. Själen har
ett innerligt och kärleksfullt
umgänge med Fadern och Sonen och
den helige Ande; och man
underkastar sig utan svårighet den
livgivande Tröstarens verksamhet,
som ger av sig själv till oss, utan att vi
har gjort oss förtjänta av det: de
övernaturliga dygderna och den
helige Andes gåvor!” (S:t Josemaría
Escrivá, Guds Vänner nr 306)

https://se.escrivaworks.org/book/guds_vanner-kapitel-18.htm


pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

dagligt-umgange-med-ett-outgrundligt-
mysterium/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/sv-se/article/dagligt-umgange-med-ett-outgrundligt-mysterium/
https://opusdei.org/sv-se/article/dagligt-umgange-med-ett-outgrundligt-mysterium/
https://opusdei.org/sv-se/article/dagligt-umgange-med-ett-outgrundligt-mysterium/

	Dagligt umgänge med ett outgrundligt mysterium

