
opusdei.org

Brev från prelaten (9
januari 2018)

"Som ett mänskligt arvegods vill
jag lämna efter mig kärlek till
friheten och gott humör."
Prelaten citerar den helige
Josemaría och inbjuder oss att
reflektera över friheten som är
en gåva till oss. Brevet
undertecknades på grundarens
födelsedag.

2019-12-02

ePub ► Brev från prelaten (9 januari
2018).

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Prelatensbrev%209%201%202018%20-%20Fernado%20Ocariz20191203-134058.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Prelatensbrev%209%201%202018%20-%20Fernado%20Ocariz20191203-134058.epub


Mobi ► Brev från prelaten (9 januari
2018).

PDF ► Brev från prelaten (9 januari
2018).

* * *

Mina älskade barn: må Jesus vaka
över mina döttrar och söner åt mig!

1. Enligt en av generalkongressens
riktlinjer har jag under de senaste
månaderna ofta tagit upp ämnet
friheten. Nu vill jag att vi reflekterar
över några aspekter av denna stora
gåva från Gud i enlighet med den
helige Josemarías syn på friheten.
Han älskade friheten under hela sitt
liv. "Mina barn, jag kommer aldrig
att tröttna på att upprepa att ett av
de tydligaste kännetecknen i Opus
Deis anda är att vi älskar friheten
och har stor förståelse för andras sätt
att vara", sade han en gång.[1] Låt
oss tacka Gud av hela hjärtat nu när
vi läser och betraktar hans ord. Låt

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Prelatensbrev%209%201%202018%20-%20Fernado%20Ocariz20191203-134114.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Prelatensbrev%209%201%202018%20-%20Fernado%20Ocariz20191203-134114.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Prelatensbrev_9_1_201820191203-134202.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Prelatensbrev_9_1_201820191203-134202.pdf


var och en av oss undersöka hur
dessa ord med Guds nåd kan
förverkligas i våra egna liv. Då
kommer vi också att vara bättre
förberedda på att hjälpa fler
personer att nå "Guds förhärligade
barns frihet" (Rom 8:21).

Att människor har en brinnande
längtan efter frihet och ställer krav
på att alla ska vara fria är ett positivt
tecken i vår tid. Att erkänna varje
mans och kvinnas frihet innebär att
man erkänner att vi är personer:
ägare av våra handlingar och
ansvariga för dem och att vi kan
rikta in våra liv åt ett visst håll. Även
om friheten inte alltid leder till att
alla utvecklar sig på bästa sätt, kan vi
aldrig understryka dess betydelse för
mycket. Om vi inte vore fria skulle vi
nämligen inte kunna älska.

I många kretsar finns det tyvärr stor
okunnighet om vad frihet egentligen
är. Ofta strävar man efter en



orealistisk frihet utan gränser, som
om det vore det slutgiltiga målet för
all utveckling. Inte sällan ser vi med
sorg att denna tanke går hand i hand
med många former av förtryck som
egentligen är en skenbar frihet som i
verkligheten bara är kedjor som
förslavar människor. Denna form av
frihet kommer förr eller senare visa
sig vara tom. Påven Franciskus
skriver: "Ibland tänker man att man
är fri om man kan undvika Gud; man
lyckas inte inse att man existentiellt
fortsätter att vara föräldralös,
hjälplös och hemlös. Man är inte
längre pilgrim utan glider runt och
fladdrar omkring utan att komma
någonstans”[2].

Kallade till frihet

2. Vi har blivit ”kallade till
frihet” (Gal 5:13). Själva skapelsen är
ett uttryck för Guds frihet.
Berättelserna i Första Moseboken ger
oss en glimt av Guds kreativa kärlek,



hans glädje att dela sin godhet och
skönhet med världen (jfr 1 Mos 1:31)
och sin frihet med människor (jfr 1
Mos 1:26-29). När han kallade var
och en till livet, gav Gud oss
möjligheten att välja, att göra det
goda och att besvara hans kärlek
med kärlek. Vår begränsning som
skapade varelser gör det också
möjligt för oss att också avlägsna oss
från Gud. ”Det är ett mysterium att
Gud i sin vishet ville ta den stora 
risken med människans frihet när
han skapade henne till hans avbild
och likhet (jfr 1 Mos 1:26-29).”[3]

I historiens gryning ledde denna risk
just till att hon avvisade Guds kärlek.
Genom arvsynden försvagades så
människans dragningskraft till det
goda, och viljan blev till viss del böjd
mot synden. Efter det försvagar de
personliga synderna den mänskliga
friheten ännu mer, och därför
innebär synden alltid, i större eller
mindre utsträckning, en form av



slaveri (jfr Rom 6:17, 20). Människan
förblir dock alltid fri.[4] Även om
hennes frihet samtidigt alltid är
skör[5], är det fortfarande
väsentligen något gott som finns hos
varje människa som man måste
försvara. Gud är först med att
respektera och älska den, eftersom
”Gud inte vill ha slavar, utan
barn”[6].

3. "Men där synden blev större, där
överflödade nåden än mer” (Rom
5:20). Med nåden kommer en ny och
högre form av frihet som ”Kristus
befriat oss” till (Gal 5:1). Vår Herre
befriar oss från synden genom sina
ord och handlingar; alla har
återlösande verkan. ”I alla mysterier
i den katolska tron ljuder därför en
hyllningssång till friheten.”[7] Jag
påminner er ofta om att vi behöver
ha Kristus i mittpunkten av våra liv.
För att upptäcka den djupaste
innebörden av friheten, behöver vi
betrakta honom. Vi blir förundrade



när vi ser en fri Gud som av ren
kärlek bestämmer sig för att stiga ner
och anta ett kött som vårt kött.
Denna frihet blir mer och mer tydlig
ju längre han lever på jorden och för
honom ända till offret på korset. ”Jag
ger mitt liv för att sedan få det
tillbaka. Ingen har tagit det ifrån mig,
jag ger det av fri vilja” (Joh 10:17-18).
I människans historia har det aldrig
funnits en så djupt fri handling som
vår Herres död på korset. ”Han
överlämnar sig till döden med
kärlekens fulla frihet”[8].

Johannesevangeliet berättar om ett
samtal som vår Herre hade med
några personer som hade kommit till
tro på honom. Jesu ord innebär ett
tydligt löfte: "Veritas liberabit vos,
sanningen ska göra er fria" (Joh 8:32).
Den helige Josemaría skriver: "Vad är
det som är sant under hela vår
livstid, från början till slutet när det
gäller friheten? Jag skall säga det
kortfattat med den glädje och



säkerhet som är en följd av
förhållandet mellan Gud och de
varelser han skapat: det är vetskapen
om att vi är Guds händers verk, att vi
är föremål för den heliga
Treenighetens särskilda kärlek, att vi
är barn till en så upphöjd Fader. Jag
ber Herren att han skall hjälpa oss
att vilja inse vidden av allt detta, att
glädja oss åt det dag efter dag: om vi
gör det, kommer vi att handla som
fria människor"[9].

4. Vårt gudomliga barnaskap gör det
möjligt för vår frihet att växa med all
den styrka som Gud har skänkt den.
Det är inte genom att överge Faderns
hus som vi blir fria, utan snarare
genom att acceptera att vi verkligen
är barn. "Den som inte vet att han är
Guds barn känner inte till den
innersta sanningen om sig själv."[10]
En sådan person är omedveten om
vem han är och lever i konflikt med
sig själv. Hur befriande är det då inte
att veta att Gud älskar oss. Hur



befriande är inte Guds nåd som låter
oss vända tillbaka till oss själva och
till vårt sanna hem (jfr Luk 15:17-24).
Och när vi förlåter andra, upplever
vi själva denna befrielse.

Vår tro på att Gud älskar var och en
av oss (jfr 1 Joh 4:16) får oss att
besvara Guds kärlek med kärlek. Vi
kan älska för att han har älskat oss
först (jfr 1 Joh 4:10). Det fyller oss
med trygghet att veta att Guds
oändliga kärlek inte bara är
ursprunget till vår existens, utan
också till varje ögonblick i våra liv.
För Gud är närmare oss än vi är oss
själva.[11] Om vi inser att Gud väntar
på oss i varje person (jfr Matt 25:40)
och att han vill göra sig själv
närvarande i deras liv också genom
oss kommer vi att sträva efter att
med andra dela det vi har fått i
rikligt mått. Mina barn, vi har fått
och vi får så mycket kärlek i våra liv.
Att älska Gud och andra är den mest
äkta fria handlingen. Kärlek ger



friheten innehåll, den återlöser den.
Kärleken gör det möjligt att upptäcka
att frihetens ursprung och mål är
Guds kärlek. "Friheten får sin
verkliga innebörd då den används i
den återlösande sanningens tjänst
och då den ägnas åt att söka efter
Guds oändliga kärlek som gör oss
fria från allt slaveri."[12]

Vår trygghet som Guds barn får oss
att känna en stor inre frihet och djup
glädje. Hoppet får oss att känna oss
fridfullt optimistiska: spe gaudentes
(Rom 12:12). Om vi inser att vi är
Guds barn kommer vi också att älska
världen, som var god när den kom ur
vår Fader Guds händer. Vi kommer
att möta livet med övertygelsen om
att det är möjligt att göra gott, att
besegra synden och att föra världen
till Gud. Som påven Franciskus sade
när han betraktade jungfru Maria:
"Av Maria, full av nåd, lär vi oss att
den kristna friheten är mer än bara
befrielse från synd. Det är en frihet



som gör att vi kan se jordiska
verkligheter i ett nytt, andligt ljus.
Det är friheten att älska Gud och våra
bröder och systrar med ett rent
hjärta och att leva ett liv av
glädjefullt hopp inför Kristi rikes
ankomst"[13].

5. Att agera fritt, utan någon form av
tvång, hör till människans värdighet
och ännu mer till Guds barns
värdighet. Samtidigt behöver vi
”stärka kärleken till en frihet som
inte innebär godtycke utan har blivit
verkligt mänsklig genom att erkänna
att det goda finns och utgör dess
grund”[14]: en frihet som har
försonats med Gud.

Jag skulle därför vilja stanna här och
överväga betydelsen av att ha en fri
ande. Jag syftar inte till den betydelse
som ibland ges detta uttryck: att
agera efter ens nycker och mot alla
regler. I själva verket är alla
människors frihet fysiskt begränsad



av vanliga uppgifter och förvärvade
åtaganden (familj, yrke, samhälle,
etc.). Men vi kan ändå agera fritt i
allt det vi gör, om vi gör det av
kärlek: ”Dilige et quod vis fac: älska
och göra vad du vill”[15]. Den sanna
andliga friheten är denna kapacitet
och vana att handla av kärlek,
särskilt när vi anstränger oss för att
följa Guds vilja i varje situation.

”Älskar du mig”? (Joh 21:17). Det
kristna livet är ett fritt svar,
genomsyrat av initiativ och öppenhet
inför vår Herres fråga. “Inget är mer
fel än att påstå att frihet och
hängivelse inte går att förena, för
hängivelsen följer som en
konsekvens av friheten. När en mor
uppoffrar sig för sina barn av kärlek
har hon gjort ett val, och den
kärleken kommer att vara måttet på
hennes frihet. Om hon älskar mycket
kommer hennes frihet att bära riklig
frukt. Hennes barns väl följer av
hennes välsignade frihet som medför



hängivelse, och av hennes välsignade
hängivelse som ingenting annat är
än just frihet”[16].

I detta sammanhang kan vi förstå att
om vi värdesätter varje persons
frihet innebär detta inte att vi
minskar kraven. Ju friare vi är, desto
mer kan vi älska. Och kärleken är
krävande: "Allt bär den, allt tror den,
allt hoppas den, allt uthärdar den" (1
Kor 13:7). I sin tur växer vi i frihet
när vi växer i kärlek; det är att vara
mer fri. Som den helige Thomas av
Aquino skrev: "Quanto aliquis plus
habet de caritate, plus habet de
libertate"[17]. Ju intensivare vår
självutgivande kärlek är, desto friare
är vi. Vår andliga frihet visar sig
också när vi gör något fast vi inte
känner för det eller när vi tycker att
det är svårt. Vi är fria i anden om vi
gör det av kärlek, alltså inte för att vi
gillar det, utan eftersom vi vill. "Vi
måste känna att vi är Guds barn och
leva med längtan att göra vår Faders



vilja. Att göra allt enligt Guds vilja, 
helt enkelt för att vi vill det, är det
övernaturligaste skäl som finns."[18]

6. Glädje är också ett tecken på
andlig frihet. Den helige Josemaría
sade: "Som ett mänskligt arvegods
vill jag lämna efter mig kärlek till
friheten och gott humör"[19]. Dessa
två saker kan tyckas ganska olika,
men de hör faktiskt ihop. Om vi inser
att vi är fria att älska, erfar vi en
glädje, och med den kommer gott
humör. Det innebär en syn på saker
och ting som låter oss se det positiva,
och ibland roliga, i saker och
situationer, bortom det rent
mänskliga. Som påven Franciskus
sagt: Gud "skapade glädjen och är
dess ursprung. Denna glädje i Anden
gör oss helt fria genom Kristus. Utan
glädje kan vi kristna inte vara fria,
utan blir slavar till det negativa"[20].

Denna glädje bör genomsyra hela
vårt liv. Gud vill att vi ska vara



lyckliga. Det Jesus sade till apostlarna
gäller oss också: "Min glädje skall
vara i er och er glädje bli
fullkomlig" (Joh 15:11). Därför kan vi
med glädje utföra även de plikter
som vi tycker är obekväma. Som den
helige Josemaría sade: "Vi ska inte
tro att det enda arbete vi kan göra
med glädje är det vi finner
tilltalande"[21]. Vi kan göra det som
vi tycker är jobbigt och inte gillar
med glädje, utan inre motstånd, om
vi gör det med och för kärlek, och
därför fritt. När han bad högt den 28
april 1963, förklarade den helige
Josemaría det han fick insikt om
1931: "Du har fått mig att förstå,
Herre, att när man bär korset blir
man lycklig och glad. Jag ser det nu
tydligare än någonsin: när man bär
korset liknar man nämligen Kristus,
man är Kristus och Guds barn"[22].

7. Det vi kallar Guds lag och Guds
vilja för varje person är inte en lag
som inskränker friheten. Det är



snarare lex perfectae libertatis (jfr Jak
1:25), den fullkomliga lagen,
frihetens lag. Med evangeliet
förhåller det sig likadant, eftersom
allt kan sammanfattas i kärlekens
lag, inte bara som en yttre regel som
kräver kärlek, utan framför allt som
den inre nåd som ger oss kraften att
älska. "Pondus meum amor meus":
min kärlek är min tyngd, sade den
helige Augustinus. Han hänvisade
inte bara till det uppenbara faktum
att det ibland är svårt för oss att
älska, utan till det faktum att den
kärlek vi har i vårt hjärta är det som
leder oss och bär oss vart vi än
går[23]. "Eo feror, quocumque feror":
vart jag än bärs bär min kärlek
mig[24]. Var och en av oss kan tänka
på detta: Vilken kärlek bär mig
överallt?

De som låter Guds kärlek fylla deras
hjärta, upplever personligen hur sant
det är att ”frihet och hängivelse
utesluter inte varandra. Man kan



bara ge upp sin frihet av kärlek;
någon annan anledning till att
avsäga sig den kan jag inte föreställa
mig. Det här är inte bara tomma ord.
När människor frivilligt hänger sig,
förnyar friheten kärleken i varje
ögonblick av denna hängivelse, och
att förnyas är att ständigt vara ung,
generös, att vara i stånd till att ha
stora ideal och till att göra stora
uppoffringar”[25]. Att lyda Gud är
därför inte bara en fri handling, utan
också en befriande, frigörande
handling.

"Jag har mat att äta som ni inte
känner till", berättar Jesus för sina
lärjungar. "Min mat är att göra hans
vilja som har sänt mig och att
fullborda hans verk" (Joh 4:32-34).
Att lyda Fadern är det som ger Jesus
näring och skänker honom styrka. Så
borde det vara för oss också. Att vara
Jesu lärjunge, sade Johannes Paulus
II, betyder "att hålla fast vid Jesu egen
person, dela hans liv och öde och



ansluta sig till hans fria och
kärleksfulla lydnadsförhållande till
Faderns vilja."[26]

Benedikt XVI går djupare in i detta
nära förhållande mellan frihet och
självuppoffring: "Det är när Jesus
lyder Fadern som friheten uttrycks
som ett medvetet beslut som kommit
ur hans kärlek. Vem är friare än den
som är allsmäktig? Han använder
dock inte sin frihet som en godtycklig
makt. Han var en tjänare. På detta
sätt "fyllde" han frihet med innehåll,
som annars skulle ha varit en "tom"
möjlighet att göra eller inte göra
något. Precis som i vårt mänskliga liv
är det kärlek som fyller friheten med
mening... Därför är den kristna
friheten raka motsatsen till godtycke.
Den består i att följa Kristus genom
att ge sig själv som gåva, ända till
offret på korset. Det kan tyckas
paradoxalt, men den stund då
Herren var mest fri var på korset då
han älskade som mest. När de ropade



till honom på Golgata: "Om du är
Guds son, kom ner från korset!",
visade han sin frihet som son just
genom att hänga kvar där och
fullfölja Faderns barmhärtiga vilja
ända till slutet."[27]

"Du förledde mig, Herre, och jag lät
mig förledas. Du blev mig för stark,
du fick övertaget" (Jer 20:7). Vilken
djup bön ber inte profeten Jeremias
här. Att se sin egen kallelse som en
gåva från Gud (och inte som en lista
över förpliktelser) är också ett tecken
på vår andliga frihet, även när vi
lider. Hur befriande är det inte att
veta att Gud älskar oss som vi är och
att han först av allt kallar oss till att
låta oss älskas av honom.

8. Andlig frihet innebär också att vi
inte binder oss till förpliktelser som
inte är verkliga, att vi med flexibilitet
kan ta bort och ändra många små
detaljer i vårt liv som beror på vårt
personliga initiativtagande. Som don



Javier skrev till oss för tjugo år
sedan: "Det finns naturligtvis saker
som vi är skyldiga att göra och andra
saker som vi i ett givet fall inte är
särskilt förpliktade att göra. I båda
fallen måste vi sträva efter att fritt
och ansvarsfullt hålla oss till det
högsta budet att älska Gud. På detta
sätt är vi på samma gång fria och
lyder i varje ögonblick."[28]

Vi måste alltid ha den tillit och känna
den frihet som får oss att anförtro
den person det angår vad som oroar
oss, vad vi inte förstår eller vad vi
tycker bör förbättras. Vi är också
tillitsfulla när vi är lojala och
tålmodiga och accepterar mänskliga
begränsningar och irriterande
situationer, etc lugnt och med gott
humör. Så handlar personer som
verkligen är barn i anden. Även om
de kan vara övertygade om att de har
rätt, utövar de sin frihet genom att
försöka tänka på värden som är
större än deras eget perspektiv,



värden som till exempel enhet och
frid i familjen. Dessa värden är
ovärderliga. ”När våra idéer skiljer
oss från våra medmänniskor, när de
får oss att bryta gemenskapen och
enheten med våra bröder, är det ett
tydligt tecken på att vi inte handlar i
Guds anda.”[29]

9. Även om situationer ibland får oss
att lida, använder Gud ofta dessa för
att göra oss mer lika Jesus. I brevet
till hebréerna kan vi läsa att Jesus
”lärde sig lyda genom att lida” (jfr 
Heb 5:8) och därmed bringade ”evig
frälsning till alla som lyder
honom” (jfr Heb 5:9). Jesus har gett
oss Guds barns frihet. Vi utövar vår
andliga frihet när vi accepterar de
mänskliga begränsningar som vi alla
har och inte ger upp våra
ansträngningar att övervinna dem så
långt det är möjligt. Som motsats till
detta ser vi tyvärr hur den äldre
sonen i liknelsen agerade (Luk
15:25-30). Men bitterhet i själen



klagade han på sin far om så många
saker och förmådde inte dela
familjens glädje. Hans frihet hade
blivit liten och självisk, oförmögen
att älska och att förstå att ”allt mitt är
ditt” (Luk 15:31). Han var hemma,
men han var inte fri, eftersom hans
hjärta var någon annanstans.

Hur vacker, däremot, är inte
berättelsen om Rut, den moabitiska
kvinnan. Hennes frihet och
självutgivelse är rotad i en djup
känsla av familjetillhörighet. Det är
rörande att se hur den här kvinnan
reagerar när hennes svärmor
insisterar på att få henne att bygga
upp sitt nya liv på egen hand:
”Tvinga mig inte att överge dig och
vända tillbaka. Dit du går, går också
jag, och där du stannar, stannar jag.
Ditt folk är mitt folk, och din Gud är
min Gud. Där du dör, vill jag dö, och
där vill jag bli begraven. Herren må
göra mig vad som helst – endast



döden skall skilja oss åt” (Rut
1:16-17).

När vi betraktar jungfru Maria, ser vi
ännu tydligare hur hennes frihet får
henne att hänge sig själv som en
trogen tjänarinna. ”Begrunda nu
istället det högtidliga ögonblick då
ärkeängeln Gabriel förkunnar den
högstes plan för jungfru Maria. Vår
Fru lyssnar och ställer en fråga för
att bättre förstå vad det är som
Herren förväntar sig av henne; sedan
ger hon sitt bestämda svar: fiat – må
det ske med mig som du har sagt! Det
är frukten av den bästa friheten, den
att välja Gud.”[30]

Att utbilda och leda fria människor

10. I vår utbildning spelar den
andliga vägledningen en viktig roll.
Den bör alltid äga rum i en atmosfär
av frihet. Den syftar till att få
personen att känna sig ”fri som en
fågel.”[31] Den helige Josemaría
skriver med hänvisning till dem som



blir anförtrodda sina syskons
personliga berättelser: ”Kraften i den
andliga vägledaren har inte att göra
med makt. Få alltid personerna att
känna sig djupt fria. Fundera på vad
jag så ofta har sagt till er. För att jag
vill tycks mig vara den mest
övernaturliga anledningen av alla.
Den andliga vägledarens roll är att
hjälpa personen att vilja följa, att
”känna för” att följa, Guds vilja. Ge
inga order, ge råd.”[32] Syftet med de
råd som ges i den andliga
vägledningen är menade att hjälpa
den helige Ande att verka i varje själ.
Den är menad att hjälpa varje person
att närma sig Gud och uppfylla hans
eller hennes egna plikter med
personlig frihet och ansvar. ”Gud
upprepar inte sig själv när han
skapar en person. Var och en är som
han eller hon är, och vi måste
behandla var och en som Gud har
gjort dem, och som Gud leder
dem.”[33]



Tillsammans med råd kan normalt
sett uppmuntrande ord också yttras.
De hjälper dem att inse att det alltid
lönar sig att sträva efter att vara
trogen av kärlek, med frihet. I den
andliga vägledningen kan det ibland
hända att man ger ett tydligt, men
alltid tillgivet och förfinat,
”påbjudande råd”, som påminner
personen om skyldigheten att
fullgöra en viss plikt. Kraften i detta
råd härrör dock inte från själva rådet
i sig, utan från plikten i fråga. När
det finns tillit, kan man och bör man
tala på detta sätt. Den person som tar
emot detta råd blir tacksam för det,
eftersom han eller hon känner att ett
äldre syskon har tagit mod till sig och
agerar av tillgivenhet till personen.

11. Den utbildning vi får under hela
vårt liv bortser inte från de
nödvändiga kraven. Den tenderar i
hög grad att vidga vyerna. Om vi i
stället begränsar oss till att ställa
krav och ställa upp på andras krav,



ser vi bara vad vi inte lyckas med,
våra brister och våra begränsningar.
Vi glömmer det viktigaste: Guds
kärlek till oss.

Låt oss tänka på vad den helige
Josemaría sade: ”I Verket älskar vi
friheten högt, även i det inre livet. Vi
är inte bundna till särskilda system
eller metoder… Det finns en hel del –
det måste finnas en hel del – av
självbestämmande i det andliga
livet.”[34] Vi vill vara uppriktiga i
den andliga vägledningen eftersom
det leder till att vi tar egna initiativ.
Vi berättar vad vi tror vi kan göra i
vår inre kamp för att likna Kristus
mer. Vi öppnar upp vår själ med
frihet för att få ett råd.

Vi för vidare samma anda till alla. På
detta sätt skapar vår utbildning inte
enhetlighet utan snarare enhet. Den
helige Josemaría använde ett grafiskt
uttryck då han sade att i Verket ”kan
vi färdas på denna väg på många



olika sätt: på höger eller vänster sida,
korsa vägen från sida till sida, gå till
fots eller rida. Det finns tusentals sätt
att färdas på vår gudomliga väg. Var
och en har sina egna omständigheter,
och deras samvete får dem att gå
framåt på ett eller annat sätt. Det
enda som är nödvändigt är att inte
lämna vägen.”[35] Vare sig
evangeliets eller Verkets anda gör
intrång på vårt sätt att vara, utan ger
det liv. Det är ett frö som är avsett att
växa i varje människas jord.

12. I vår utbildning är det också
viktigt att kämpa mot att söka total
säkerhet eller att vilja skydda oss.
Det hämmar och begränsar oss. ”De
som har träffat Kristus kan inte låsa
in sig i sin egen vrå. Att begränsa sig
på det sättet vore verkligen sorgligt!
De måste öppna sig likt en solfjäder
för att nå ut till alla själar.”[36] Hur
viktigt är det då inte att vi själva
utvecklas på så sätt att vi lever utan
att vara rädda för att göra fel, utan



att vara rädda för att misslyckas,
utan att vara rädda för en negativ
miljö. När vi ser på saker och ting
med övernaturlig syn kan vi med
försiktighet och beslutsamhet vara
aktiva deltagare i vår egen sociala
och yrkesmässiga miljö.

Kärlek till friheten visar sig därför
också i att vi är spontana och tar
initiativ i apostolatet, vilket kan
förenas med ens specifika
apostoliska uppdrag. Vi måste vara
medvetna om att ”vårt apostolat
framför allt är vårt personliga
apostolat.”[37] Detta gäller även när
föreståndarna ger oss uppmuntran
för att genomföra vissa apostoliska
aktiviteter. ”Jag har aldrig velat
binda er. Jag har tvärtom försökt se
till att ni känner er fria när ni verkar
apostoliskt. Vår anda ger mycket
stora marginaler. I ert apostoliska
arbete måste ni ta initiativ för att på
varje plats, i varje miljö, i varje epok,
finna de aktiviteter som är bäst



lämpade i varje enskild
omständighet.”[38]

13. Ett annat viktigt tecken på kärlek
till frihet finns i den pastorala
ledning som tillfaller prelaten och
hans regionalvikarier med de
motsvarande råd som hjälper dem.
Låt oss än en gång med tacksamhet
betrakta vad den helige Josemaría
sade: ”Som en konsekvens av denna
andliga frihet, bygger utbildning –
och ledning – i Verket på tillit (…).
Ingenting kan åstadkommas om
ledningen misstror de andra. Att leda
och utbilda personer med respekt ger
däremot frukt. Den får dem att
känna Guds barns sanna och heliga
frihet och lär dem att förvalta sin
egen frihet. Att utbilda och leda är att
älska.”[39]

Att leda med respekt för personer är
för det första att ha stor respekt för
andras samveten, utan att blanda
ihop ledning och den andliga



vägledningen. För det andra leder
denna respekt till att man skiljer på
föreskrifter och på uppmaningar, råd
eller förslag. För det tredje, men lika
viktigt, måste man leda med så stor
tillit till andra att man alltid, i
möjligaste mån, tar hänsyn till de
berörda människornas åsikter. Att de
som leder har denna inställning och
är beredda att lyssna visar på ett fint
sätt att Verket är en familj.

Vi har också med tacksamhet erfarit
den fulla frihet som finns i Opus Dei i
åsiktsfrågor gällande
nationalekonomi, politik, teologi, etc.
"I allt som ligger utanför trons
område tänker och handlar var och
en som han eller hon vill, i full frihet
och med personligt ansvar. Den
mångfald som detta resulterar i är
inget problem för Verket: den är
snarare ett tecken på god anda."[40]
Denna mångfald bör älskas och
främjas, även om någon kan tycka att
den är svår att acceptera ibland. En



person som älskar frihet lyckas se de
positiva och attraktiva aspekterna av
vad andra tycker och gör i dessa
stora områden.

När det gäller det sätt Opus Dei leds,
bestämde den helige Josemaría att
det alltid skulle handla om kollegialt
ledarskap. Han påminde oss om
detta med stort eftertryck. Det är ett
annat uttryck för den andliga frihet
som genomsyrar vårt liv i Opus Dei.
"Jag har påmint er vid många olika
tillfällen, och jag kommer att
upprepa det många gånger under
mitt liv: Jag kräver att man har ett
kollegialt ledarskap i Verket på alla
nivåer, så att ingen råkar blir en
tyrann. Detta är en
försiktighetsåtgärd, eftersom vi med
ett kollegialt ledarskap hanterar
frågorna bättre och rättar till misstag
bättre. De apostoliska aktiviteter som
redan fungerar bra blir mer effektiva
då."[41]



Kollegialt ledarskap är inte bara eller
huvudsakligen en metod eller ett
system för att fatta beslut. Det är
framför allt en anda som är rotad i
övertygelsen att vi alla kan och
behöver höra andras synvinklar,
uppfattning, etc. Det hjälper oss att
finslipa och även ändra vår åsikt.
Samtidigt leder detta till att aktivt
respektera, ja till och med främja, de
andras frihet, så att de med lätthet
kan framföra sina egna synpunkter.

Respektera och försvara friheten i
apostolatet

14. Vårt apostolat härstammar från
en uppriktig önskan att hjälpa andra
att hitta Kristus eller växa i
förtrolighet med honom. "Vår attityd
gentemot personer kan
sammanfattas i denna fras, vilken
nästan är ett rop: Caritas mea cum
omnibus vobis in Christo Iesu! (1 Kor
16:24), Min kärlek är med er alla i
Kristus Jesus. Genom Kristi kärlek



kommer ni att så frid och glädje i
världen, älska och försvara
personens frihet, den frihet som
Kristus respekterar och vann för oss
(jfr Gal 4:31)."[42]

Först och främst älskar vi friheten
hos dem som vi försöker närma vår
Herre, i det apostolat av förtrolig
vänskap som den helige Josemaría
inbjuder oss att dela genom vårt
vittnesbörd och ord. Vi värdesätter
alltså att de är fria personer. "Även i
våra apostoliska aktiviteter (bättre
sagt, främst i våra apostoliska
aktiviteter) vill vi inte att det ska
finnas ens den minsta skugga av
tvång. Gud vill att vi tjänar honom i
frihet, och därför skulle ett apostolat
som inte respekterar den enskildes
integritet inte vara rätt."[43]

Sann vänskap innebär en uppriktig
och ömsesidig tillgivenhet. Den
skyddar den ömsesidiga friheten och
närheten som finns mellan vänner



på riktigt. Apostolat är inte ett ytskikt
som läggs på vänskap. Som jag skrev
till er, ”vi gör inte apostolat utan vi
är apostlar!”[44] Vänskap i sig är
apostolat. Vänskap i sig är en dialog
där vi ger och tar emot ljus. I
vänskap görs planer upp som
ömsesidigt breddar våra vyer. I
vänskap gläds vi åt vad som är gott
och stöttar varandra i det som är
svårt. Vi har det bra tillsammans,
eftersom Gud vill att vi ska vara
lyckliga.

15. Som ni vet har ordet proselytism
en ursprunglig betydelse som
uttrycker något positivt: uppgiften att
sprida evangeliet.[45] Det var så den
helige Josemaría alltid förstod det
och inte med den negativa innebörd
den har fått på senare tid. Ibland får
ord nya konnotationer som skiljer sig
från deras ursprungliga innebörd
och vi kan inte påverka det. Därför
bör vi noga, vid varje enskilt tillfälle,
överväga om det är lämpligt att



använda ordet, särskilt om våra
åhörare förstår något annat än vad
vi egentligen vill uttrycka.

Att respektera och försvara allas
frihet visar sig ännu tydligare när
man tar upp frågan om en persons
möjliga kallelse till Verket. Man är fri
att söka råd från vem man vill och,
framför allt, helt fri att urskilja ens
egen möjliga kallelse och ta ett beslut
i en viss riktning. När den helige
Josemaría kommenterade ett
kraftfullt uttryck i evangeliet, 
compelle intrare (se till att folk
kommer hit) i en liknelse (Luk 14:23),
skrev han: "En huvudegenskap i vår
anda är respekten för allas
personliga frihet. Den slags compelle
intrare du bör använda i din
proselytism är inte en yttre
påtryckning utan ett överflöd av ljus,
av lära. Det är den andliga kraft som
kommer ur din bön och ditt arbete,
som är ett vittnesbörd för den
kristna tron. Det är alla uppoffringar



du gör. Det är det leende som du har
på läpparna för att du är Guds barn:
det barnaskap som fyller dig med en
fridfull lycka (även om motgångar
inte kommer att saknas i ditt liv) och
som andra kommer att se och
avundas. Lägg till detta din
mänskliga charm, så har vi
innehållet i compelle intrare."[46]
Hur tydligt är det då inte att Verket
växer och alltid bör växa i en
atmosfär av frihet, genom att vi för
andra, med beslutsamhet och
enkelhet, är vittnen om den
bländande skönheten som finns i att
leva nära Gud.

16. Veritas liberabit vos (Joh 8:32).
Alla löften om befrielse som har följt
ett efter ett annat genom
århundradena är sanna i den mån de
närs av sanningen om Gud och om
människan. Och denna sanning är en
person: Jesus, vägen, sanningen och
livet (jfr Joh 14:6). "Även idag, 2000 år
senare, ser vi att Kristus gör



människan fri på sanningens grund.
Han befriar människan från det som
är begränsar och förminskar och
som på sätt och vis kapar denna
frihet vid roten: i människans själ,
hennes hjärta och samvete."[47]

Gud har gjort oss fria för evigt. Det är
inte en tillfällig gåva som vi endast
får ta del av under vårt liv här på
jorden. Frihet, som kärlek, "tar aldrig
slut" (1 Kor 13:8), den fortsätter i
himlen. Vår väg till himlen är en väg
mot Guds förhärligade barns frihet: 
in libertatem gloriae filiorum Dei
(Rom 8:21). Det är inte bara så att vår
frihet förblir i himmelen, utan vi
kommer dessutom att uppnå dess
fullhet genom att omfamna Guds
kärlek. "Däremot väntar en stor
Kärlek på dig i himlen: utan svek,
utan bedrägeri. All kärlek, all
skönhet, all storhet, all kunskap...!
Och du kommer inte att tröttna: du
kommer att mättas utan att bli
mätt."[48] Om vi är trofasta kommer



vi, genom Guds barmhärtighet, vara
helt fria i himmelen, med kärlekens
fullhet.

Er Fader välsignar er med all sin
tillgivenhet

Rom, den 9 januari 2018, årsdagen av
den helige Josemarías födelsedag

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Allt offentliggörande, helt eller
delvis, utan uttryckligt

tillstånd från
upphovsrättsinnehavaren är
förbjudet.)

(Pro manuscripto)



[1] S:t Josemaría, Brev, den 31 maj
1954, nr 22.

[2] Franciskus, Apostolisk
uppmaning Evangeliets glädje, den 24
november 2013, nr 170.

[3] S:t Josemaría, Brev, den 24
oktober 1965, nr 3.

[4] Jfr Benedikt XVI, Encyklika I
hoppet är vi frälsta, den 30 november
2007, nr 24.

[5] Ibid.

[6] S:t Josemaría, När Kristus går
förbi, nr 129.

[7] S:t Josemaría, Guds vänner, nr. 25.

[8] S:t Josemaría, Korsvägen, den 10:e
stationen.

[9] S:t Josemaría, Guds vänner, nr 26.

[10] Ibid.



[11] Jfr S:t Augustinus, Bekännelser,
III, 6, 11.

[12] S:t Josemaría, Guds vänner, nr
27.

[13] Franciskus, Predikan, den 15
augusti 2014.

[14] Benedikt XVI, Encyklika Kärlek i
sanning, den 29 juni 2009, nr 68.

[15] S:t Augustinus, I Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] S:t Josemaría, Guds vänner, nr
30.

[17] S:t Thomas, In III Sent., d. 29, q.
un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] S:t Josemaría, När Kristus går
förbi, nr 17.

[19] S:t Josemaría, Brev, den 31 maj
1954, nr 22.



[20] Franciskus, Predikan, den 31 maj
2013.

[21] S:t Josemaría, Brev, den 29
december 1947, nr 106.

[22] S:t Josemaría, Anteckningar från
en betraktelse, den 28 april 1963.

[23] S:t Augustinus, Bekännelser, XIII,
9, 10.

[24] Ibid.

[25] Jfr S:t Josemaría, Guds vänner, nr
31.

[26] Johannes Paulus II, Encyklika 
Sanningens strålglans, den 6 augusti
1993, nr 19.

[27] Benedikt XVI, Angelusbön, den 1
juli 2007.

[28] Javier Echevarría, Familjebrev,
den 14 februari 1997, nr 15.



[29] S:t Josemaría, När Kristus går
förbi, nr 17.

[30] S:t Josemaría, Guds vänner, nr
25.

[31] S:t Josemaría, Brev, den 14
september 1951, nr 38.

[32] S:t Josemaría, Brev, den 8 augusti
1956, nr 38.

[33] Ibid.

[34] S:t Josemaría, Brev, den 29
september 1957, nr 70.

[35] S:t Josemaría, Brev, den 2
februari 1945, nr 19.

[36] S:t Josemaría, Plogfåran, nr 193.

[37] S:t Josemaría, Brev ,2 oktober
1939, nr 10.

[38] S:t Josemaría, Brev, 24 oktober
1942, nr 46.



[39] S:t Josemaría, Brev, 6 maj 1945,
nr 39.

[40] S:t Josemaría, Samtal, nr 98.

[41] S:t Josemaría, Brev, den 24
december 1951, nr 5.

[42] S:t Josemaría, Brev, den 16 juli
1933, nr 3.

[43] S:t Josemaría, Brev, den 9 januari
1932, nr 66.

[44] Familjebrev, den 14 februari
2017, nr 9.

[45] Jfr
Troskongregationen,Läromässiga
anmärkningar om vissa aspekter av
evangelisationen, den 3 december
2007, nr 12 och not 49.

[46] S:t Josemaría, Brev, den 24
oktober 1942, nr 9.



[47] Johannes Paulus II, Encyklika 
Redemptor hominis, den 4 mars 1979,
nr 12.

[48] S:t Josemaría, Smedjan, nr 995.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/
brev-fran-prelaten-9-januari-2018/

(2026-01-18)

https://opusdei.org/sv-se/article/brev-fran-prelaten-9-januari-2018/
https://opusdei.org/sv-se/article/brev-fran-prelaten-9-januari-2018/

	Brev från prelaten (9 januari 2018)

