
opusdei.org

Prelatens brev (mars
2012)

Biskop Javier Echevarría
fokuserar sitt månadsbrev på
en av “de traditionella
barmhärtighetsgärningarna,
som den helige Josemaría lärde
oss att uppskatta och som den
helige Fadern ger en särskild
vikt: utövandet av den
broderliga tillrättavisningen”.

2012-03-18

Mina kära: må Jesus bevara mina
döttrar och söner!



Vi har trätt in i fastetiden, den
liturgiska tid då vi minns Jesu Kristi
fyrtio dagar av bön och fasta i öknen,
innan han inledde sitt offentliga liv.
På samma sätt som Mästaren inledde
sin förkunnelse med en brådskande
kallelse till omvändelse – Tiden är
inne, Guds rike är nära. Omvänd er
och tro på budskapet [1] –, så
uppmanar Kyrkan oss att ta vara på
de stora nådegåvor som denna 
starka liturgiska tid bär på, så att vi
tar ett beslutsamt steg framåt på vår
väg till Gud.

Även om behovet finns varje dag, är
kallelsen till omvändelse ännu mer
brådskande under dessa veckor som
vi påbörjat. På vår väg mot det eviga
livet kan vi personligen på ett nästan
omärkbart sätt avlägsna oss något
från den rätta vägen. Därför visar
Kyrkan, vår goda och kloka moder,
hur viktigt det är att rätta till det som
är fel genom att även använda
mässans böner och läsningar som



visar varje troende hur han eller hon
kan omvända sig från dag till dag på
vissa konkreta punkter. Om vi som
är Guds barn anstränger oss att dra
nytta av dessa texter och betrakta
dem i vår personliga bön, kan vi
dessa fyrtio dagar som leder oss
till uppståndelsens påsk hämta
kraft på nytt för att med tålamod
och tro acceptera alla svåra
situationer, sorger och prövningar
som drabbar oss, medvetna om att
Herren kommer att låta den nya
dagen uppstå ur mörkret . [2]

Fasteliturgin erbjuder oss en särskild
nåd som leder oss till en hjärtats
omvandling, varifrån de goda
gärningarna alltid kommer att födas.
Låt oss läsa en av vår Faders tankar
igen: Omvändelsen är ett
ögonblicks verk, helgelsen är en
uppgift för hela livet. Kärlekens
gudomliga frö, som Gud har sått i
våra själar, strävar efter att växa,
visa sig i verk, bära frukt som



ständigt svarar mot det som är
välbehagligt för Herren. Därför
bör man alltid vara beredd att
börja om på nytt, att – i nya
livssituationer – åter möta ljuset,
drivfjädern för vår första
omvändelse. Och därför måste vi
förbereda oss med en fördjupad
samvetsrannsakan och be Herren
om hjälp så att vi förmår lära
känna honom bättre samt bättre
lära känna oss själva. Det finns
ingen annan väg, om vi verkligen
skall omvända oss på nytt . [3] Hur
har vår början av fastetiden varit
sedan askonsdagen? Vilka föresatser
har vi fattat? Känner vi dagligen den
glädje som kommer från botgöringen
som tar oss närmare Jesus Kristus?

Såsom motto för årets budskap,
använder den helige Fadern ett citat
från Hebreerbrevet och uppmanar
oss att betrakta det: Låt oss ge akt på
varandra och sporra varandra till
kärlek och goda gärningar . [4]



Därefter visar han att dessa ord
placeras i ett större sammanhang:
behovet att ta emot Kristus genom att
utöva de teologala dygderna. Det
handlar om att närma sig Herren
”med uppriktigt hjärta och i full 
tros visshet” (vers 22), att vara
orubbliga i ”att bekänna vårt hopp
” (vers 23) med ständig
uppmärksamhet för att
tillsammans med våra bröder
praktisera ” kärlek och goda
gärningar” (vers 24). På samma
gång understryks det att om man
vill ha denna evangeliska hållning
är det viktigt att delta i
gemenskapens liturgiska
sammankomster och bön och ha
ett eskatologiskt mål: den fulla
gemenskapen med Gud (vers 25) . 
[5]

Såsom tidigare år centrerar Benedikt
XVI sig återigen i
barmhärtighetsgärningarna, vilka
tillsammans med bön och fasta utgör



fastetidens typiska botövningar. Vid
andra tillfällen har jag uppmuntrat
er att sköta omsorgsfullt de stunder
ni ägnar åt personlig bön och på så
sätt förnya botgöringsandan genom
att med större iver ägna er åt den
självtukt som ger det kristna livet
dess smak och genom att hjälpa
medmänniskorna i deras kroppsliga
och andliga behov. Utöver
uppmaningen att uttrycka denna
kristna anda i era liv, vill jag här
fokusera på en av de traditionella
barmhärtighetsgärningarna, som
den helige Josemaría lärde oss att
uppskatta och som den helige Fadern
ger en särskild vikt: utövandet av
den broderliga tillrättavisningen,
som Jesus Kristus själv
rekommenderade sina lärjungar: Om
din broder har gjort dig någon orätt,
så gå och ställ honom till svars i
enrum. Lyssnar han på dig har du
vunnit tillbaka din broder . [6]



Detta uttryck av barmhärtig kärlek
är inte en isolerad lära. Redan i
Gamla testamentet nämns det flera
gånger och man rådde till exempel
till att tillrättavisa den som är vis, så
skall han älska dig. Ge råd åt den vise,
så blir han ännu visare, undervisa den
rättfärdige, så lär han än mer . [7] På
ett annat ställe sägs det: Den som tar
emot fostran är på väg till livet, den
som ej ger akt på tillrättavisning, han
far vilse . [8] I Nya testamentet, som
följer Mästarens förkunnelse,
beskrivs det mer konkret hur detta
förpliktande uttryck för broderlig
kärlek bör utformas, som hjälper
andra att gå rakt på vägen till Gud.
Den helige Paulus gör oss
uppmärksamma på att den bör göras
med ödmjukhet . [9] Man bör se den
andra personen som ett syskon, inte
en fiende. [10] Skriften noterar även
att för stunden tycks väl varje tuktan
vara mera till sorg än till glädje, men
för dem som har fostrats genom den
är frukten till slut frid och



rättfärdighet . [11] Aposteln Jakob
sammanfattar: Mina bröder, om en av
er kommer bort från sanningen och
någon för honom tillbaka, då skall ni
veta: den som återför en syndare från
hans villovägar räddar hans liv undan
döden och gör att många synder blir
förlåtna. [12] Vi får inte glömma att
när den helige Josemaría kom till en
center brukade han efter frågan om
någon var sjuk lägga till: Är ni
glada? Görs broderliga
tillrättavisningar?

Trots att Herren understryker detta,
även genom apostlarna, många
helgon och vår Fader, är tyvärr detta
andliga barmhärtighetsverk okänt
för ganska många kristna. Påven
beklagar sig över detta. Jag vill
påminna er, skriver han, om en
aspekt av det kristna livet som jag
tycker har fallit i glömska: den
broderliga tillrättavisningen med
den eviga frälsningen i åtanke . I
dag är vi vanligtvis mycket



känsliga för omhändertagandet
och kärleken som gäller andras
fysiska och materiella väl, men vi
håller nästan helt tyst när det
gäller vårt andliga ansvar för våra
bröder och systrar. Så var det inte
i den första tidens kyrka och i
gemenskaperna som hade en
mycket mogen tro, där
människorna inte endast
intresserade sig för trosfrändens
kroppsliga hälsa, utan även för
hans själsliga hälsa, för hans
slutgiltiga mål . [13]

Tack och lov älskar och håller vi fast
vid denna evangeliska vana i denna
del av Kyrkan som Opus Dei utgör,
men inte för att vi tycker att vi är
bättre än andra. Tack vare en
särskild insikt från Gud som ledde
vår grundare att fördjupa sig i några
aspekter av den heliga Skrift, gjorde
han personligen tillrättavisningar
och lärde andra att göra samma sak
från början. Han höll fast vid att det 



har sina rötter i Evangeliet [14]
och tillade att det alltid är ett
tecken på övernaturlig omsorg och
förtroende som dessutom får oss
att känna smaken av den
ursprungliga kyrkan . [15]

Den helige Josemaría uppskattade
denna evangeliska vana så mycket
att han, då den Heliga stolen
definitivt godkände Verkets anda
1950, inte gav med sig förrän de
godkände att även grundaren (och
hans efterträdare som ledare för
Opus Dei) skulle få berikas av detta
heliggörande medel som den helige
Ande använder för att förbättra
människors själar. Han sade det till
sina barn med största enkelhet: när
jag kom med våra stadgar till den
Heliga stolen (…), kom de alltid
med en invändning när jag
nämnde de broderliga
tillrättavisningarna till Fadern:
Hur skulle det kunna vara att den
som förestår tillrättavisas?



Honom kan man ju inte säga något
till! Jag gav mig inte och
förklarade för dem: Hur kan ni
låta mig, som är en stackars
människa, och dem som kommer
efter mig, som kommer att vara
bättre än jag, men ändå bara
stackars människor, vara utan
detta medel till helighet? När man
praktiserar denna vana, som är så
djupt kristen, har de som gör den
broderliga tillrättavisningen
(även om det bär dem emot och de
måste övervinna sig) och de som
får den (även om det gör ont och
de måste vara ödmjuka) ett
fantastiskt redskap för helighet,
som har sina rötter i Evangeliet.
Detta argument övertygade dem . 
[16]

Vår grundare fastställde mycket
tydligt hur vi skulle göra och ta emot
den broderliga tillrättavisningen.
Han talade till oss om klokhetens
och kärlekens krav som vi alltid bör



ha i åtanke när vi handlar så att det
verkligen blir ett redskap för ens
egen och andras helgelse. I första
hand bör det alltid vara ett tydligt
uttryck för övernaturlig kärlek, för
mänsklig omtanke och för ett
intresse för den egna heligheten och
andras helighet. Den helige
Josemaría var helt tydlig på denna
punkt: en broderlig
tillrättavisning , sade han, (…) bör
vara full av finkänslighet – kärlek
till nästan! – till form och i sak, för
i det ögonblicket är du Guds
redskap . [17] Det är nämligen så
som Påven förklarar det i sitt
budskap, att det som besjälar en
kristen tillrättavisning aldrig är en
anda av fördömande eller
förebråelse. Det som leder till den
är alltid kärleken och
barmhärtigheten . [18]

Med en så tydlig princip rådfrågar vi
i Verket om en broderlig
tillrättavisning är lämplig innan vi



påpekar det för någon. Utöver att
försäkra sig om att avsikten som
driver oss att tala med denne broder
eller syster är uppriktig, kan de
föreslå ett sätt att göra den genom att
ha vars och ens konkreta
omständigheter i åtanke, så att det
verkligen hjälper den som får den.
På detta sätt försäkrar vi oss att detta
sätt att tjäna de andra alltid är ett
klart bevis för klokhet och
finkänslighet samt respekt för de
andra. Jag blir rörd när jag tänker på
hur rättrådigt vår Fader handlade i
alla miljöer. Om en person klagade
på någon annan eller på ett
beteende, frågade han alltid: har ni
talat med personen i fråga? Gör det,
tillade han, så kan ni uppmuntra
honom att ändra sig, om det behövs.

Låt oss påminna alla kristna om att
vi är kallade att sätta vår Herres ord i
praktik, utan att glömma, som den
helige Fadern skriver i sitt budskap,
att det handlar om något som är



mycket okänt i dessa tider. Tyvärr
händer det ofta att folk talar illa om
andra bakom deras rygg, utan att
ansikte mot ansikte våga tala på ett
övernaturligt sätt om deras fel eller
brister som de borde rätta till. På
detta sätt skapar ovanan att baktala
varandra bitterhet i familje- och
samhällslivet.

Låt oss alla anstränga oss att
återupptäcka hur viktigt det är att
vara lojala. Lojalitet är en
grundläggande mänsklig dygd i
människors relationer med
varandra, i det sociala, yrkesmässiga
livet o. s. v. I denna mening är
utövandet av den broderliga
tillrättavisningen, med dess
nödvändiga åtgärder av klokhet och
kärlek, särskilt nödvändigt. Med
övernaturlig realism sade den helige
Josemaría att vi alla är fulla av
brister, som var och en av oss ser,
som vi försöker kämpa mot; men
det finns många andra brister



som vi inte ser (…), av vilka några
tas upp av andra i den broderliga
tillrättavisningen (…). Och det gör
de eftersom de älskar oss,
eftersom vi har ett kristet
familjeliv, full med kärlek. Vi bör
leva tillsammans med alla: att
leva tillsammans innebär att
älska varandra, förstå och
ursäkta. Men det finns saker som,
även om vi ursäktar dem, inte bör
negligeras. Det är dessa som vi bör
ta upp i den broderliga
tillrättavisningen till var och en.
[19]

Denna rekommendation med
evangeliska rötter blir särskilt viktig
när troheten till Gud står på spel. Det
är anledningen, skriver Påven,
varför det är viktigt att vinna
tillbaka denna dimension av den
kristna kärleken. Man bör inte
hålla tyst inför det onda. Jag
tänker nu på den inställning som
vissa kristna har som av falsk



mänsklig hänsyn eller av ren
bekvämlighet, anpassar sig till den
allmänna uppfattningen i stället
för att göra sina bröder
uppmärksamma på de sätt att
tänka och handla som står i
motsättning till sanningen och inte
följer den goda vägen . [20] Visst är
det alltid svårt att hjälpa andra på
dessa punkter. Man lider av den,
för det tar emot att ödmjuka sig,
åtminstone i början. Men att ge
den tar alltid emot. Det vet alla
mycket väl . [21] Vid ett annat
tillfälle tillade han: Det är svårt: det
är bekvämare att hålla sig borta.
Bekvämare ja, men inte
övernaturligt. Och för dessa
underlåtelser kommer du att få
avlägga räkenskap inför Gud. [22]

När ni får detta brev kommer jag att
vara på min årliga reträtt. Var goda
och be för dess frukter: må jag
omvända mig ännu en gång till
Herren, så att jag kan tjäna Kyrkan,



Verket, mina döttrar och söner och
alla människor bättre. Be, säger jag
igen, för mina böneämnen. Den
romerska kurian kommer att göra
sina andliga övningar samtidigt, där
Påven och hans närmaste
medarbetare deltar. Det är
ytterligare ett tillfälle att fördubbla
bönen för honom och för hans
böneämnen, som jag så ofta
insisterar på. Be särskilt till Herren
för honom under hans pastorala resa
till Mexiko och Kuba den 23 till 29
mars, så att de apostoliska frukterna
blir stora.

Jag vill inte låta bli att bara kortfattat
påminna er om de högtider och
familjeårsdagar de kommande
veckorna. Den 11 mars är vår
älskade don Álvaros födelsedag och
den 23 hans dies natalis , hans
bortgång till det himmelska hemmet.
Den 19 mars firar vi den helige Josefs
högtid, Kyrkans och Verkets
skyddspatron. Efter det kommer



Marie Bebådelse, som i år firas
liturgiskt den 26 mars. Den 28 mars
har vi en ny årsdag av den helige
Josemarías prästvigning. Med vår
moder Marias förbön kommer den
omvandlande nåden som hör till
fastetiden att nå sitt mål lättare, om
vi denna tid uppriktigt vill bli bättre.

Jag erkänner att jag varje dag förgås
av otålighet: jag skulle verkligen vilja
åka överallt där ni arbetar. Jag
kommer ihåg vad den helige
Josemaría sade: Kanske någon kunde
fråga: Varför stannar Fadern i Rom
då? För att jag måste, sade han. Jag
kan tillägga: Hur nära var han inte
var och en av er!

Med dessa önskningar om en djup
inre omvändelse och om en större
apostolisk iver, välsignar er

er Fader

+ Javier



Rom den 1 mars 2012

[1] Missale, Första söndagen i Fastan, 
Evangelium (B) (Mark 1:15).

[2] Benedikt XVI, Tal vid den
allmänna audiensen, 22/2 2012.

[3] S:t Josemaría, När Kristus går
förbi , nr 58.

[4] Hebr 10:24.

[5] Benedikt XVI, Fastebudskap för
2012 , 3/11 2011.

[6] Matt 18:15.

[7] Ords 9:8-9.

[8] Ords 10:17.

[9] Gal 6:1.

[10] Jfr 2 Thess 3:15.

[11] Heb 12:11.

[12] Jak 5:19-20.



[13] Benedikt XVI, Fastebudskap för
2012 , 3/11 2011.

[14] S:t Josemaría, Forja , nr 566.

[15] S:t Josemaría, november 1964.

[16] S:t Josemaría, Anteckningar från
en familjesammankomst, 21/11 1958.

[17] S:t Josemaría, Forja , nr 147.

[18] Benedikt XVI, Fastebudskap för
2012 , 3/11 2011.

[19] S:t Josemaría, Anteckning från
en familjesammankomst, 30/12 1962.

[20] Benedikt XVI, Fastebudskap för
2012 , 3/11 2011.

[21] S:t Josemaría, Forja , nr 641.

[22] Ibid. , nr 146.



pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

brev-fran-opus-deis-prelat-mars-2012/
(2026-01-19)

https://opusdei.org/sv-se/article/brev-fran-opus-deis-prelat-mars-2012/
https://opusdei.org/sv-se/article/brev-fran-opus-deis-prelat-mars-2012/

	Prelatens brev (mars 2012)

