
opusdei.org

Brev från hans
helighet Benedikt
XVI

Vi publicerar här brevet från
hans helighet Benedikt XVI till
biskoparna inom den katolska
kyrkan beträffande
upphävandet av
exkommuniceringen av de fyra
biskopar som ärkebiskop
Lefebvre vigde.

2009-03-14

Kära medbröder i det biskopliga
ämbetet!



Upphävandet av
exkommuniceringen av de fyra
biskopar som ärkebiskop Lefebvre
utan mandat från den Heliga Stolen
år 1988 vigde har både inom och
utanför den katolska kyrkan av
många skäl lett till en kontrovers
som förts med en sådan häftighet det
var länge sedan vi upplevt något
liknande. Många biskopar kände sig
rådlösa inför en händelse som kom
så oväntat och som knappast kunde
inplaceras som en fråga av positivt
värde bland kyrkans uppgifter av
idag. Även om många herdar och
troende var beredda att betrakta
påvens vilja till försoning som något i
grunden positivt, kvarstod dock
frågan om en sådan gest kunde anses
höra till något verkligt trängande för
de troendes liv av i dag. Olika
grupper beskyllde å andra sidan helt
öppet påven för att vilja ta avstånd
från konciliet. En lavin av protester
sattes i rörelse, vars bitterhet
avslöjade sår som funnits en längre



tid och inte enbart rörde de aktuella
händelserna. Därför känner jag mig
tvungen, kära medbröder, att ta till
orda och ge er en förklaring som jag
hoppas skall hjälpa er att förstå vilka
de avsikter var som ledde mig och de
ansvariga organen inom den Heliga
Stolen till att ta detta beslut. Jag
hoppas på detta sätt kunna bidraga
till att åter skapa frid inom kyrkan.

Ett missöde som jag omöjligt kunde
förutse var fallet Williamson. Det
kom så att säga att lägga sig över
hävningen av exkommuniceringen.
Den stilla barmhärtighetsgesten
gentemot de fyra giltiga, dock inte
enligt reglerna vigda, biskoparna
hamnade plötsligt i ett helt annat
ljus: det sågs som ett tillbakavisande
av försoningen mellan judar och
kristna och som ett återtagande av
det som konciliet i denna fråga
förklarat vara kyrkans väg. Plötsligt
hade detta som var avsett som en
inbjudan till försoning med en



utbrytargrupp ur kyrkan blivit till
motsatsen: något som tycktes som en
återvändsgränd och som i ett slag
sopade bort alla försoningsåtgärder
mellan kristna och judar som tagits
alltsedan konciliet. Alltsedan början
hade det ju hört till målen för mitt
personliga teologiska arbete att föra
dessa vidare. Att dessa två helt
motsatta händelser kom att lägga sig
över varandra och störa freden som
rådde mellan kristna och judar,
liksom även den inomkyrkliga
freden, kan jag bara på det djupaste
beklaga. Jag har fått höra att om man
uppmärksamt hade följt händelserna
på nätet, då hade man i god tid
kunnat få kännedom om problemet.
Av detta framgår, och jag inser att
det är så, att vi i framtiden måste ta
större hänsyn till denna
underrättelsekälla. Jag blev mycket
ledsen över att även katoliker, som
egentligen borde ha förstått bättre,
trodde det vara berättigat att hoppa
på mig och så snabbt vara redo till



fientlighet. Desto större är min
tacksamhet mot de judiska vänner,
som hjälpte till att snabbt undanröja
missförstånden och gjorde så att den
anda av vänskap och förtroende
kunde bibehålla, vilken – liksom
under Johannes Paulus II:s tid – även
under hela min påveämbetstid
bestått och, Gud vare lovad, ännu
består. ·

Ett ytterligare missöde, som jag
uppriktigt beklagar, bestod däri att
åtgärden från den 21 januari 2009
vid offentliggörandet av dekretet inte
helt klargjordes med avseende på
sina begränsningar och sin räckvidd.
Exkommuniceringen gäller personer,
inte institutioner. Biskopsvigning
utan påvligt uppdrag innebär faran
av en schism, eftersom
biskopskollegiet och dess enhet med
påven därigenom blir ifrågasatt.
Kyrkan måste därför reagera med
det hårdaste straffet som är
exkommunicering, och detta måste



hon göra för att kalla de bestraffade
till ånger och besinning så att de kan
återinförlivas och på nytt bli en del
av enheten. Tjugo år efter
vigningarna har detta mål tyvärr
ännu inte uppnåtts. Upphävningen
av exkommuniceringen tjänade
samma syfte som straffet självt: Att
än en gång inbjuda de fyra
biskoparna att återvända in i kyrkan.
Denna gest blev möjlig efter det att
de berörda hade uttalat sitt
principiella erkännande av påven
och dennes ämbetes
myndighetsutövning, om än det
uttrycktes ett visst förbehåll vad
gäller lydnaden mot påvens
läroauktoritet och uppfattningen av
konciliet. Nu kommer jag tillbaka till
skillnaden mellan person och
institution. Upphävandet av
exkommuniceringen var en åtgärd
som hör till kategorin ”kyrklig
disciplin”. Personerna blev befriade
från det grövsta straff som kyrkan
äger. Det är nödvändigt att göra



åtskillnad mellan det område som
berör läran och det som rör
disciplinen. Att Sankt Pius X:s
prästbrödraskap saknar kanonisk
ställning inom kyrkan, det beror
egentligen inte på disciplinära utan
på läromässiga orsaker. Så länge som
brödraskapet inte innehar en
kanonisk ställning inom kyrkan, så
länge utövar inte heller deras
ämbetsinnehavare något rättmätigt
ämbete. Det är alltså nödvändigt att
skilja mellan den sfär där det rör sig
om en disciplinär åtgärd riktad mot
personerna i deras egenskap av
personer och det läromässiga planet
där det handlar om ämbete och
institution. För att säga det än en
gång: Så länge som de läromässiga
frågorna inte är uppklarade, saknar
broderskapet kanonisk status inom
kyrkan och deras ämbetsinnehavare,
kan inte rättmätigt utöva sitt ämbete
i kyrkan, även om de är befriade från
det kyrkliga straffet.



Med hänsyn till denna situation
avser jag att i framtiden låta den
påvliga kommissionen Ecclesia Dei,
som alltsedan 1988 varit ansvarig för
de samfund och personer som tillhör
Sankt Pius X:s prästbrödraskap eller
liknande grupper vilka önskar
återvända till den fulla gemenskapen
med påven, sammankopplas med
Troskongregationen. Genom detta
förfarande kommer det tydligt att
framgå att de problem som nu skall
behandlas väsentligen är av
läromässig art. Framför allt gäller
detta accepterandet av det andra
Vatikankonciliet och det påvliga
läroämbetet, så som detta kom att
utformas efter det Andra
Vatikankonciliet. De kollegiala
organen som hjälper kongregationen
att bearbeta de aktuella frågorna
(särskilt de kardinalförsamlingar
som regelbundet hålls på onsdagar
och den plenarförsamling som hålls
varje eller vartannat år), garanterar
att prefekter för olika romerska



kongregationer och det världsvida
biskopskollegiet får ta del i de viktiga
beslut som skall tas. Det går inte att
låta kyrkans läroämbete bli fastlåst i
det läge i vilket det befann sig år
1962 – det måste brödraskapet klart
inse. Men många av dem som
berömmer sig av att vara stora
försvarare av konciliet, måste
påminnas om att det Andra
Vatikankonciliet även innehåller hela
kyrkans läroämbeteshistoria. Den
som önskar vara lydig detta
koncilium måste anamma de övriga
århundradenas tro och får inte
klippa av de rötter av vilka trädet
lever. 

Jag hoppas, kära medbröder, att jag
härmed förklarat den positiva
betydelsen liksom begränsningen av
den åtgärd som vidtogs den 21
januari 2009. Men följande fråga
kvarstår ännu: Var detta nödvändigt?
Var det verkligen en prioritet? Finns
det inte mycket annat som är



viktigare? Det är klart att det finns
mycket som är både viktigare och
mera brådskande. Jag anser att jag
under mina första tal som påve
tydligt förklarade vilka frågor som
jag ämnade ge förtursrätt under mitt
påveämbete. Det jag sade då förblir
min riktlinje och ändrar sig inte. Den
främsta prioriteten för Petri
efterträdare angav Herren själv vid
den sista måltiden: “När du en gång
vänt tillbaka, så styrk dina
bröder” (Luk 22: 32).

Petrus själv formulerade denna
prioritering i sitt första brev: ”Var
alltid beredda att svara var och en
som kräver besked om ert hopp” (1
Pet 3:15). I vår tid när tron i stora
delar av vår värld hotar att slockna
som en låga som inte längre får
näring, är den allra viktigaste frågan
att göra Gud närvarande i denna
värld och att ge människorna tillgång
till Gud. Inte till vilken gud som helst
utan till den Gud som talade i Sinai,



den Gud, vars ansikte blir skönjbart i
kärleken intill slutet (Joh 13:1) – i den
korsfäste och uppståndne Jesus
Kristus. Det egentliga problemet i
den historiska stund vi befinner oss i
är att Gud försvinner bortom
människans horisont. När det ljus
som kommer från Gud slocknar då
tappar människan fotfäste i
verkligheten och följderna av denna
brist på orientering blir alltmer
tydliga för oss.

Att leda människorna till Gud, till
den Gud som talar till människorna i
Bibeln, det är den allra främsta och
mest grundläggande angelägenhet
som kyrkan och Petri efterträdare
har i vår tid. Av detta uppdrag följer
sedan, liksom av sig självt, att vi
måste ägna stor kraft åt de troendes
enhet. Ty om de troende strider, om
de invecklar sig i motsägelser, då
betyder detta att trovärdigheten i
deras vittnesbörd om Gud
ifrågasätts. Därför hör de



ansträngningar som syftar till en
gemensam vittnesbörd om tro för
alla de kristna – vi kallar det för
ekumenik – till de frågor som är av
allra högsta prioritet. Till detta
kommer så nödvändigheten av att
alla som tror på Gud söker fred med
varandra, försöka komma varandra
allt närmare, för att på så sätt, trots
gudsbildernas skiftande utseende,
ändå gemensamt gå mot ljusets källa
– den interreligiösa dialogen. Den
som förkunnar att Gud är kärlek,
ända till slutet, måste avlägga
vittnesbörd om denna kärlek. Det
betyder att vända sig till de lidande i
kärlek, avvärja hat och fiendskap och
vörda den sociala dimensionen i den
kristna tron, den som encyklikan
”Deus caritas est“ handlar om.

Om alltså kampen om tron, om
hoppet och om kärleken i världen
utgör den sanna prioriteten för
kyrkan i denna tid (och i olika
former alltid utgjort det), då tillhör



även de små eller medelstora
försöken till försoning detta. Det är
bara att inse att den stilla åtbörden
av en utsträckt hand blivit till ett
öronbedövande oväsen och just
därigenom blivit motsatsen till det
som var avsett. Men nu vill jag fråga:
Är det verkligen fel att även i denna
sak gå sin broder till mötes, den bror
”som har något otalt med dig” (Matt
5:23 ff.), och försöka nå fram till
försoning? Måste inte även det civila
samhället försöka att förekomma
radikaliseringar och – om möjligt –
hålla tillbaka deras eventuella bärare
och se till att de förenar sig med
samhällets stora skapande krafter för
att förhindra att de isolerar sig, med
allt det negativa som en isolering
innebär? Kan det vara helt fel att
bemöda sig om att minska
spänningar och begränsningar och
göra plats åt det som är positivt så att
även dessa bröder kan införlivas i
helheten? Själv upplevde jag under
åren efter 1988 hur samfund som



tidigare hade avskilt sig från Rom
började återvända och hur det inre
klimatet där förändrades, hur
återvändandet till den stora
världsvida och gemensamma kyrkan
gjorde att ensidiga beteenden
övervanns och spänningar löstes
upp, så att dessa samfund blev till
positiva krafter i helhetens tjänst. Är
det möjligt att förhålla sig likgiltig för
ett samfund i vilket ingår 491
präster, 215 seminarister, 6
prästseminarier, 88 skolor, 2
universitetsinstitut, 117 bröder och
164 systrar och tusentals troende
lekmän? Är det verkligen riktigt att
vi i lugn och ro låter dem glida bort
från kyrkan? Jag tänker till exempel
på de 491 prästerna. Vi kan inte veta
vilken väv av olika motivationer som
ledde dem till anslutning till
prästbrödraskapet. Men jag tror inte
att de hade beslutat sig för att bli
präster där om det inte vid sidan om
en och annan skev eller oriktig
uppfattning funnits en uppriktig



kärlek till Kristus och viljan att
förkunna honom och med honom
den levande Guden. Bör vi helt
enkelt betrakta dem som företrädare
för en radikal och marginell grupp
och med anledning av detta utesluta
dem och hindra sökandet efter
försoning och enhet? Vad blir väl
resultatet om vi gör det?

Förvisso har vi sedan lång tid
tillbaka, och även denna gång, hört
många disharmoniska toner från
företrädare för detta samfund –
högmod och besserwisserskap,
låsning vid detaljer och så vidare.
Men för sanningens skull måste jag
också tillägga att jag fått ta emot
många rörande vittnesbörd om
tacksamhet, i vilka jag kunde
förnimma hur deras hjärtan börjar
vekna. Och skulle då den stora
världsvida kyrkan inte kunna vara
storsint och frikostig i medvetandet
om sin respektingivande ålder och
om löftet som givits henne? Skulle vi



inte som riktiga uppfostrare även
kunna låta mycket som är obehagligt
vara och lugnt anstränga oss att leda
människorna ut ur det spända läget?
Och bör vi inte medge att det även ur
kyrkliga kretsar ofta hörts gälla och
osköna toner? Ibland har man också
ett intryck av att vårt samhälle
behöver åtminstone en grupp som
inte skall ges någon tolerans; som
man lugnt kan ge sig på, med hat.
Och om någon vågar närma sig den –
i detta fallet var det påven – då går
även denne miste om all rätt till
tolerans och även han blir översköljd
av hat, utan att förövarna på minsta
sätt låter sig hindras eller hållas
tillbaka.

Kära medbröder, i dessa dagar då jag
började leka med tanken att skriva
detta brev, råkade det hända sig så
att jag själv behövde tolka och
kommentera ett bibelställe ur Gal
5:13-15 i prästseminariet i Roms stift.
Jag blev förvånad hur perfekt detta



ställe passade till det som händer
idag.

”Låt bara inte den friheten ge köttet
något tillfälle, utan tjäna varandra i
kärlek. Hela lagen sammanfattas i
detta enda bud: Du skall älska din
nästa som dig själv. Men om ni biter
och sliter i varandra är det fara värt
att ni gör slut på varandra.”

Jag var alltid benägen att betrakta
denna vers som en av de retoriska
överdrifterna med vilka den helige
Paulus då och då behagar smycka sin
skrift. I vissa avseenden kanske
denna vers också hör till dem. Men
tyvärr förekommer detta ”bitande
och slitande” även idag i kyrkan, som
uttryck för att man illa förstått vad
frihet är. Är det något att förundras
över att vi inte är bättre än
galaterna? Att vi hotas av åtminstone
lika starka frestelser som de? Att
även vi gång på gång på nytt måste
lära oss vad frihet innebär? Och att



vi gång på gång måste lära oss vad
som kräver den högsta prioritet;
kärleken? Den dag då jag skulle hålla
tal om detta ämne i prästseminariet i
Roms stift, firades i stiftet festen till
Madonna della Fiducias ära – hennes
namn betyder Jungfrun av Tilliten.
Ja, det var Maria som lärde oss tillit.
Hon leder oss till Sonen, vilken vi alla
kan ge vårt förtroende. Han kommer
att leda oss – även i oroliga tider. Nu
skulle jag så till sist vilja tacka alla er,
ni många biskopar i världen, för de
rörande tecknen på förtroende och
den tillgivenhet ni skänkt mig och
framför allt för era böner. Detta tack
vill jag även framföra till alla de
troende som under denna tid skänkt
mig, den Helige Petrus efterträdare,
sitt oförändrade förtroende. Må
Herren bevara oss alla och leda oss
på fridens väg. Det är en önskan som
spontant stiger upp i mitt hjärta och
särskilt nu i början av fastetiden,
som är den liturgiska tid som särskilt
befrämjar den inre reningen och som



bjuder oss alla att med nytt hopp
vända oss mot påskhögtidens
lysande mål.

Med en särskild apostolisk hälsning,
förblir jag,

Er i Herren

BENEDIKT XVI

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/
brev-fran-hans-helighet-benedikt-xvi/

(2026-02-04)

https://opusdei.org/sv-se/article/brev-fran-hans-helighet-benedikt-xvi/
https://opusdei.org/sv-se/article/brev-fran-hans-helighet-benedikt-xvi/

	Brev från hans helighet Benedikt XVI

