
opusdei.org

Benedikt XVI: "Vi
har ett positivt
budskap att sprida"

I sitt sommarresidens tog
Benedikt XVI emot en rad tyska
journalister med vilka han
talade om tron och
kristendomen i världen av idag.
Här nedan följer samtalet de
hade.

2006-08-18

Fråga: Helige Fader, i september
kommer Ni att besöka Tyskland
och naturligtvis också Bayern.



”Påven saknar sitt hemland”, har
era medarbetare som har till
uppgift att förbereda denna resa
sagt. Vilka ämnen önskar Ni
behandla under besöket? Hör
begreppet ”fosterland” till de
värden som Ni önskar framhäva?

Benedikt XVI: Javisst. Meningen med
besöket är just att jag önskar återse
de platser och människor bland vilka
jag växte upp. Det är ju dem som
präglat mig och som format en del av
mitt liv. Jag skulle vilja tacka dessa
personer. Och naturligtvis också
förmedla ett budskap som går utöver
min hembygd, det hör ju samman
med det ämbete jag innehar. För
detta har jag låtit de liturgiska
firandena visa mig vilka ämnen jag
skall ta upp. Det viktigaste ämnet är
att vi på nytt måste upptäcka Gud,
inte vilken gud som helst, utan Gud
som bär människans ansikte. Om vi
ser på Jesus Kristus, då ser vi på Gud.
Och utifrån detta blir det möjligt för



oss att upptäcka vilka vägar vi bör gå
för att få höra till Guds familj, för att
kunna brygga broar mellan
generationerna och även mellan
kulturerna och folken, vägar till
förlikning och till fredlig samlevnad i
världen, vägar som leder oss in i
framtiden. Och dessa vägar in i
framtiden, dem finner vi inte om vi
inte får ljus uppifrån som upplyser
dem. Därför har jag inte bestämt mig
för några särskilda ämnen utan det
är så att säga liturgin som jag tar till
hjälp för att uttrycka det
grundläggande trosbudskapet som
naturligtvis har att göra med den
värld vi lever i där vi framför allt
önskar att folken skall kunna
samarbeta med varandra så att vi
når fram till försoning och fred.

Fråga från ZDF: Som påve är Ni
ansvarig för kyrkan i hela världen.
Men genom detta besök kommer
naturligtvis uppmärksamheten att
riktas mot katolikerna i Tyskland.



Nu säger alla bedömare att
atmosfären är god, vilket de säger
till en del beror på att Ni valdes till
påve. Men de tidigare problemen
finns naturligtvis kvar. För att
nämna några exempel bara:
människorna går mera och mera
sällan i kyrkan, det döps färre
barn och kyrkan får allt mindre
inflytande i samhällslivet. Hur ser
Ers Helighet på den nuvarande
situationen för den katolska
kyrkan i Tyskland?

Benedikt XVI: Först och främst vill
jag säga att Tyskland är en del av
västvärlden, även om det har sin
särart. Tyskland uppvisar desamma
som de vi ser överallt i väst. Här
upplever vi idag en ny våg av
upplysningen eller sekularismen,
eller hur vi vill kalla den. Det har
blivit mera svårt att tro eftersom
världen i vilken vi lever helt och
hållet består av oss själva och Gud
uppträder så att säga inte längre



direkt i den. Vi dricker inte längre
direkt ur källan, utan ur ett kärl som
vi får redan fyllt till brädden.
Människorna har skapat sig sin egen
värld och att möta Honom i denna
värld blir allt svårare för oss. Det är
inte något som vi ser särskilt i
Tyskland utan vi upptäcker det i hela
världen och framför allt i väst. Å
andra sidan tar västvärlden emot
inflytande från andra kulturer där
det ursprungliga religiösa
grunddraget är mycket starkt och
som därför är förfärade över den
likgiltighet som vi i väst visar mot
Gud. Och denna det heligas närvaro i
de andra kulturerna, även om det i
mångt och mycket tycks oss fördolt,
slungas nu på nytt emot västvärlden,
mot oss, vi som befinner oss i
vägskälet mellan så många kulturer.
Och ur människans djupaste inre,
såväl i västvärlden som i Tyskland,
banar sig frågan fram om ”något
större”. Vi ser att ungdomen söker
efter detta ”något större”, vi ser hur



”fenomenet religion”, som man
kallar det, återvänder i den allmänna
debatten, även om det rör sig om ett
sökande som ofta är obestämt och
tvekande. Men i allt detta finner vi
kyrkan på nytt vara närvarande och
vår kristna tro framstår som ett svar
på sökandet. Jag tror att just detta
mitt besök, liksom det förra året i
Köln, kan bli en möjlighet att få
människor att förstå att tron innebär
något mycket vackert, att glädjen
som vi finner i den stora universella
gemenskapen äger en kraft som
rycker oss med, att det bakom den
finns något viktigt. Därför förstår vi
också att vid sidan om de nya
rörelserna som alla söker efter
sanningen, det även finns andra sätt
för tron att uttrycka sig och som för
oss närmre varandra och är positiva
för samhället i sin helhet.

Fråga från Vatikanradion: Helige
Fader, precis för ett år sedan
befann Ni Er i Köln tillsammans



med ungdomarna och jag tror att
Ni då upplevde att ungdomen är
utomordentligt öppen och beredd
att ta emot trons sanningar och att
Ni själv blev mycket väl mottagen.
Under den nära förestående resan,
har Ni då ett särskilt budskap att
ge till ungdomen?

Benedikt XVI: Jag skulle först och
främst vilja säga att jag är mycket
glad över att det finns ungdomar
som vill vara tillsammans, som
önskar uppleva en trosgemenskap
och som önskar att göra det goda.
Ungdomen har en mycket stark
mottaglighet för det goda och vill
själva göra det som är gott, vi
behöver bara tänka på hur populärt
det är att engagera sig i
volontärarbete. Detta engagemang
som innebär att man personligen
önskar bidra med något för att
avhjälpa nöden i världen är något
mycket fint. Min första uppmaning
till ungdomen skulle därför kunna



vara: Engagera er för det goda! Sök
alla tillfällen att göra gott! Världen
behöver er goda vilja, världen
behöver att ni engagerar er! Och
därpå skulle kanske ett ord vara: Det
är viktigt att ni tar beslut som ni
sedan håller! I ungdomen är man
mycket generös, men när man sedan
tänker att man tar ett löfte som gäller
hela livet, vare sig det är äktenskapet
eller det vigda livet, då blir man
rädd. Världen förändras i rasande
fart, Om jag nu måste bestämma mig
för något som berör hela mitt liv med
allt oförutsett som kan hända binder
jag då inte upp min frihet och
hindrar min egen rörelsefrihet? Som
svar på denna fråga måste vi på nytt
väcka medvetandet om värdet i att ta
definitiva beslut, som i själva verket
är de enda som gör det möjligt för
oss att växa, att gå framåt och uppnå
det som är det viktigaste i livet, det
enda som inte inkräktar på min
frihet utan leder oss i rätt riktning.
Att våga detta, detta språng ut i det



okända som är något definitivt, det
är att helt och fullt anamma livet och
det är ett budskap jag skulle vilja ge
ungdomen.

Fråga från Deutsche Welle: Helige
Fader, jag önskar ställa en fråga
om utrikespolitik. Hoppet om fred
i Mellanöstern har under de
senaste veckorna på nytt
försvagats. Vilka möjligheter ser
Ni för den Heliga Stolen att kunna
bidra med något konstruktivt i
denna situation? Vilket inflytande
kan Ni utöva när det gäller
utvecklingen av läget i
Mellanöstern?

Benedikt XVI: Vi har naturligtvis
ingen politisk möjlighet och vi
önskar inte politisk makt. Men vi
önskar uppmana de kristna och alla
dem som på något sätt lyssnar till
vad den heliga Stolen har att säga att
mobilisera alla sina krafter och inse
att krig är den värsta lösningen för



alla. Krig medför inget gott för
någon, inte ens för de s.k. ”segrarna”.
I Europa vet vi detta mycket väl, vi
behöver bara tänka på följderna av
de två världskrigen. Fred är något
som vi alla behöver. Det finns en stor
kristen folkgrupp i Libanon, även
bland araberna finns det kristna, det
finns kristna i Israel och de kristna i
hela världen bryr sig om dessa
länder som är så viktiga i vår tro. Det
finns moraliska krafter som är
beredda att säga att den enda
lösningen är att leva tillsammans.
Det är dessa krafter som vi önskar
mobilisera. Politikerna måste finna
vägar som leder till detta och det
måste ske så snart som möjligt och
leda till en varaktig fred.

Fråga av BR: I Er egenskap av
biskop av Rom är Ni aposteln
Petrus efterträdare. Hur kommer
detta till uttryck i den tid vi lever i
idag? Hur ser Ni förhållandet
mellan Ert ämbetes spänning och



balans, å ena sidan och samarbetet
med biskoparna å den andra?

Benedikt XVI: Det är naturligt att det
råder ett förhållande som
kännetecknas av på en gång
spänning och balans och vi anser att
det bör vara så. Mångfald och enhet
måste hela tiden existera sida vid
sida och anpassa sig till de ständigt
nya situationer vi finner i världen.
Idag har vi att göra med en ny
flerstämmighet i alla kulturerna där
den europeiska inte längre är den
enda tongivande utan de kristna
församlingarna i de olika
kontinenterna var och en är på väg
att finna egna sätt att vara kristen på.
Vi måste alltid lära oss av denna
sammansmältning av olika
komponenter. Till detta har vi
utarbetat olika verktyg, de så kallade
“ ad limina ”-besöken som
biskoparna gör. Dessa har visserligen
alltid existerat men utnyttjas i våra
dagar ännu mera för att tala med alla



instanser av den heliga Stolen och
även med mig själv. Jag har redan
haft samtal med nästan alla
biskoparna i Afrika och med många
från Asien. Nu kommer turen till
biskoparna i Centraleuropa,
Tyskland, Schweiz. I dessa möten är
centrum och periferi tillsammans i
ett uppriktigt utbyte, och jag tror att
där växer en korrekt relation fram i
denna spänning i jämvikt. Dessutom
har vi andra instrument, som
synoden eller konsistoriet som jag
regelbundet använder och som jag
skulle önska ytterligare utveckla. Där
kan vi tillsammans diskutera de
aktuella problem som finns och
försöka att hitta lösningar, även om
dagordningen inte innehåller dessa
punkter. Å ena sidan vet vi att påven
inte är en absolut monark men det
måste på något sätt finnas en person
som personifierar hela den
universella enhet som lyssnar på
Kristus. Men konsekvensen av detta –
av en förenande faktor som även



garanterar att vi står utanför de
politiska makterna och att de olika
nyanserna av kristendom inte
identifieras med de olika nationerna
– är att vi är starkt medvetna om att
det är bra att ha en sådan
vittomfattande och övergripande
instans som gör att vi kan visa upp
enhet genom att integrera hela det
dynamiska skeendet och som å andra
sidan välkomnar och gynnar
mångfalden. Därför tror jag att det
handlar om en innerlig anslutning
med Petrus ämbete som uttrycker sig
i viljan att ytterligare utveckla detta
ämbete så att det på en gång svarar
på det som Herren vill av oss och på
det som vår tid kräver.

Fråga från ZDF: Tyskland som är
det land där Reformationen ägde
rum är naturligtvis starkt
påverkat av detta och alldeles
särskilt genom relationerna
mellan de olika
trosinriktningarna. De



ekumeniska relationerna är en
känslig sak och vi stöter hela tiden
på nya svårigheter. Vilken
möjlighet ser Ni till att förbättra
relationen med den protestantiska
kyrkan eller vilken svårighet på
vägen till en bättre förståelse av
varandra?

Benedikt XVI: Kanske är det av vikt
att innan vi nämner något annat
säga att den protestantiska kyrkan
uppvisar en rik mångfald. I Tyskland
har vi, om jag inte tar fel, tre
huvudinriktningar, lutheraner,
reformerta och den preussiska
enheten. I våra dagar har vi också
flera frikyrkor och inom de klassiska
kyrkorna rörelser som den
bekännande kyrkan och andra.
Därför handlar det om ett samarbete
där många röster hörs och vi måste
påbörja en dialog med dem alla för
att söka nå fram till enhet bland alla
dessa röster och det är mitt mål för
samarbetet med dem. Jag tror att det



första vi måste göra är att vi alla
tillsammans bör se till att det i vårt
samhälle finns raka linjer som vi får
omsätta i handling, klara moraliska
riktlinjer, för att trygga samhällets
moraliska halt utan vilken det inte
kan föra i mål de politiska kraven
som är rättvisa för alla, god
samlevnad och fred. I detta avseende
tror jag att vi redan uppnått mycket,
att vi verkligen är förenade under en
gemensam kristen nämnare och kan
möta de stora moraliska
utmaningarna. Sedan måste vi
naturligtvis vittna om Gud i världen
som i dag har svårigheter att finna
Honom, som vi tidigare sade, och vi
måste göra Gud tydlig i Jesu Kristi
mänskliga ansikte och ge
människorna tillträde till dessa
källor utan vilka moralen blir till
något sterilt och förlorar måttet som
den ska mätas med. Men vi måste
också visa på glädjen som ligger i att
veta att vi inte är ensamma i världen.
Bara på så sätt kan vi bli lyckliga, när



vi inser människans storhet, som inte
är en misslyckad produkt av
evolutionen utan visar på att vi är
Guds avbild. Vi måste röra oss i båda
dessa riktningar, den som visar på de
stora moraliska riktlinjerna och den
som visar på Guds närvaro, på en
konkret Gud och den finner vi om vi
går in i vårt innersta och försöker
röra oss i riktning mot Honom. Om vi
gör det och framför allt om vi i alla
våra olika grupperingar försöker att
inte praktisera tron på ett mekaniskt
sätt utan att ta sats i de djupaste
rötterna, då kanske vi inte når fram
så snabbt till den önskade enheten
men vi mognar på väg mot en inre
enhet som om Gud önskar det en dag
kommer att visa sig även i det yttre.

Fråga från Vatikanradion Tema:
familjen. För en månad sedan var
Ers Helighet i Valencia i samband
med Världsfamiljemötet. Den som
noga lyssnade på vad som där
sades – och det har vi på



Vatikanradion försökt göra –
kunde lägga märke till att Ni inte
uttalade orden “samkönat
äktenskap” och inte heller talade
om abort eller preventivmedel. En
del åhörare sade att detta tydligen
var för att Ni inte ville resa runt
som en moralens apostel utan
istället förkunna det glada
budskapet. Vilken är Er egen
kommentar till detta?

Benedikt XVI: Så klart att jag vill det.
Framför allt vill jag säga att jag bara
fick två tillfällen om tjugo minuter
vardera att tala. Eftersom jag bara
hade så lite tid kunde jag inte tala om
allt. Framför allt måste man göra
klart för sig VAD det är man vill
framföra, eller hur? Och
kristendomen, katolicismen är inte
en räcka förbud utan ett val som
innebär något positivt. Och det är
mycket viktigt att vi på nytt gör detta
klart för oss, eftersom medvetandet
om detta i våra dagar nästan helt har



försvunnit. Vi har fått oss itutat så
många gånger vad som inte är tillåtet
att vi idag istället måste säga: Vi har
en positiv tanke att komma med: att
mannen och kvinnan är skapade för
varandra, att skalan sexualitet, Eros
och Agape innebär kärlekens olika
dimensioner och att de gifta paren
nästan alltid växer på den vägen.
Mötet mellan en man och en kvinna
är höjdpunkten på den
välsignelserika lyckan och sedan
familjen, som garanterar att det ska
finnas framtida generationer, och
där de olika generationerna kan
finna sin plats och umgås med
varandra och där även olika kulturer
kan mötas. Därför är det viktigt att
framhäva det som vi tror på. Utifrån
denna utsiktspunkt kan vi sedan tala
om vad vi inte tycker om. Jag tror att
det är nödvändigt att se och fundera
eftersom det inte handlar om ett
katolskt påfund att mannen och
kvinnan är gjorda för varandra och
för att mänskligheten skall kunna



fortsätta att leva. Det vet alla
kulturer. Vad gäller aborten så hör
det inte till det sjätte budet utan till
det femte: Du skall inte dräpa! Och
detta måste vi förutsätta att det är
något självklart och något som vi
aldrig får glömma. Människan blir
till inne i moders sköte och förblir
människa ända till sitt sista andetag.
Men allt det blir tydligare om vi först
har talat om det som är positivt.

Fråga från Deutsche Welle: Helige
Fader, min fråga liknar den som
fader von Gemmingen ställde. I
hela världen hoppas de troende att
den katolska kyrkan skall ge svar
på de mest brännande globala
frågorna, som de om aids och
överbefolkning. Varför
framhärdar den katolska kyrkan i
att tala om moral istället för att
föreslå konkreta lösningar för
dessa mänsklighetens
huvudfrågor, till exempel på den
afrikanska kontinenten?



Benedikt XVI: Ja, det är själva
problemet: insisterar vi verkligen så
mycket på moral? Jag skulle vilja
säga – och i det blir jag alltmer
övertygad genom mina diskussioner
med de afrikanska biskoparna – att
det istället rör sig om att erbjuda
uppfostran och utbildning, ifall vi vill
komma någon vart med problemet.
Framsteg är bara verkligt framsteg
om det tjänar människan och om
människan själv ges möjlighet att
växa, inte bara i fråga om hennes
tekniska makt utan också i fråga om
hennes moraliska förmåga. Jag tror
att det verkliga problemet i detta
historiska skede är obalansen som
råder mellan den otroligt snabba
tekniska utvecklingen och vår
moraliska hållning som inte växer i
samma takt. Därför är människans
utbildning den sanna lösningen,
nyckeln till allt skulle jag vilja säga,
och också hjälpmedlet till hur vi skall
leva våra liv. Och som
sammanfattning anser jag att denna



utbildning har två dimensioner.
Framför allt måste vi se till att skaffa
oss lärdom, förmåga och know-how.
Inom detta område har Europa och
under de senaste årtiondena, USA,
gjort mycket och här finner vi något
mycket viktigt. Men om know-how är
det enda som vi sprider, om vi bara
lär ut hur maskiner byggs och hur
man använder dem, och hur man
använder sig av
preventivmedelsteknikerna då är det
inte konstigt att vi till slut får krig
eller Aids-epidemier. För vi
människor behöver två dimensioner,
det är nödvändigt att på samma gång
utbilda hjärtat – om jag får uttrycka
mig så – som är det som människan
har för att förstå hur hon skall
handla och på samma gång hur hon
på rätt sätt skall använda sig av
tekniken. Och det är det som vi
försöker göra. I hela Afrika och även
i flera länder i Asien har vi ett stort
nätverk av skolor av alla de slag. Där
kan man framför allt få äkta



kunskap, yrkeskunskap och dessa
tjänar framför allt till att öka
människans självständighet och
frihet. Men i dessa skolor vill vi inte
bara förmedla “know-how”, utan
utbilda människor som önskar
försoning, som vill lära sig att bygga
upp och inte att förstöra och att vi
har de nödvändiga kriterierna för att
veta hur vi skall leva tillsammans. I
stora delar av Afrika är relationerna
mellan muslimer och kristna
exemplariska. Biskoparna har
inrättat kommittéer tillsammans
med muslimerna för att lära sig hur
man skall skapa fred i
konfliktsituationer. Och detta
nätverk av skolor, av yrkesskolor och
humanitär utbildning som är så
väsentlig, kompletteras med sjukhus
och hjälpcentraler som når ut till de
mest avlägsna byar. Och på många
platser är kyrkan den enda instans
som förblir oförstörd, trots krigets
härjningar. Det är sant! Det är där
som man även kan få botemedel mot



Aids och å andra sidan ger man där
utbildning som hjälper personen att
få bra relationer med sina
medmänniskor. Därför tror jag att vi
måste ändra på bilden man har av
katolikerna att de bara säger “nej” till
allting. Så är det inte. Just i Afrika
arbetar vi mycket på att de olika
slags utbildningarna skall integreras
och på så sätt lära människorna att
göra slut på våld och på epidemierna
där det även ingår malaria och
tuberkulos.

Fråga från BR: Ers Helighet,
kristendomen är spridd över hela
världen utifrån Europa. Nu tror
många att kyrkans framtid finns i
de andra världsdelarna. Vad anser
Ni? Eller med andra ord, vilken
framtid har kristendomen i
Europa, där det tycks som om den
har reducerats till en privat
angelägenhet för en minoritet?



Benedikt XVI: Framför allt önskar jag
göra frågan lite mera nyanserad. I
själva verket föddes kristendomen
inte i Europa utan i Mellanöstern och
under lång tid var det där som den
utvecklades. Den spreds i mycket
högre grad till Asien, detta är något
som vi inte alltid har klart för oss
framför allt efter de förändringar
som islam har fört med sig. Just av
den anledningen har dess axel
förskjutits till västvärlden och till
Europa och Europa – till vår stolthet
och glädje – har sedan utvecklat
kristendomen i de stora intellektuella
och kulturella dimensionerna. Men
jag tror att det är viktigt att vi
påminner oss de östkristna för det
finns en risk att de, som alltid utgjort
en viktig minoritet i fruktbart
samarbete med omgivningen,
emigrerar därifrån. Vi måste nu inse
att det finns en risk för att just dessa
platser där kristendomen uppstod en
vacker dag kommer att befinna sig
utan kristna. Jag tror att vi måste



göra allt i vår makt för att hjälpa de
kristna att stanna kvar där. Men nu
kommer jag till er fråga: Europa har
utan tvivel blivit till kristendomens
centrum och centrum för
missionärsverksamheten. I våra
dagar kommer så de andra
världsdelarna, de andra kulturerna,
in med samma tyngd och vill styra
världens historia. På så sätt får vi in
ett stort antal röster i kyrkan, och det
är bra. Det är bra att kyrkan kan
uttrycka sig med olika egenskaper,
de som människorna i Afrika, Asien
och Amerika, och särskilt
Latinamerika, äger. Alla dessa är
naturligtvis både berörda av
kristendomens ord men också av
världens. Vi överför även till de
andra kontinenterna det som vi
upplevt i vårt eget inre. Alla
biskoparna i den övriga delen av
världen säger: Vi behöver ännu
Europa, även om Europa bara blivit
en liten del av en större enhet. Ännu
har vi ansvaret för den, det ansvar



som vår stora erfarenhet, våra
teologiska efterforskningar, våra
traditioner ger oss, och också det
ekumeniska arbete som vi hittills
utfört. Allt detta är mycket viktigt
även för de andra världsdelarna.
Därför är det viktigt att vi inte
kapitulerar och tycker synd om oss
själva, i det att vi säger: ”Så ja, vi är
bara en minoritet, vi vill åtminstone
bevara vårt antal kristna”, utan att vi
vågar bevara vår dynamism, öppna
vägar till ömsesidigt utbyte, så att vi
därigenom får nya krafter. Idag finns
det indiska och afrikanska präster i
Europa och även i Kanada, där
många afrikanska präster arbetar
flitigt. Det är ett ömsesidigt givande
och tagande. Men om vi i framtiden
kommer att få ta emot mera, måste vi
också fortsätta att ge med växande
mod och livfullhet.

Fråga från ZDF: Jag vill fråga om
ett ämne som ofta har behandlats,
Ers Helighet. I det som rör viktiga



frågor inom politik och vetenskap
låter de moderna samhällena sig
inte längre styras av de kristna
värdena – det vet vi genom olika
gallupundersökningar – och
kyrkan betraktas för det mesta
som en röst som förmanar eller till
och med bromsar upp
utvecklingen. Borde inte kyrkan ta
sig ur denna försvarsställning och
bli mera positiv när det gäller att
bygga upp framtiden?

Benedikt XVI: Jag skulle vilja säga att
i hur det än må vara med den saken
så är det vår skyldighet att framhålla
det som vi anser vara något positivt.
Och framför allt bör vi göra det
genom en dialog som förs mellan
kulturer och religioner, eftersom –
det har vi redan sagt – den
afrikanska kontinenten, den
afrikanska själen och också den
asiatiska, är förfärade inför vår
kyliga rationalitet. Det är viktigt att
de får se att det hos oss inte bara



finns detta. Det är också viktigt att
vår sekulära värld förstår att den
kristna tron inte är ett hinder utan
en bro som gör det möjligt att föra
dialog med andra världar. Det är inte
riktigt att tro att det helt rationella
tänkandet tack vare toleransen den
innebär eller anser sig äga har en
lättare inkörsport till andra
religioner. Det saknar ju till stor del
“de religiösa tentaklerna” och
sålunda den beröringspunkt med
utgångspunkt från vilken de andra
kan inleda en relation. Därför bör vi
och kan vi just genom det nya
interkulturella seendet visa att rent
rationellt tänkande som frigjort sig
från Gud inte är tillräckligt, utan att
det är nödvändigt med en vidare
rationalitet som förmår att se att
förnuftet inte är något som
utestänger Gud och som inser att den
kristna tron som utvecklats i Europa
även kan hjälpa världen att förstå att
förnuft och kultur är något som kan
förenas och att de i sin tur kan



förenas med en enhetlig och
förstående syn på världen. På så sätt
tror jag att vi har en stor uppgift, som
är att visa att Ordet som vi äger inte
hör hemma i historiens
skräpkammare utan att den är
nödvändig just i vår tid.

Vatikanradion frågar: Helige
Fader, låt oss tala om resor. När Ni
är i Vatikanen är det kanske lite
svårt för Er att vara långt ifrån
människorna och avskild från
världen, även här i den underbara
omgivningen runt om Castel
Gandolfo. Men Ni kommer snart
att fylla 80 år. Tror Ni att Ni med
Guds hjälp ännu kan göra många
resor? Vet Ni vad som förestår Er?
Det Heliga Landet, Brasilien, eller?

Benedikt XVI: Men jag är inte så helt
ensam. Det finns förståss så att säga
murar som omger mig, men också
“en påvlig familj”, och varje dag tar
jag emot många besök, särskilt när



jag är i Rom. Det kommer biskopar,
andra personer, statsbesök, kända
personer som önskar tala med mig
personligen och inte bara om politik.
Det finns alltså i mitt liv en mångfald
av möten som jag kan tacka Gud för
att de äger rum kontinuerligt. Och
det är ju också viktigt att Petrus
efterträdares säte blir till en
mötesplats, eller hur? Alltsedan
Johannes XXIII:s tid har pendeln
svängt åt andra hållet. Det är
påvarna som har börjat avlägga
besök. Emellertid måste jag säga att
jag inte känner mig tillräckligt stark
för att kunna företa många och långa
resor, men där dessa resor låter mig
sända ett budskap eller motsvarar en
verklig önskan, dit skulle vilja bege
mig i den utsträckning jag kan. Några
resor finns redan på programmet:
nästa år äger i Brasilien ett möte rum
med CELAM, det latinamerikanska
biskopsrådet, och jag tror att det blir
ett viktigt steg när man tänker på de
skiftande omständigheter som



Sydamerika just nu genomlever.
Besöket är också ägnat att förstärka
hoppet som är så livligt i denna
region. Därefter skulle jag önska resa
till det Heliga Landet och jag hoppas
att när jag besöker det kommer
freden att ha återvänt till området
och för övrigt överlåter jag mig på
det som Försynen har i beredskap åt
mig.

Vatikanradion frågar : Förlåt att
jag tjatar. Men även österrikarna
talar tyska och de väntar på Er i
Mariazell.

Benedikt XVI: Ja, det har vi också
bakat in i programmet. Jag lovade
det i ett obeaktat ögonblick. Det är en
plats som jag tycker så mycket om att
jag vid ett tillfälle sade: Ja, jag
kommer att återvända till Magna
Mater Austriae . Naturligtvis tog man
mig på orden och det blev till ett löfte
som jag kommer att hålla, och som
det blir mig en glädje att hålla.



Vatikanradion frågar: Ännu en sak.
Jag beundrar Er varje onsdag när
Ni firar generalaudiens. Då brukar
det komma 50 000 åhörare. Det
måste vara mycket tröttande,
Orkar Ni med det?

Benedikt XVI: Ja, det gör jag, den
gode Guden ger mig de nödvändiga
krafterna. Och när jag ser hur
förväntansfulla människorna är, så
blir jag naturligtvis glad och får nya
krafter.

Deutsche Welle frågar: Ers
Helighet, Ni sade nyss att Ni avgav
ett lite förhastat löfte. Betyder det
att Ni trots Ert höga ämbete och
alla protokollmässiga åtaganden,
ändå ibland låter Er dras med av
en spontan rörelse?

Benedikt XVI: Jag försöker det
åtminstone. Och även om det mesta
är protokollagt och överenskommet i
förväg så vill jag gärna bevara



utrymme för att ibland göra något
som berör mig personligen.

Bayerischer Rundfunk frågar: Ers
Helighet, kvinnor är mycket aktiva
inom olika ämbeten inom den
katolska kyrkan. Skulle deras
verksamhet inte bli ännu mera
synlig om de fick poster med ännu
högre ansvar inom kyrkan?

Benedikt XVI: Det pågår naturligtvis
en omfattande reflexion i denna
fråga. Som ni vet menar vi att vår
tro, apostlakollegiets
sammanställning, binder oss och inte
tillåter oss att ge prästvigningen åt
kvinnor. Men dessutom är det fel att
tro att det enda ämbetet som är av
vikt inom kyrkan är prästens. Under
kyrkans historia finner vi många
uppgifter och funktioner. Till att
börja med kyrkofärdernas systrar
tills vi når medeltiden, då många
stora kvinnor spelade en avgörande
roll, och ända fram till vår tid. Låt



oss bara ta som exempel Hildegard
av Bingen, som kraftfullt
protesterade mot biskopar och
påven, på Katarina av Siena och den
heliga Birgitta. Även i modern tid bör
kvinnor – och vi med dem – söka sin
rätta plats. I våra dagar finns de
också närvarande inom kurians olika
byråer. Men det finns ett problem av
rättslig art och det är jurisdiktionen
eftersom enligt kanonisk rätt hänger
beslutsfattandet ihop med det vigda
ståndet. Därför finns det
begränsningar men jag tror att dessa
kvinnor med sin framåtanda och sin
energi, som äger det som man kunde
kalla “andlig kapacitet” vet att skaffa
sig handlingsutrymme. Och vi andra
bör försöka lyssna på Guds rådslut,
så att det inte är vi som hindrar det
utan istället gläder oss åt att det
kvinnliga elementet i kyrkan får den
inta den plats som är rätt och
tillbörlig, med början hos Guds
moders och Maria från Magdala.



Fråga: Helige Fader, i våra dagar
talas det om att katolicismen för
allt flera människor börjar få en
ny fascination. Varifrån kommer
denna vitalitet och framtidstro i en
institution som å andra sidan är av
så gammalt datum?

Benedikt XVI: Jag skulle vilja säga att
hela Johannes Paulus II:s pontifikat
gjorde intryck på människorna och
förenade dem. Det som hände i
samband med hans död förblir på
något sätt något speciellt ur historisk
synvinkel, dvs. Det faktum att
hundratusentals människor begav
sig som dragna av en osynlig makt
till Petersplatsen, stod där i timmatal
och istället för att svimma av
utmattning lyckades hålla sig uppe
som om de var påverkade av en inre
kraft. Och sedan fick vi på nytt
uppleva det med anledning av mitt
eget påvetillträde och därefter i Köln.
Det är mycket vackert att känslan av
gemenskap på samma gång



förvandlas till ett uttryck för hopp,
och detta inte var som helst utan att
den får sin lyskraft just på en av de
platser som av traditionen hör till
den katolska tron. Denna strålglans
borde naturligtvis fortsätta in i det
vardagliga livet. De båda tingen
borde höra samman. Å ena sidan de
upplyftande ögonblicken där vi
känner att det är fint att vara här, att
Herren är närvarande att vi alla
utgör en stor församling som är
försonad med varandra ända långt
borta till världens gränser. Men
sedan är det också viktigt att bevara
denna kraft vi fått ta emot och låta
den upplysa den tröttsamma
vardagen och att låta våra liv
besjälas av dessa ljuspunkter och
även hjälpa andra att ansluta sig till
detta Guds folk på vandring. Men jag
vill också ta detta tillfälle i akt för att
säga att jag känner mig rörd av allt
som man gör för att förbereda mitt
besök, för allt som människor gör för
mig. Mitt hus har målats om, en



yrkesskola har gjort om staketet. En
evangelisk religionslärare har varit
med om det arbetet. Det är små
detaljer, men de är tecknet på att
man bryr sig. Allt detta är otroligt,
och jag menar inte att det har att
göra med mig själv, utan att det är
tecknet på en önskan att tillhöra
denna gemenskap i tro och att vilja
tjäna nästan. Att visa denna
solidaritet och att låta inspireras av
detta av Herren. Det är något som
gör mig mycket rörd och därför vill
jag också tacka alla för det av hela
hjärtat.

Fråga: Helige Fader, Ni talade om
gemenskap. Nu kommer Ni redan
för andra gången att besöka
Tyskland sedan man valde Er till
påve. Under Världsungdomsdagen
och kanske även under fotbolls-VM
har atmosfären i Ert hemland
ändrat sig. Det är som om tyska
folket blivit mera öppna, mera



toleranta och gladare. Vad
förväntar Ni Er av det tyska folket?

Benedikt XVI: Jag skulle vilja säga att
redan med andra Världskrigets slut
började en förvandling inifrån av det
tyska samhället, även av den tyska
mentaliteten, vilket sedan blev än
mer förstärkt genom återföreningen.
Vi har blivit mycket mera införlivade
med världssamfundet och
naturligtvis också blivit påverkade
av dennas mentalitet. Och på så sätt
har en del speciella drag i det tyska
folklynnet kommit i dagen som förut
var okända. Och kanske ansåg man
det vara kännetecknande för oss att
vara disciplinerade och
tillbakadragna, något som också är
sant till en viss del. Men om man
numera förstår vad vi har att leva
med så ser vi att tyskarna inte bara
är reserverade, punktliga och
disciplinerade utan de är också
spontana, glada och gästvänliga.
Detta är något mycket fint. Och jag



hoppas att dessa goda egenskaper
kommer att växa ännu mera och att
de blir uppmuntrade till detta och
även att de alltid förblir djupt
troende människor.

Vatikanradion frågar: Helige
Fader, Er företrädare salig- och
helgonförklarade ett stort antal
kristna. En del tycker att det var
för många. Nu till min fråga: Salig-
och helgonförklaringarna tillför
bara kyrkan något nytt om
personerna kan anses vara
verkliga förebilder. Tyskland har
givit upphov till ganska få heliga
och saliga om man jämför med
andra länder. Kan man göra något
för att se till att denna pastorala
dimension utvecklas och för att
behovet av salig- och
helgonförklaringar ger ett äkta
pastoralt resultat?

Benedikt XVI: I början tyckte även
jag att det stora antalet



saligförklaringar nästan skulle kväva
oss och att det kanske hade varit
bättre att välja ut några få gestalter
som vi kunde klara av att få in i
medvetandet. Under tiden har jag
decentraliserat
saligförklaringsförfarandet för att de
som saligförklaras skall kunna bli
mera synliggjorda på de geografiska
platser till vilka de tillhör. Kanske ett
helgon från Guatemala inte
intresserar människorna i Tyskland,
och tvärtom. En från Altötting
intresserar kanske inte en person i
Los Angeles, eller hur? Jag tror också
att denna decentralisering stämmer
med kollegialiteten bland biskoparna
och episkopatets kollegiala struktur,
och att det är bra också för att visa
att olika länder har sina egna
gestalter som är verkningsfulla just i
sina egna länder. Jag har också
observerat att dessa
salighetsförklaringar på olika platser
gör oräkneliga människor rörda och
att de säger: “Åh, äntligen en av oss!”



Och att de vänder sig till detta helgon
och får inspiration. Den salige tillhör
dem och därför måste vi vara
belåtna med att det finns så många.
Och även om vi, i takt med
världssamfundets utveckling,
kommer att lära känna dem bättre,
så är detta något mycket vackert.
Men framför allt är det viktigt att det
även inom detta område råder
mångfald och därför är det av största
vikt att även vi tyskar lär oss våra
egna helgon och att glädjas över
dem. Vid sidan av dem finns det
kanoniseringarna av de största
gestalterna, som angår hela kyrkan.
Jag anser att det är varje
biskopskonferens som bör välja dem,
som bör utvälja dem som är
lämpliga, de som verkligen
förmedlar något av sin karisma och
att man här bör välja ut dem som
verkligen gör djupt intryck på oss –
och de bör inte vara alltför många till
antalet. De kan göra det genom
trosundervisning, genom



predikningar, kanske de även kan
visa oss dem genom att låta
producera filmer som handlar om
dem. Jag kan tänka mig att det skulle
kunna gå att göra mycket vackra
filmer. Jag känner naturligtvis bara
mycket väl Kyrkofäderna. En film
som skulle handla om Augustinus,
eller en Gregorius av Nazianz och
hans egenart, hur han hela tiden
försökte undkomma de allt större
ansvarsområden som han fick … Vi
måste undersöka. Det finns inte bara
obehagliga situationer som vår tids
filmer talar så mycket om, utan också
fantastiska historiska gestalter, som
ändå inte är tråkiga och som äger
stor aktualitet. Till sist måste vi
försöka att inte tråka ut
människorna utan att visa på de
figurer som är aktuella för oss och
som kan ge oss inspiration.

Deutsche Welle frågar : Finns det
också några historier att berätta
som innehåller humor? År 1989 i



München tilldelades Er Karl
Valentin-orden. Vilken roll spelar
humor och livets lätthet i en påves
liv?

Benedikt XVI: (skrattar) Jag är inte en
person som jämt och ständigt tänker
ut roliga historier. Men för den skull
är jag inte heller en person som är
oförmögen att se livet från den
lustiga sidan. Att kunna se lyckan i
livet och inte ta sig själv alltför
mycket på allvar, det anser jag något
som är mycket viktigt och jag skulle
vilja säga att det också är nödvändigt
för mitt ämbete. En författare sade
att änglar kan flyga för de tar inte sig
själva på så stort allvar. Kanske
också vi skulle kunna flyga lite och vi
inte kände oss så viktiga.

Fråga: När man har en så viktig
uppgift som Ni, Ers helighet, så blir
man naturligtvis påpassad. Man
talar om Er. Och när jag läser i
pressen blir jag förvånad att



många säger att påven Benedikt är
en annorlunda personlighet än
kardinal Ratzinger. Hur ser Ni på
Er själv? om Ni tillåter mig en
sådan fråga.

Benedikt XVI: Jag har redan delats in
flera gånger. Först var jag den första
periodens professor och sedan
mellanperiodens professor, och så
kardinalen i början och kardinalen
längre fram. Nu kommer en ny
indelning. Naturligtvis spelar
omständigheter och situationer in
och även vilka människor man har
att göra med. Men låt oss säga detta:
min grundläggande personlighet och
grundläggande syn på livet har vuxit,
men dock förblivit densamma i det
väsentliga, och det gläder mig att
man nu noterar sådant som innan
förblev obemärkt.

Fråga: Skulle Ni kunna säga oss om
Er uppgift är något som Ni finner



nöje i, att det inte är något
betungande?

Benedikt XVI: Att säga detta vore att
ta i, för i själva verket är det lite
tröttande, men i vilket fall som helst
försöker jag att finna glädje och lycka
även i denna uppgift.

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

benedikt-xvi-vi-har-ett-positivt-
budskap-att-sprida/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/sv-se/article/benedikt-xvi-vi-har-ett-positivt-budskap-att-sprida/
https://opusdei.org/sv-se/article/benedikt-xvi-vi-har-ett-positivt-budskap-att-sprida/
https://opusdei.org/sv-se/article/benedikt-xvi-vi-har-ett-positivt-budskap-att-sprida/

	Benedikt XVI: "Vi har ett positivt budskap att sprida"

