
opusdei.org

Att låta Gud verka

Muntligt anförande av Kardinal
Ratzinger som publicerades i
L'Osservatore Romanos
särksilda bilaga med anledning
av Josemaría Escrivás
helgonförklaring

2002-10-09

Josemaría Escrivás tolkning av
namnet Opus Dei har alltid förvånat
mig. Han tolkade det på ett sätt som
man skulla kunna kalla biografiskt,
en tolkning som låter oss förstå
grundarens andliga sinne. Escrivá
visste att han måste grunda något,



men var alltid medveten om att detta
‘något’ inte var hans eget verk, att
han inte hade upptäckt något, att han
helt enkelt var ett Herrens redskap.
Därför var detta ‘något’ inte hans
verk utan Opus Dei, Guds verk. Han
var bara ett redskap genom vilket
Herren hade verkat.

När jag funderade på detta tänkte jag
på dessa vår Herres ord ur Johannes
Evangeliet (5, 17): «Min fader verkar
ännu i denna stund». Jesus uttalade
dem vid en diskussion med några
religiösa experter som vägrade
erkänna att Gud kunde verka även
under sabbatten. Denna debatt är
fortfarande öppen på något sätt i vår
tid, även bland kristna. Det finns
personer som menar att Gud har
“dragit sig tillbaka” efter skapelsen
och numera bryr sig inte om våra
dagliga angelägenheter. Enligt detta
synsätt skulle Gud inte längre kunna
ingripa i vårt dagliga liv. Jesu ord
hävdar dock motsatsen. En människa



som är öppen för Guds närvaro ger
akt på att Gud verkar alltid, även
idag. Därför bör vi låta honom
ingripa och låta honom verka. På
detta sätt blir sådant till som öppnar
nya framtidsutsikter och förnyar
mänskligheten.

Allt detta hjälper till att förklara
varför Josemaría Escrivá inte
uppfattade sig själv som grundare till
någonting utan endast som en
person som ville uppfylla Guds vilja,
som ville medverka i Guds handling,
i Guds verk. I denna bemärkelse står
Escrivá de Balaguers teocentriska
syn, dvs denna tro på att Gud inte
har dragit sig tillbaka från världen
utan fortfarande verkar och därför
måste vi ställa oss till hans
förfogande, i klart överenstämmelse
med Jesu ord. Det är, anser jag, ett
oerhört viktigt budskap. Det är ett
budskap som leder till seger mot vår
tids kanske största frestelse,
nämligen Guds påstådda



tillbakadragande från
världshistorien efter big bang. Guds
handling inskränker sig inte till
stunden för big bang, utan
fortskrider i tidernas gång vare sig i
naturens eller i människornas värld.

Verkets grundare brukade därför
säga: Jag har inte upptäckt
någonting; det är Någon Annan som
har gjort det och jag är därför till
hans förfogande som ett redskap. På
detta sätt är denna benämning, och
hela den verklighet som vi kallar
Opus Dei, intimt förknippade med
grundares inre liv. Ur hans yttersta
diskretion i denna fråga begriper vi
att han var i ständig dialog, i verklig
kontakt med Honom som har skapat
oss och verkat genom oss och med
oss. Om Mose läser vi i Andra
Moseboken (33, 11) att Gud pratade
med honom «ansikte mot ansikte,
som en man talar med sin vän». Även
om diskretionens slöja gömmer för
oss många detaljer, anser jag att vi ur



det lilla vi vet kan mycket väl
tillämpa på Josemaría Escrivá detta
“att tala som en man talar med sin
vän”, som öppnar världens portar för
att låta Gud vara närvarande i den,
verka i den och förändra allt.

Mot denna bakgrund förstår man
också bättre vad helighet och allmän
kallelse till heligheten betyder.
Kunskap om helgonens historia och
vetskapen att
kanoniseringsprocesser är ute efter
“heroiska” dygder kan leda oss
nästan oundvikligt till en felaktig idé
om heligheten: "Inte något för mig",
tänker vi, "för jag känner mig inte i
stånd att utöva heroiska dygder: det
är ett för högt ideal för mig”.
Heligheten framstår då som något
avsedd för “några få stora” vars
bilder vi ser på våra altaren, som är
helt annorlunda än vi andra, vanliga
syndare. Detta är dock ett felaktigt
helighetsbegrepp, en felaktig syn
som Josemaría Escrivá —och detta



anser jag vara det väsentliga— har
rättat till.

Heroisk dygd betyder inte att
helgonen ska utöva ett slags
“helighetsgympa”, något som vanliga
människor inte vågar utöva. Det
betyder istället att Guds närvaro
återspeglas i en människas liv, dvs
lyfter fram det som människan inte
själv kan göra. Detta är kanske bara
en fråga om ord, då adjektivet
"heroisk" har missuppfattats.
Uttrycket “Heroisk dygd” betyder
inte att någon har själv
åstadkommmit stora ting, utan det
att i denna persons liv framträder
ting som hon inte är upphov till, utan
är en följd av att hon har varit
genomsynlig och tillgänglig för Guds
verk. Att vara ett helgon är, med
andra ord, inget annat än att tala
med Gud som en man talar med sin
vän. Detta är heligheten.



Att vara ett helgon innebär inte att
man är förmer än alla andra. Ett
helgon kan till och med vara mycket
svag, med många brister i sitt liv.
Heligheten är denna intima förening
med Gud, att bli Guds vän: och att
låta den Andra, den Enda som
verkligen kan göra världen god och
lycklig, verka. Och när Josemaría
Escrivá talar om allas kallelse till
helighet tror jag att han i botten
knyter an till sin egen personliga
erfarenhet av att inte ha gjort något
stort av sig själv, utan att bara ha låtit
Gud verka. Och så har en förnyelse,
en kraft till det goda, blivit till i
världen, även om alla mänskliga
svagheter kvarstår. Vi duger alla
verkligen till, vi är alla kallade till, att
öppna oss för vänskapen med Gud,
till att inte släppa Guds hand, att
gång på gång vända oss om till Gud
och tala med honom som man talar
med sin vän, i medvetenhet om att
Herren är verkligen allas vän, även



deras vän som inte själva förmår
utföra stora ting.

Av allt detta har jag uppnått en
bättre förståelse för Opus Deis
huvuddrag, denna slående förening
mellan å ena sidan en fullständig
trohet till Kyrkans stora tradition och
tro, med en avväpnande enkelhet,
och å andra sidan en ovillkorlig
öppenhet till världens utmaningar, i
den akademiska världen, i arbetets
värld, i näringslivet osv. Den som har
denna förening med Gud, den som är
i ständig dialog med honom, kan
våga bemöta dessa utmaningar utan
rädsla; eftersom den som är i Guds
händer faller alltid tillbaka i Guds
händer. På detta sätt försvinner
rädslan och istället inträder modet
att bemöta dagens värld.

Card. Joseph Ratzinger // Osservatore
Romano



pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/att-

lata-gud-verka/ (2026-01-12)

https://opusdei.org/sv-se/article/att-lata-gud-verka/
https://opusdei.org/sv-se/article/att-lata-gud-verka/

	Att låta Gud verka

