
opusdei.org

Ärkebiskop Zollitsch
fordrar solidaritet
med Påven

Den tyska biskopskonferensens
ordförande, ärkebiskop dr.
Robert Zollitsch, har uttalat sig
för ett klart erkännande av det
andra Vatikankonciliet och för
solidaritet med påven Benedikt
XVI. Artikeln återfinns
oavkortat nedan.

2009-02-13

Ensam gick påven Benedikt XVI den
28 maj 2006 genom porten till



förintelselägret Auschwitz. Han gick
längs de minnesstenar, som rests för
offren och stannade till: ”Här är
minnesstenen på hebreiska. Det
tredje rikets makthavare ville förinta
hela det judiska folket, utplåna det
från mänsklighetens karta”. Skakad
över ondskan ville han helst inte
tala: ”Att tala på denna skräckens
plats med en anhopning av
förbrytelser mot Gud och
människorna utan paralleller i
historien, är nästan omöjligt och är
särskilt svårt och plågsamt för en
kristen, en påve, som kommer från
Tyskland.” Sin tillflykt tog påven till
en psalm, som judarna och de kristna
har gemensamt.

Nio månader tidigare lovade
Benedikt XVI i Kölns synagoga att
föra arvet efter sin föregångare
påven Johannes Paulus II vidare.
Med eftertryck förklarade han, hur
det andra Vatikankonciliet (1962-65)
det stora programmatiska



biskopsmötet under 1900-talet, hade
erkänt de gemensamma rötterna hos
kristna och judar. Han vände sig mot
varje form av antisemitism och
appellerade till samtidens ansvar, att
det ondas makter ”aldrig någonsin
mer” skulle få överhanden. Bara för
några dagar sedan påminde han om
att reflektera över Shoah, förintelsen,
som ledde till, att det ondas
oförutsedda makt, grep
människornas hjärtan.

Med Påvens flerfaldiga gånger
uttalade inställning till Förintelsen
inställer sig frågan: Vad har hänt som
gör att han, som oupphörligen
uttryckt sin avsky för Förintelsen, får
höra en unison kör, som fordrar, att
han en gång för alla förklarar sig?

Ett första svar, som stannar vid ytan,
lyder: tillbakadragandet av en
sanktion. En straffeftergift har
erbjudit ett falskt närmande och
förmörkat allt, och därför måste



Påven förklara sig. En straffeftergift?
Katolska kyrkan känner till kyrkliga
straff, till vilka också
exkommuniceringen hör. Den som
straffas får inte längre ta emot
sakramenten. De ledande biskoparna
i det separatistiska brödraskapet St.
Pius blev på detta sätt bestraffade,
eftersom de 1988 mot ett uttryckligt
förbud från Vatikanen blev vigda till
biskopar, som skulle säkra denna
grupps fortbestånd.

Men vilka är skälen till denna
straffeftergift? Påven Benedikt hyser
ett stort intresse av ett stegvis
närmande till en återförening mellan
den katolska kyrkan och
separatisterna, som ges bättre
möjligheter, om inte dessa biskopar
är exkommunicerade. Att ta tillbaka
detta straff är Påvens rättighet, som
han har använt. Märk väl, och här
har medierna inte klart sett
skillnaden: I detta beslut ingår inte
en tillåtelse att verka som katolska



biskopar och präster; de har inget
ämbetsuppdrag i Kyrkan. De är ännu
utanför. Skulle de någon gång fullt ut
vilja få utöva sin präst- eller
biskopstjänst med alla prästliga och
biskopliga rättigheter och plikter, så
måste de först, utan om och men,
avsvärja sig sina ofta dumma och
upprörande idéer och helt och fullt
erkänna Kyrkans lära, som den
återges i det andra Vatikankonciliet.
Vad gäller detta, har inte Vatikanen
tvekat ett ögonblick. Om det
någonsin kommer att gå så långt?
Man kan tvivla på det.

För påven Benedikt var detta tvivel
inget tillräckligt skäl till att inte våga
ta steget. Vilket är det djupare,
teologiska skälet till Benedikts
beslut? Det handlar om det andra
Vatikankonciliet. Hans tal till den
romerska kurian 2005 kan ge en
hänvisning. I det betonar Benedikt
XVI, att allt hänger på den ”korrekta
tolkningen av konciliet”. Han



nämner två tolkningar, som han
kallar ”brytningens hermeneutik”
och ”reformens hermeneutik”. Den
första uppfattar Påven som en fara.
”Diskontinuitetens hermeneutik
innebär en risk för en brytning
mellan den förkonciliära och
efterkonciliära Kyrkan”. Han
förklarar, hur anhängarna till denna
uppfattning ständigt kommer att
kräva nya reformsteg och teologiska
ställningstaganden och därigenom
stödja sig på konciliet. Benedikt
bekänner sig till konciliet, utan
inskränkning. För honom betyder det
ett kyrkohistoriskt viktigt steg på
reformens väg, ”förnyelsen av ett
subjekt, Kyrkan. i det att man
behåller kontinuiteten; Kyrkan är ett
subjekt, som med tiden växer och
utvecklar sig men ändå förblir sig
själv …” Ohistoriskt tänker Benedikt
alltså inte alls. Han är ingalunda den
”hänryckte”, som på avstånd till
varje pris försvarar traditionen och
en stelbent troslära. Men han är för



kontinuiteten och lägger mycket
skarpsinne och energi på att lyfta
fram den för- och efterkonciliära
Kyrkan som den, som är identisk
med Jesu Kristi Kyrka.

Den som tänker så, och som med
hänförelse gör sig till en försvarare
av kontinuiteten, måste uppleva
Piusbrödernas utanförskap som en
nagel i ögat. Piusbrödraskapet är ett
slags ständig fråga, huruvida
konciliet skapat en reform och inte
en brytning. Därför utmanar
Piusbröderna den tidigare
kardinalen Ratzinger och den
nuvarande påven. Han vill göra sitt
yttersta för att vinna dem för
konciliet och få dem bort från deras
felaktiga, okatolska synsätt. Det är
för påven Benedikt något av en
mardröm: att det under hans
pontifikat skulle kunna bli en
slutgiltig brytning. Kanske är det
egentliga skälet till upphävandet av
exkommuniceringen.



Man kan diskutera detta påvens
engagemang och tycka, att enheten
med Piusbröderna inte är något
viktigt tema för en kyrka mitt i en
pulserande värld, som ropar efter
orientering och trygghet. På inget
sätt förtjänar Påven nu så upprörda
anklagelser om att vara
tillbakasträvande. Han handlar
ansvarsfullt, och det är han, inte de
många, som på ett särskilt sätt har
ansvar för att ta beslut för den
världsvida Kyrkan, och hur konciliets
stora teman ska levandegöras. De
svåra kontroverserna under de
senaste dagarna har dessutom än en
gång på nytt fått oss att uppleva det
andra Vatikankonciliets stora skatter
och utmaningar. Vad vore den
katolska kyrkan idag utan sin lära
om samvets- och religionsfrihet och
utan en förnyad uppfattning om stat
och samhälle? Var skulle hon stå
utan försoningens gester gentemot
judarna och uppskattningen av
religionerna? Vad vore hon utan det



ständiga strävandet efter
ekumeniken? Och vad utan
lekmännens mobilisering, som
konciliet modigt förespråkade.

Ett mycket stort skäl till den
uppkomna turbulensen ligger i, att
Kyrkans ämbetsmän i stor
utsträckning arbetar självständigt
bredvid varandra och framlägger
sina förslag utan att först diskutera
dem med varandra, och hur dessa
passar in i det hela. Upphävandet av
exkommuniceringen är inte bara en
kyrkorättslig nådeakt, utan den har
också politiska aspekter, som det
gäller att beakta i inledningsskedet.
Om man i Rom inte måste lära sig
och träna metoder hur det adekvata
beslutsfattandet och motsvarande
förarbetet för påven måste se ut?

Utan tvivel har dessa veckors
händelser skadat den katolska
kyrkan. De gav ett falskt intryck av
att Kyrkan alltför snabbt vinnlade sig



om närmandet till ganska mörka
människor och befann sig på väg
tillbaka till det förgångna. Det
smärtar var och en, som känner
samhörighet med Kyrkan och vet att
uppskatta den kristna trons kraft.
Därför är det viktigt, att inomkyrkligt
– vare sig genom det fåtal anhängare,
som Piusbröderna har, eller genom
den allmänna meningen, inte trassla
till det hela genom att diskutera ihjäl
varandra och inte ge varandra råd,
om vad som skulle vara bättre
reaktion i denna situation. Viktigare
är den ömsesidiga solidariteten med
varandra och med Påven.

Jag tvivlar inte på, att Påven tar de
riktiga besluten och kommer att ge
signaler, för att all rädsla för en
kyrklig restauration ska komma på
skam. Två resor ligger framför
honom: till Afrika och till det heliga
landet. Påven Benedikt kommer att
uppskattande och på samma nivå
möta judar och muslimer för att i



handling omsätta det som konciliet
ville. Gester är nödvändiga. De visar,
att Kyrkan på ett nytt sätt ser framåt
och söker ett närmande alldeles
särskilt till den moderna människan,
som ofta lever utan en katolsk
uppfostran och trygghet med
föreställningar och ett
frihetsmedvetande, som närmast är
främmande för kyrkligt tänkande.
Också detta hör till konciliet. Båda,
blicken bakåt och framåt, är viktiga,
också modet inför det nya, empati
och sympati.

Vi tyska biskopar kommer därför att
vid Påvens sida verka för att i den
moderna världen ge evangeliet och
den kristna tron en god klang, som
likaså står i konsonans med Kyrkans
långa historia, och som tar de
aktuella utmaningarna på allvar. I
detta styrker de senaste debatterna
också mig personligen som
ordförande för biskopskonferensen,
som i likhet med alla andra tagit del



av denna debatt och ibland upplevt
den bekymmersam. Vår Påves
omsorg om att hålla Kyrkan levande
med sina rötter, i stället för att kapa
rötterna, framstår som enda
alternativet.

Ert beaktande kräver efter de
turbulenta veckornas ibland (alltför)
snabba kommentarer och slutsatser
en ny eftertanke och kanske också
åtskilliga nya steg.

Frankfurter Allgemeine
Sonntagszeitung, den 8 febr.
2009

pdf | Dokument automatiskt skapad
från https://opusdei.org/sv-se/article/

arkebiskop-zollitsch-fordrar-solidaritet-
med-paven/ (2026-01-13)

https://opusdei.org/sv-se/article/arkebiskop-zollitsch-fordrar-solidaritet-med-paven/
https://opusdei.org/sv-se/article/arkebiskop-zollitsch-fordrar-solidaritet-med-paven/
https://opusdei.org/sv-se/article/arkebiskop-zollitsch-fordrar-solidaritet-med-paven/

	Ärkebiskop Zollitsch fordrar solidaritet med Påven

