
opusdei.org

7. december – Osmi
dan devetdnevnice k
Brezmadežni

Besedila za meditacijo med
devetdnevno pripravo na
praznik Marijinega
brezmadežnega spočetja.
Predlagane teme: Marija,
Kraljica miru; sprava z bratom;
mir božjih otrok.

JEZUS se je povzpel v nebo. Apostoli,
čeprav so bili priče njegovega
vstajenja, še vedno čutijo določen
strah pred oblastmi. V tistih
trenutkih jih vidimo, kako
»enodušno vztrajajo v
molitvi« (prim. Apd 1,14).



Potrebujejo medsebojno podporo. Na
tistih srečanjih pa ima Brezmadežna
Marija posebno mesto. Sprejmejo jo
kot mater. Ona jih nagovarja kot
svoje otroke. Sredi sovražnega okolja
so v njeni navzočnosti našli isto
varnost, kot jo ima otrok v
materinem naročju. Mir, ki bo v
polni meri dosežen ob prihodu
Svetega Duha, ki jim bo omogočil, da
se bodo obračali na Boga kot na
Očeta. Takole v istem obdobju piše
sveti Pavel: »Bog [je] poslal v naša
srca Duha svojega Sina, ki vpije: ‘Aba,
Oče!’ Potemtakem nisi več suženj,
temveč sin« (Gal 4,6-7). Po prihodu
Tolažnika se bodo apostoli na nasilje
in sovražnost mogli odzivati z
mirom, ki ga vidijo v Mariji, polni
milosti. Tako kot zanjo bodo tudi za
njih lahko veljale Jezusove besede:
»Blagor tistim, ki delajo za mir, kajti
imenovani bodo božji sinovi« (Mt
5,9).



Sveti Duh pričuje v naših dušah, da
smo po milosti božji sinovi v
Kristusu. In »to je naša moč in naša
gotovost,« pravi prelat Opus Dei,
»zavedanje, da nas ljubi Oče, ki vse
ve in vse zmore«.[1] Z učlovečenjem je
Bog potrdil svoje prebivališče v duši
svete Marije, ki je poleg tega, da je
bila ljubljena božja Hči, postala tudi
Mati Božjega Sina in Nevesta Svetega
Duha. Ta vez s tremi božjimi osebami
ji je omogočala, da je v življenju
mirno sprejemala težave, zlasti tiste,
ki jih je morala prestati kot Jezusova
Mati, ki niso bile nič drugega kot
bridkosti njenega lastnega Sina.
Apostoli se zatečejo k njej, kajti
Marija prinaša mir, ki izhaja iz
tesnega občestva z Bogom. Na osmi
dan devetdnevnice k Brezmadežni se
lahko kakor učenci obrnemo k njej in
ji kličemo Kraljica miru. »Kadar se
vznemiri tvoja duša, družinsko ali
poklicno okolje, sožitje v družbi ali
med narodi, jo nenehno kliči s tem
nazivom: Regina pacis, ora pro nobis!



– Kraljica miru, prosi za nas! Si
poskusil vsaj takrat, ko si izgubil
mir? … – Presenečen boš nad
takojšnjo učinkovitostjo tega klica.«[2]

JEZUS je s svojim življenjem uresničil
mir. S svojo krvjo je spravil dve
stvarnosti, ki sta bili od Adamovega
greha naprej v nasprotju. Združil je
nebo in zemljo, Boga in človeka.
Skratka, odprl nam je vrata večnega
življenja, tako da je daroval samega
sebe. Zato miroljuben ni preprosto
nekdo, ki poskuša uskladiti dve
strani: on sam s svojim življenjem
ustvarja mir, kjerkoli se nahaja.

Lahko si predstavljamo, da so med
apostoli obstajale razlike. V
evangelijih vidimo, kako je vsak
izmed njih imel svoj način bivanja in
dojemanja stvarnosti. In to, kot se
dogaja v vsaki družini, je najbrž



povzročilo kakšno napetost. Sčasoma
se je po božji milosti njihovo srce
spreminjalo, dokler niso postali
svetniki, ki jih danes častimo. Na tem
popotovanju so srečanja ob Devici
Mariji spodbudila to sveto občestvo
src. Iz Marijine združenosti z
Jezusom so se učili, kolikšno
vrednost ima ohranjanje miru z
Bogom in z brati, celo s tistimi, ki se
zdijo sovražniki. V njihovem
najbližjem, domačem krogu, so se
lahko spominjali tega, kar so slišali iz
Učiteljevih ust: »Če prineseš svoj dar
k oltarju in se tam spomniš, da ima
tvoj brat kaj proti tebi, pústi dar tam
pred oltarjem, pojdi in se najprej
spravi z bratom, potem pa pridi in
daruj svoj dar« (Mt 5,23-24). Za
Jezusa je bila pomembnejša
spravljenost z bratom kot pa
katerikoli obred v templju, pa naj je
bil še tako slovesen. Iz teh besed
razumemo, da Jezus noče, da bi naši
odnosi sloneli na nekakšnih
premirjih, z nezaceljenimi ranami,



ob katerih bi enostavno živeli naprej.
Za nas si želi resničnega miru, ki
pušča ob strani lastno mnenje ali
način gledanja na življenje, da bi
dosegli nekaj dragocenejšega:
občestvo, ki daje zavedanje, da smo
božji otroci. »Blagor tistim, ki delajo
za mir, kajti imenovali se bodo božji
otroci« (Mt 5,9).

Ta mir pa ni zgolj v prenašanju bolj
ali manj resnih napak ali žalitev
drugih ljudi, kot da bi bilo to nekaj
neizogibnega. Kdor si prizadeva za
mir, je prvi, ki ima od te želje korist.
Ne le zato, ker je deležen
obnovljenega občestva, ko je to
doseženo, ampak tudi zato, ker v sebi
razvije takšen pogled in srce, ki kot
sad Svetega Duha ustvarja več miru
in razumevanja tam, kjer se nahaja.
Tudi tisto, kar je prej morda
pomenilo neko majhno vojno s
katerim od bratov, človek sedaj
odkrije kot pot edinosti, očiščenja,
odprtosti za milost. »Božji otroci so



imenovani tisti, ki so se naučili
umetnosti miru in jo udejanjajo;
vedo, da ni sprave brez darovanja
lastnega življenja in da je treba mir
iskati vedno in v vsakem primeru.«[3]

Ko je treba med seboj spraviti dva
brata, ni nikogar, ki bi mogel to
opraviti boljše od matere. Kakor
apostoli tudi mi v naši brezmadežni
materi najdemo moč, da zdravimo in
z božjim mirom napolnimo odnose z
našimi brati in sestrami.

MIR, o katerem govorijo blagri, ni
zgolj stvar notranje harmonije,
odsotnosti težav. »Ta pomen besede 
mir je nepopoln in ga ne smemo
absolutizirati, kajti v življenju lahko
nemir predstavlja pomemben
trenutek rasti. Pogosto je Gospod sam
tisti, ki v nas zaseje nemir, da bi se
odpravili iskat njega, da bi ga
našli.«[4] Dejansko je Jezus sam



predstavljen kot »znamenje, ki se mu
nasprotuje« (Lk 2,34), zato da miru
ne bi iskali v naši lastni gotovosti,
ampak v tisti, ki nam jo daje on sam
in ki se razlikuje od miru tega sveta
(prim. Jn 14,27).

Težko si je predstavljati življenje brez
zapletov. Vsi pogosto doživljamo
situacije, ki nas pretresajo. Niti sveti
Mariji ni bila prihranjena bolečina,
utrujenost in negotovost. Zato Jezus
ne obljublja preproste človeške
spokojnosti, saj se zaveda njene
krhkosti. Mir, ki nam ga on ponuja, je
zaznamovan z zaupanjem, ki ga
imajo božji otroci v svojega Očeta.
»Četudi se vse potaplja in končuje,«
je zapisal sveti Jožefmarija, »četudi
se dogodki strašno neprijetno vrstijo
v nasprotju s pričakovanji, se z
vznemirjanjem nič ne pridobi. Poleg
tega se spomni zaupne prerokove
molitve: ‘Gospod je naš Sodnik,
Gospod je naš Zakonodajalec, Gospod
je naš Kralj, On nas rešuje.’ – Moli jo



pobožno, vsak dan, da svoje ravnanje
prilagodiš načrtom Previdnosti, ki
nas vodi v naše dobro.«[5]

Sveti Luka nam predstavi Marijino
držo, ko se v njenem življenju pojavi
kaj, kar bi jo lahko vznemirilo, ker
tega ne razume: »Vse te stvari [je]
ohranila v svojem srcu« (Lk 2,51).
Tudi mi, tako kot apostoli na začetku
porajajoče se Cerkve, lahko svoje
skrbi prepustimo v roke
Brezmadežne Marije. Ona bo
posredovala kot dobra mati in nam
dosegla mir božjih otrok.

[1] Msgr. Fernando Ocáriz, Meditacija,
8. 10. 2022.

[2] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 874.

[3] Frančišek, Avdienca, 15. 4. 2020.

[4] Prav tam.



[5] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 855.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/meditation/7-december-osmi-dan-

devetdnevnice-k-brezmadezni/ (19. Feb.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/meditation/7-december-osmi-dan-devetdnevnice-k-brezmadezni/
https://opusdei.org/sl-si/meditation/7-december-osmi-dan-devetdnevnice-k-brezmadezni/
https://opusdei.org/sl-si/meditation/7-december-osmi-dan-devetdnevnice-k-brezmadezni/

	7. december – Osmi dan devetdnevnice k Brezmadežni

