
opusdei.org

Zvestoba, ki se
obnavlja

Praznik sv. Jožefa usmerja naš
pogled k lepoti zvestega
življenja. Jožef je zaupal v Boga,
zato je mogel na zemlji biti
zaupnik, ki je skrbel za Marijo
in Jezusa, v nebesih pa je kot
dobri oče, ki varuje našo
zvestobo.

18. Mar. 2020

Sveti Jožef, vir fidelis et iustus (prim. 
Prg 28,20), je bil zvest in pošten
zaradi ljubezni, ki je navdajala
njegovo dušo in mu je omogočala



ljubiti poti, ki jih je zanj začrtala
božja previdnost. »Jožef se je brez
pridržkov predal v božje roke,
vendar se ni nikdar odrekel presoji
dogodkov in tako je dosegel tisto
stopnjo razumevanja božjih del, ki je
resnična modrost. Na ta način je
polagoma spoznal, da imajo
nadnaravne zamisli božjo skladnost,
ki je včasih v nasprotju s človeškimi
načrti.«[1] Sv. Jožef je moral svojo
zvestobo obnavljati ves čas
človeškega popotovanja božje
Besede: v presenečenju ob
oznanjenju, pri popisovanju v
Betlehemu, na begu v Egipt, pa tudi
ko je bil otrok izgubljen v Jeruzalemu
in ga je našel v templju … Z razumno,
naglo in veselo pokorščino je storil,
kar je Bog od njega pričakoval.

V teku življenja se zvestoba obnavlja.
Kdor je poročen, obnovi svojo
ljubezen vsak dan in še posebej ob
nekaterih obletnicah. Tako ta
ljubezen vedno bolj raste. Ko nekdo



sledi klicu Jezusa Kristusa, se ravno
tako udejanja odločitev za izročitev
iz ljubezni. Ko človek prvikrat na klic
odgovori »da«, ne ve vsega, kar ga bo
Bog prosil, vendar se že takrat hoče
izročiti v celoti in za vedno.

Sila, ki osvaja čas

»V malem si bil zvest, čez veliko te
bom postavil. Vstopi v veselje svojega
gospodarja« (Mt 25,21). Na koncu
prilike o talentih je vzpostavljena
povezava med zvestobo in
Gospodovim veseljem, potem ko se
poudari pomembnost drobnih stvari.
Zvestoba vodi od najmanjšega k
največjemu, od skrbi za to, kar nam
je zaupano na zemlji, pa vse do večne
slave. Zvestoba je v izpolnjevanju
tega, k čemur se je nekdo zavezal; je
krepost, povezana z
resnicoljubnostjo in
verodostojnostjo, kajti gre za
skladnost med besedo, ki jo dá zvest
človek, in njegovimi dejanji. Toda



zvestoba, ki odpira nebeška vrata,
sega onkraj tega ujemanja in
zaobjema življenje v njegovi
celovitosti: je krepost, ki se preizkuša
skozi čas, vse od trenutka, ko človek
doseže jasnost o svoji osebni
istovetnosti ter o razmerju do Boga
in do drugih. Zvestoba vsebuje torej
dinamično razsežnost: človekovo
bivanje je podvrženo spremembam
in zvestoba je kakor sila, ki osvaja
čas, ne togo ali inertno, temveč na
ustvarjalen način, tako da nove
okoliščine vsakega dne vključuje v
svojo zavezanost in s tem daje
neprekinjenost, gotovost in
plodovitost življenju, da bi mogla
vstopiti v nebeško srečo. Skratka,
»zvestoba je popolnost ljubezni«[2] in
odrešuje čas (prim. Ef 5,16).

Sveto pismo nam kaže, kako
brezpogojnost zvestobe odraža
odgovor na božjo zvestobo. Zaveza z
Bogom in Kristusova zvestoba sta
temelj in zgled za človeško zvestobo.



Vsaka pristna zvestoba je povezana s
prvotno zvestobo, z zvestobo Boga,
istočasno pa obstaja tesna vez med
zvestobo do Boga in zvestobo do
drugih.

Bog ima načrt za vsakega človeka,
četudi ga ta ne pozna in se ne zaveda
vedno, da bo Bog nagradil zvestobo
njegovi poklicanosti in poslanstvu, ki
ga spreminja v bitje, na novo
ustvarjeno po milosti. »Zmagovalcu
bom dal od skrite mane. Dal mu bom
tudi bel kamenček in na kamenčku
bo napisano novo ime: tega ne pozna
nihče, razen tistega, kdor ga
prejme« (Raz 2,17). Bel kamenček so
prejemali zmagovalci na športnih
tekmovanjih; bel kamenček je na
sodiščih služil za oprostitev
obtoženca; označen kamenček je bil
običajno vstopnica na zasebna
praznovanja. Zaradi svoje zvestobe
bom postal zmagovalec in mogel
bom vstopiti na božjo gostijo, ko bom
očiščen po milosti: »Blagor njim, ki so



povabljeni na Jagnjetovo poročno
gostijo« (Raz 19,9). Cilj moje zvestobe
je biti deležen božjega življenja, v
polni vzpostavitvi kraljestva, ki je
kraljestvo ljubezni.

Bog je zvest

Stara zaveza izpostavlja zvestobo
Boga in pravi, da je emet in hesed,
resničen in usmiljen: njegovo
usmiljenje je kakor nebesni svod in
njegova zvestoba je velika kakor od
zemlje do oblakov (prim. Ps 53; 5 Mz
7,9; 32,4; Iz 49,7; Ps 144,13). Zvestoba
je povezana z božjim razodevanjem.
Ko pove svoje ime, Bog istočasno
razodene svojo zvestobo, ki je od
vekomaj in do vekomaj. Tak je glede
preteklosti, saj je Bog naših očetov;
takšen je v prihodnosti, saj bo vedno
z nami (prim. 2 Mz 3,6.12). »Bog, ki
razodene svoje ime kot ‘Jaz sem’, se
razodene kot Bog, ki je zmeraj tukaj,
navzoč pri svojem ljudstvu, da bi ga
reševal.«[3]



Bog je vedno navzoč in vedno drži
svoje obljube.[4] Od tod pomembnost
tega, da se zavedamo božje
navzočnosti, kar je ena izmed prvih
stvari, ki se jih naučimo v notranjem
življenju: molitveni vzkliki, pogledi
na podobe Device Marije so
konkretni načini, kako pri delu
obuditi to pričujočnost tistega, ki nas
je izbral, ki nas je ustvaril, ki nas
ohranja v bivanju, ki nas gleda z
očetovsko ljubeznijo. Božja zvestoba
je posledica te ljubezni, se pravi
njegove biti same: »Bog, Tisti, ‘ki je’,
se je razodel Izraelu kot tisti, ki je
‘velik v milosti in zvestobi’ (2 Mz
34,6). Ta dva izraza naznačujeta v
zgoščeni obliki bogastvo božjega
imena.«[5] Kadar smo zvesti, smo bolj
podobni temu Bogu, ki je ljubezen in
vedno zvest. »Bog doda svetemu
življenju tistih, ki spolnjujejo njegovo
voljo, neslutene razsežnosti: to, kar je
važno, kar vsemu daje vrednost, kar
je božje. Bog je preprostemu in
svetemu Jožefovemu življenju dodal



– če smem tako reči –, življenje
Device Marije in Jezusa, našega
Gospoda. Bog se ne pusti premagati v
velikodušnosti.«[6]

Naša zvestoba sloni na božji
zvestobi

Kristjani trdno izpovedujemo svoje
upanje, kajti zvest je on, ki nam je dal
obljubo (prim. Heb 10,23; 11,11) in
nas poklical: »On, ki vas kliče, je
zvest in bo to izpolnil« (1 Tes 5,24),
On je temelj naše zvestobe. Sv. Pavel
to božjo zvestobo brez oklevanja
poveže z zvestobo Jezusa Kristusa:
»Toda Gospod je zvest in vas bo
utrdil in obvaroval pred hudičem« (2
Tes 3,3). Trdimo, da je Jezus Kristus
isti včeraj, danes in vedno: »Iesus
Christus heri et hodie idem, et in
sæcula!« (Heb 13,8).

Naše življenje ni vedno lahko, ni s
cvetlicami posejana pot. Kot del vsake
zvestobe Bog računa tudi s trpljenjem;
o tem uči sv. Peter: »Zato naj tudi tisti,



ki po božji volji trpijo, svoje duše
izročajo zvestemu Stvarniku s tem, da
delajo dobro« (1 Pt 4,19).
Zaznamovani smo s posledicami
izvirnega greha. Naša zvestoba se
utrjuje še posebej s sprejemanjem
naše krivde in z našo prošnjo za
odpuščanje: »Če svoje grehe
priznavamo, nam jih bo odpustil in
nas očistil vse krivičnosti, saj je zvest
in pravičen« (1 Jn 1,9). To je v našem
življenju bistveno: da bi bili zvesti, je
treba priznati osebne
pomanjkljivosti, saj potrebujemo
prečiščenje srca. Če bi se hoteli
približati Gospodu in ne bi začeli z
»mea culpa«, kot to delamo pri sveti
maši, ne bi dosegli ničesar.

Naša zvestoba je odgovor na klic
Boga, ki je zvest in ki nas hoče
pobožanstviti, tako da nam daje
Svetega Duha. Sv. Pavel zelo dobro
razloži, kako se smisel našega
bivanja kot poklicanosti razvija iz te
božje zvestobe: »Zvest je Bog, ki vas



je poklical v občestvo s svojim Sinom
Jezusom Kristusom, našim
Gospodom. […] Znašli ste se le pred
človeško preizkušnjo, Bog pa je zvest
in ne bo dopustil, da bi bili
preizkušani čez svoje moči, ampak
bo ob preizkušnji tudi omogočil
izhod iz nje, da jo boste mogli
prestati« (1 Kor 1,9; 10,13). Od Boga
ne bomo nikdar prejeli razočaranja.
Samo On je vreden absolutne
ljubezni, kajti ta ljubezen sega onkraj
smrti.

Bog je dober

Da bi bili zares zvesti, tudi v težkih
okoliščinah, se moramo resnično
zavedati, da je Bog neskončno dober.
To čudovito dejstvo odkrijemo v
molitvi, v zakramentih, v stiku z
drugimi. Obstaja absolutno
prvenstvo milosti, darú usmiljenega
Boga, ki poživlja vsako zvestobo:
»Nos diligimus, quoniam ipse prior
dilexit nos« (1 Jn 4,19), mi ljubimo,



ker nas je On prvi vzljubil. Ljubi nas
nadvse ljubeči Bog Oče, ki nam je
poslal svojega Sina Jezusa. »Bog je
namreč svet tako vzljubil, da je dal
svojega edinorojenega Sina, da bi se
nihče, kdor vanj veruje, ne pogubil,
ampak bi imel večno življenje« (Jn
3,16).

Zvestoba temelji na božji ljubezni in je
popolnost ljubezni. »Ljubezni naše
mladosti, ki smo mu jo po božji
milosti velikodušno izročili, mu ne
bomo s tekom let spet odvzeli.
Zvestoba je popolnost ljubezni: v
ozadju vseh grenkob, do katerih lahko
pride v življenju Bogu izročene duše,
je vedno kanček pokvarjenosti in
nečistosti. Če je zvestoba celovita in
neokrnjena, bo vesela in
neizpodbitna.«[7]

Gospod pravi, da bo Sveti Duh
obsodil svet »glede greha, ker vame
ne verujejo« (Jn 16,9). To trditev
lahko razumemo ne samo v zvezi z



nevero v to, da je Jezus Kristus pravi
Bog in človek, ampak tudi v zvezi z
»grehom« zaradi nepopolnega
zaupanja v njegovo ljubezen do nas.
Morda ne zmoremo v polnosti
vgraditi v svoje življenje teh nekoliko
skrivnostnih besed sv. Pavla: »Quod
autem nunc vivo in carne, in fide vivo
Filii Dei, qui dilexit me et tradidit
seipsum pro me« (Gal 2,20). Zato je
dobro, da se vprašamo: Ali to
življenje, ki ga zdaj živim v mesu,
živim v veri v Božjega Sina, ki me je
vzljubil in sam sebe daroval zame?

Verovati v božjo ljubezen

Po božjem daru imamo vero in po
njej vemo, da je Bog ljubezen in da se
je ta ljubezen v najvišji meri razodela
v ljubezni Jezusa Kristusa, ki je umrl
za vsakogar izmed nas, ki se nam
podarja v evharistiji ter nas v
vsakem trenutku spremlja kot
prijatelj in brat. Zaradi tega lahko
resnično s svetim Jožefmarijem



izrečemo te tri besede, v katerih je
zgoščena misel sv. Pavla: Omnia in
bonum! (prim. Rim 8,28), saj hočemo
ljubiti Boga in za tiste, ki ga ljubijo,
vse stvari na neki način pripomorejo
k dobremu, čeprav tega vedno ne
razumemo. Verovati v božjo ljubezen
je nekaj tako temeljnega, da sv. Janez
takole povzema izkušnjo apostolov o
stiku z Jezusom: »Mi smo spoznali
ljubezen, ki jo ima Bog do nas, in
verujemo vanjo« (1 Jn 4,16).
»Krščanska vera je torej vera v
popolno ljubezen, v njeno učinkovito
moč, v njeno zmožnost, da preobrazi
svet in osvetli čas.«[8] Obličje te
ljubezni se nam kaže v Jezusu
Kristusu, v njegovi daritvi za nas, za
naše zveličanje. Papež Frančišek, ko
govori o sv. Petru, pravi, da je morda
največja hudičeva skušnjava bila
njegova vsiljiva »misel, da se ni štel
za vrednega biti Jezusov prijatelj, ker
ga je izdal«. Ampak Gospod je zvest.
»Prijateljstvo,« dodaja papež, »ima to
lepo lastnost: da prijatelj, ki je bolj



zvest, more s svojo zvestobo doseči,
da bo zvest tudi drugi, ki sicer na tem
področju peša. In če je to Jezus,
potem ima On bolj kot kdorkoli drug
moč, da svoje prijatelje naredi
zveste.«[9]

Sv. Jožefmarija je to gotovost božje
ljubezni povezoval z globokim čutom
za božje otroštvo: »Kakšno zaupanje,
kakšen oddih in kakšen optimizem
vam bo sredi težav dajalo zavedanje,
da ste otroci Očeta, ki vse ve in vse
zmore.«[10] Vseeno pa, čeprav to
verujemo, se tolikokrat vznemirjamo,
postanem živčni ob težavah, ob naših
pomanjkljivostih in omejitvah, ob
nevšečnostih in nerazumevanjih. To
je s človeškega vidika razumljivo,
vendar je znak, da še ne verjamemo
povsem, da nas v vsakem trenutku
Bog spremlja z neskončno ljubeznijo,
da vse ve in vse zmore: On je
»interior intimo meo«,[11] On mi je
bližje, kot pa sem si jaz sam. »Živeti
iz vere, te besede, ki jih je kasneje



apostol Pavel večkrat uporabil za
premišljevanje, se obilno uresničijo v
svetem Jožefu. Njegovo izpolnjevanje
božje volje ni ne navada ne
formalizem, ampak nekaj
spontanega in globokega. Postava, po
kateri je živel vsak zaveden Jud, zanj
ni bila le preprost zakonik in tudi ne
hladen skupek predpisov, ampak
izraz volje živega Boga. Zato je
razpoznal Gospodov glas, ko se mu je
na nepričakovan, presenetljiv način
razodel.«[12] Če se preveč
vznemirjamo, pomeni, da konec
koncev gotovost in mir – ki si ga vsi
po naravi želimo – v določeni meri še
vedno polagamo v samega sebe: v to,
da bi nam stvari uspevale, da bi bilo
zdravje trdno, v službo, ki bi bila
zame dobra, v priznanje s strani
drugih ljudi … celo v apostolat. Kaj
pa Jezus? Še vedno imamo tisti
»greh«, o katerem nas lahko samo
Sveti Duh najprej
»prepriča« (obdolži), zatem pa
ozdravi preko popolnosti v ljubezni:



tako bomo popolnoma verovali v
Gospodovo ljubezen.

Sv. Avguštin obravnava Gospodove
besede v Janezovem evangeliju in
pravi, da bo Bog v nas položil
ljubezen, ki jo potrebujemo: »Jezus je
dejal: ‘On [Sveti Duh] bo prepričal
svet,’ kot če bi rekel: On bo izlil
ljubezen v vaša srca.«[13] Polnost
ljubezni je svetost, ki jo bomo dosegli
šele v nebesih. Po milosti Svetega
Duha in po našem velikodušnem
odzivu lahko že v tem življenju bolj
in bolj rastemo v veri, ki deluje po
ljubezni. Za to rast je potrebno vsako
našo gotovost zasidrati v božjo
ljubezen.

Z močjo ljubezni

Vera v ljubezen Jezusa Kristusa nas
privede do ljubezni polnega oddiha v
Presveti Trojici. Človeka nič ne
spodbudi k ljubezni v tolikšni meri
kot zavedanje, da je ljubljen od tega
Boga, ki hoče, da vstopimo v



»trinitarični« tok njegove ljubezni.
Po stopnji naše ljubezni do Boga, po
veri v njegovo ljubezen do vsakega
človeka, ljubimo druge in v njih
vidimo osebe, ljubljene od Boga.
Ljubezen je tisto, kar daje delom moč
in življenje; brez ljubezni so
dejavnosti v korist drugih zgolj
altruizem ali prikrita sebičnost: »Ko
bi razdal vse svoje imetje, da bi
nahranil lačne, in ko bi izročil svoje
telo, da bi zgorel, ljubezni pa bi ne
imel, mi nič ne koristi. Ljubezen je
potrpežljiva, dobrotljiva je ljubezen,
ni nevoščljiva, ljubezen se ne ponaša,
se ne napihuje, ni brezobzirna, ne
išče svojega, ne da se razdražiti, ne
misli hudega. Ne veseli se krivice,
veseli pa se resnice. Vse prenaša, vse
veruje, vse upa, vse prestane« (1 Kor
13,3-7).

Kako doseči to ljubezen? »Vsega
človeštva – mi hočemo ljubiti vse
duše in ne zavračamo nikogar – ni
mogoče ljubiti drugače kot na



križu.«[14] Samo s križa je mogoče
ljubiti celotno človeštvo. Križ nas
vodi k pozabljanju samega sebe, kar
pa je spet mogoče samo preko
ljubezni do Boga, ko se zavedamo, da
nas On ljubi. »Novo zapoved vam
dam, da se ljubite med seboj! Kakor
sem vas jaz ljubil, tako se tudi vi
ljubite med seboj! Po tem bodo vsi
spoznali, da ste moji učenci, če boste
med seboj imeli ljubezen« (Jn
13,34-35).

V trenutkih, ko človeški razlogi za
gotovost in veselje izginejo, je
odločilna vera v božjo ljubezen –
ljubezen, ki jo je moč videti samo z
očmi vere: »Zavest o veličini
človekovega dostojanstva – na
vzvišen, neizrekljiv način, ko smo po
milosti postali božji otroci – skupaj s
ponižnostjo v kristjanu predstavlja
eno samo stvar, saj nas ne rešujejo in
nam ne dajejo življenja lastne moči,
temveč božja naklonjenost. To je
resnica, ki je ne smemo nikoli



pozabiti, ker bi se sicer
pobožanstvenost sprevrgla in
spremenila v prevzetnost, ošabnost
in prej ali slej, ob izkušnji lastne
šibkosti in bede, v duhovni
propad.«[15]

Sreča

Naša ljubezen se opira na vero v
božjo ljubezen. Svoboda je vgrajena
v zvestobo, saj ni pristne vztrajnosti
brez ljubezni. Samo po tej ljubezni se
ohranja zvestoba: »Zaljubi se in ne
boš ‘Ga’ zapustil.«[16] In skupaj z
zvestobo veselje, tudi kadar nastopi
telesno ali duševno trpljenje: z vero v
božjo ljubezen »božji otrok, kristjan,
ki živi življenje vere, lahko trpi in
joka: lahko ima razlog za bolečino,
toda razlogov za žalost – teh pa
nima«.[17]

»Prva kanonizacija« je bila
kanonizacija dobrega razbojnika.
Tiste kratke Gospodove besede na
križu, na katerem je ljubil ves svet in



izročal svoje življenje v odrešenje
vseh ljudi, ki bodo sprejeli milost, nas
učijo, da gresta zvestoba in sreča
skupaj z roko v roki. »Sreča,« je
govoril sv. Jožefmarija, »je zvestoba
krščanski poti.«[18] Dejansko zvestoba
pomeni biti vedno z Jezusom in ga
nikoli ne zapustiti. V nebesih bomo
doživljali to véliko skrivnost našega
pobožanstvenja, v večji polnosti
bomo postali sinovi v Sinu. Gospod se
obrne k dobremu razbojniku in
izreče prerokbo: »Hodie mecum eris
in paradiso« (Lk 23,43) – še isti dan
bo z Jezusom v raju. Raj (paradiž) je
beseda perzijskega izvora, ki pomeni
vrt ali park: prežeta je s sporočilom o
sreči. Zato Prva Mojzesova knjiga
govori o Edenskem vrtu (prim. 1 Mz
2,8). Ko Jezus dobremu razbojniku
obljubi raj, mu s tem tudi pove, da ga
ob njem nemudoma čaka sreča. »Pri
svetem Jožefu se kristjan nauči, kaj
pomeni biti božji in biti popolnoma
med ljudmi ter posvečevati svet.
Bodite v stiku z Jožefom in našli



boste Jezusa. Bodite v stiku z Jožefom
in našli boste Marijo, ki je vedno
prinašala mir v prijazno nazareško
delavnico.«[19]

Guillaume Derville

[1] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 42.

[2] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 3. 1931,
45.

[3] Katekizem Katoliške cerkve, 207.

[4] Prim. prav tam, 212.

[5] Prav tam, 214.

[6] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 40.

[7] Sv. Jožefmarija, Pismo 24. 3. 1931,
45.



[8] Frančišek, Lumen fidei, 15.

[9] Frančišek, Govor, 2. 3. 2017.

[10] Sv. Jožefmarija, Pismo 9. 1. 1959,
60.

[11] Sv. Avguštin, Izpovedi, III, 6.

[12] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 41.

[13] Sv. Avguštin, In Ioannis
Evangelium tractatus, 95, 1.

[14] Sv. Jožefmarija, En diálogo con el
Señor, str. 146.

[15] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 133.

[16] Sv. Jožefmarija, Pot, 999.

[17] Sv. Jožefmarija, Las riquezas de
la fe, objavljeno v: ABC, 2. 11. 1969.

[18] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
189.



[19] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 56.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zvestoba-ki-se-obnavlja/ (9.

Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zvestoba-ki-se-obnavlja/
https://opusdei.org/sl-si/article/zvestoba-ki-se-obnavlja/

	Zvestoba, ki se obnavlja

