
opusdei.org

Živeti je zame
Kristus (8) – Kako
ugajati Bogu. Svetost
in perfekcionizem

Gospodov klic, naj bomo
»popolni, kakor je popoln
nebeški Oče« (Mt 5,48), pomeni,
da živimo kot božji otroci,
zavedajoč se vrednosti, ki jo
imamo v njegovih očeh,
zasidrani v upanju in veselju, ki
ga daje čutenje, da smo otroci
tako dobrega Očeta.

26. Sep. 2025



Sredi španske državljanske vojne, po
več mesecih skrivanja na različnih
mestih, se sveti Jožefmarija odloči
zapustiti glavno mesto. Mora priti
nekam, kjer njegovo življenje ne bo
ogroženo, in se na novo lotiti svojega
apostolskega poslanstva. S skupino
svojih duhovnih sinov se odpravi na
nevarno pot, prečka Pireneje in
dospe v Andoro. Po postanku v
Lurdu se napoti v Pamplono, kjer ga
tamkajšnji škof sprejme in mu
ponudi prenočišče. Tam kmalu po
prihodu, za božič 1937, v samoti
opravlja duhovne vaje. V nekem
trenutku med molitvijo zapiše:
»Meditacija: veliko hladnosti. Na
začetku je sijala le otroška želja, da bi
‘moj Oče-Bog bil zadovoljen, ko me
bo sodil’. – Nato močan sunek: ‘Jezus,
povej mi kaj!’, večkrat ponovljen in
navdan s tegobo spričo notranjega
ledu. – In še klic k moji nebeški
Materi – ‘Mama!’ – in k varuhom in k
mojim otrokom, ki se radujejo pri
Bogu … potem pa obilo solzá in



krikov … in molitev. Sklepi: ‘biti zvest
urniku v vsakdanjem življenju’.«[1]

To so osebne zabeležke, v katerih
opisuje, kako se počuti njegova duša,
kakšni so njegovi vzgibi, njegovo
duševno razpoloženje, in vse to
izraža nadvse doživeto: led, solze,
želje … Zatočišča išče v svojih
ljubeznih: v Očetu, Jezusu, Mariji. In
na presenetljiv način sredi velike
zunanje stiske, ki je vladala v tistem
trenutku, napravi sklep, ki bi se
lahko zdel nepomemben: držati se
urnika v vsakdanjem življenju. To je
nedvomno ena izmed veličin svetega
Jožefmarija: združevanje
afektivnega, intimnega in strastnega
odnosa do Boga z zvestobo v
dnevnem boju za na videz neznatne
stvari.

Tveganje človeka, ki želi ugajati
Bogu

Nekomu ugajati je nasprotno od tega,
da ga užalostimo, razočaramo. Ker



hočemo Boga ljubiti in mu ugajati,
nas je seveda strah, da bi ga
razočarali. Vendar pa lahko strah v
našem umu in srcu včasih povzroči
ravno tisto, čemur se skušamo
izogniti. Poleg tega je strah negativno
čustvo, ki ne more biti temelj
izpolnjenega življenja. Morda zato »v
Svetem pismu 365-krat najdemo
izraz ‘ne boj se’ v vseh njegovih
različicah. Kot da bi hotel reči, da
Gospod vsak dan v letu želi, da smo
osvobojeni strahu«.[2]

Obstaja neka vrsta strahu, na katero
nas je opozoril oče na začetku
svojega prvega pisma. Zapisal je, da
je pomembno »izpostaviti ideal
krščanskega življenja, ne da bi ga
zamenjali s perfekcionizmom, in
pokazati, kako živeti s svojo
slabotnostjo in slabotnostjo drugih;
zavzeti vsakdanjo držo zaupne
vdanosti, ki temelji na božjem
otroštvu, z vsemi posledicami, ki jih
to prinaša«.[3] Svet človek se boji, da



bi užalil Boga. Prav tako ga je strah,
da ne bi prav odgovoril na njegovo
ljubezen. Perfekcionist pa se boji, da
stvari ne opravlja dovolj dobro in
zato se boji, da bo Bog jezen. Svetost
ni isto kot perfekcionizem, čeprav ju
včasih lahko zamenjujemo.

Kolikokrat se razjezimo, ko
ugotovimo, da smo ponovno
popustili svojim strastem, da smo
spet grešili, da smo prešibki, da bi
izpolnili najpreprostejše sklepe.
Jezimo se in naposled pomislimo, da
je Bog razočaran: izgubimo upanje,
da nas lahko še vedno ljubi, da lahko
zares živimo krščansko življenje.
Preplavi nas žalost. V takih primerih
se je dobro spomniti, da je žalost
sovražnikova zaveznica: ne zbližuje
nas z Bogom, ampak nas oddaljuje od
Njega. Našo jezo in cepetanje
zamenjujemo z domnevno 
razočaranostjo Boga. Toda izvor
vsega tega ni naša ljubezen do Njega,



ampak naš ranjeni ego, naša
nesprejeta krhkost.

Ko v evangeliju beremo Kristusove
besede: »Bodite popolni«, želimo
slediti temu nasvetu, ga vključiti v
svoje življenje, vendar tvegamo, da
ga razumemo kot: »Vse naredite
popolno!« Lahko celo pomislimo, da
če ne opravimo vsega s popolnostjo,
potem Bogu nismo všeč, nismo pravi
učenci. Vendar Jezus takoj pojasni
pomen svojih besed: »Bodite popolni,
kakor je popoln vaš nebeški Oče« (Mt
5,48). Gre za popolnost, ki nam jo
ponuja Bog, ko nas naredi deležne
svoje božje narave. Gre za popolnost
večne Ljubezni, največje Ljubezni,
»Ljubezni, ki poganja Sonce in vse
zvezde«,[4] iste Ljubezni, ki nas je
ustvarila kot svobodne in nas
odrešila, »ko smo bili še
grešniki« (Rim 5,8). Za nas je ta
popolnost v tem, da živimo kot božji
otroci, zavedajoč se naše vrednosti v
njegovih očeh, ter nikdar ne



izgubimo upanja in veselja, ki
izhajata iz gotovosti, da smo otroci
tako dobrega Očeta.

Upoštevajoč nevarnost
perfekcionizma lahko rečemo, da
človekovo ugajanje Bogu ni v naših
rokah, ampak v njegovih. »V tem je
ljubezen: ne, da smo mi ljubili Boga,
ampak da je on nas ljubil in poslal
svojega Sina v spravo za naše
grehe« (1 Jn 4,10). Zato se moramo
odpovedati temu, da bi Bogu
narekovali, kako naj bi se odzval na
naše življenje. Mi smo ustvarjenine,
in zato se moramo naučiti spoštovati
njegovo svobodo, ne da bi mu
vsiljevali razloge, zakaj naj nas ljubi,
ali predpostavljali, zakaj naj nas ne bi
ljubil. Dejansko nam je svojo
ljubezen izkazal, zato od nas na
prvem mestu pričakuje, da mu
pustimo, da nas ljubi na svoj način.

Bog nas ljubi prostovoljno



Zakaj nam je tako težko razumeti
božjo logiko? Ali nimamo dovolj
dokazov, kako daleč je pripravljen iti
Bog Oče, da bi nas osrečil? Ali se ni
Jezus vpričo apostolov opasal s
platnom in jim umil noge?

Po besedah svetega Pavla Bog celo
lastnemu Sinu ni prizanesel, da bi
nam omogočil večno srečo (prim.
Rim 8,32). Hotel nas je ljubiti z
največjo ljubeznijo, vse do skrajnosti.
Vendar pa včasih še vedno mislimo,
da nas bo Bog ljubil v tolikšni meri,
kolikor bomo dosegli ustrezno raven,
oziroma če bomo izpolnjevali neke
pogoje. To je protislovje. Mar mora
majhen otrok dokazovati, da je
»vreden« ljubezni svojih staršev? S
tem ko se skušamo izkazati »vredne«,
morda ne iščemo drugega kot sami
sebe. Morda v nas prevlada
negotovost, potreba po iskanju
stabilnih, fiksnih opornih točk, in
mislimo, da jih bomo našli v naših



dejanjih, naših zamislih, v našem
dojemanju stvarnosti.

Vendar nam povsem zadostuje, da
zremo Boga, našega Očeta, in
počivamo v njegovi ljubezni. Pri
Jezusovem krstu in njegovem
spremenjenju na gori odraža glas
Boga Očeta zadovoljstvo nad svojim
Sinom. Tudi mi smo bili krščeni in po
njegovem trpljenju smo deležni
njegovega notranjega življenja,
njegovih zaslug, njegove milosti. To
je razlog, da nas Bog Oče lahko gleda
z zadovoljstvom, navdušenjem.
Evharistija nam med drugim daje
zelo jasno sporočilo o tem, kaj Bog
čuti do nas: žejen je bližine vsakega
izmed nas, hrepeneče nas čaka,
kolikor je potrebno, želi si intimnosti
in našega odgovora na ljubezen.

Boj zaljubljene duše

Odkritje božje ljubezni do nas je
največji nagib, ki ga lahko najdemo,
da bi ljubili. Podobno je »prvi nagib



za oznanjevanje evangelija Jezusova
ljubezen, ki smo jo prejeli. Izkušnja,
da nas ljubi on, ki nas je odrešil, nas
nagiba, da ga ljubimo vedno bolj«.[5]

Ne gre za abstraktne ideje. To vidimo
v tako človeških primerih, kot je
obsedenec iz Geraške dežele, ki je,
potem ko ga je Jezus osvobodil in je
videl, kako so njegovi rojaki Učitelja
zavrnili, »prosil, da bi smel biti z
njim« (Mr 5,18). To vidimo tudi v
Bartimaju, ki je po ozdravljenju
slepote »šel po poti za njim« (Mr
10,52). Končno je to vidno tudi pri
Petru, ki šele potem, ko odkrije
globino Jezusove ljubezni, ki mu
odpušča in mu zaupa tudi po njegovi
izdaji, lahko sledi Gospodovemu
klicu: »Hodi za menoj!« (Jn 21,19).
Odkritje božje ljubezni je
najmočnejša gonilna sila našega
življenja. V tem je izvir našega boja.

Sveti Jožefmarija nas je vabil, naj o
tem premišljujemo z zornega kota
našega božjega otroštva: »Otroci … si



še kako prizadevajo, da bi se pred
starši dostojno vedli! Kraljevi otroci v
prisotnosti svojega očeta skušajo
ohraniti kraljevsko dostojanstvo. In ti
… ali ne veš, da si vedno pred velikim
kraljem, svojim Bogom Očetom?«[6]

Božja navzočnost njegovih otrok ne
navdaja s strahom. Niti takrat, ko
padejo. Preprosto zato, ker nam je
On sam hotel na najjasnejši možen
način povedati, da nas pričakuje tudi
takrat, ko pademo. Kakor oče iz
prilike je željan, da nam pride
naproti, kakor hitro mu to dovolimo,
da se nam vrže v objem in nas zasuje
s poljubi (prim. Lk 15,20).

Če se nas kdaj loteva strah pred tem,
da bi užalostili Boga, se lahko
vprašamo: Me ta strah združuje z
Bogom, tako da več mislim nanj? Ali
pa me usmerja na mene: na moja
pričakovanja, na moj boj, na moje
dosežke? Me vodi k temu, da prosim
Boga odpuščanja pri spovedi in sem
navdan z radostjo, ker vem, da mi



odpušča, ali pa me vodi v obup? Mi
pomaga, da z veseljem začnem
znova, ali pa me zapira v mojo žalost,
v moj občutek nemoči, v frustracijo,
ki je posledica boja, temelječega na
mojih lastnih močeh … in na
rezultatih, ki jih dosegam?

Marijin nasmeh

Neki dogodek iz življenja svetega
Jožefmarija nam lahko pomaga to
bolje razumeti. Gre za eno od
zabeležk o njegovem notranjem
življenju, ki jih je pisal, da bi olajšal
delo svojemu duhovnemu voditelju.
Čeprav je nekoliko dolga, jo je vredno
navesti v celoti:

»Danes zjutraj – tako kot vedno,
kadar za to ponižno prosim, ne glede
na to, ob kateri uri grem spat – sem
se prebudil iz globokega spanca,
kakor da bi me nekdo poklical, in bil
sem prepričan, da je čas, da vstanem.
Dejansko je bila ura četrt do šestih.
Včeraj zvečer sem, kar je prav tako



moja navada, Gospoda prosil, naj mi
da moči, da premagam lenobo, ko se
zbudim, kajti – to priznam v lastno
sramoto – silno težko mi je izpolniti
nekaj tako majhnega in precejkrat se
zgodi, da kljub tistemu
nadnaravnemu klicu ostanem še
nekaj časa v postelji. Danes, ko sem
videl, koliko je ura, sem začel moliti,
boril sem se … in ostal pod odejo. Ko
je moja budilka (ki je že nekaj časa
pokvarjena) kazala četrt čez šest, sem
končno vstal in v skrajnem ponižanju
padel na obraz, priznal svojo krivdo
– Serviam! –, se oblekel in pričel s
svojo meditacijo. Torej, med pol
sedmo in četrt do sedmih sem videl,
kako je bilo kar precej časa obličje
moje Marije Poljubov navdano z
veseljem, z radostjo. Dobro sem
pogledal: zdelo se mi je, da se
smehlja, ker je name tako delovalo,
vendar se ustnice niso premikale.
Povsem mirno sem svoji Materi
izrekel mnogo laskavih besed.«[7]



Kot cilj si je zadal nekaj, kar morda
tudi od nas včasih zahteva boj:
vstajanje ob točno določeni uri. A mu
ni uspelo. To je bilo zanj ponižujoče.
Vendar svoje jezice in ponižanja ne
meša z veličino božjega srca. Po tem
porazu je uzrl Marijo, kako se mu je
nasmehnila. Ali ni res, da smo
nagnjeni k mišljenju, da je Bog
zadovoljen z nami, kadar, in morda
samo takrat, ko stvari opravimo
dobro? Zakaj zamenjujemo naše
osebno zadovoljstvo z božjim
nasmehom, z njegovo nežnostjo in
ljubeznivostjo? Ali ni ravno tako
ganjen, ko po še enem padcu znova
vstanemo?

Najbrž smo že velikokrat Mariji rekli,
naj za nas pri Gospodu reče dobro
besedo: ut loquaris pro nobis bona.
Včasih smo si morda celo
predstavljali te pogovore med njo in
njenim Sinom. Pri molitvi se lahko
prav zares vživimo v to intimnost in
poskušamo zreti Marijino in



Jezusovo ljubezen do vsakega izmed
nas.

»Iskanje Marijinega nasmeha ni
pobožna ali zastarela
sentimentalnost, temveč je pravi
izraz živega in globoko človeškega
odnosa, ki nas povezuje z njo, ki nam
jo je Kristus izročil kot Mater. Želja
po zrenju Marijinega nasmeha ni
prepuščanje nebrzdani domišljiji.«[8]

Na to je spomnil Benedikt XVI. v
Lurdu, ko je govoril o mali
Bernardki. Pri svojem prvem
prikazovanju, preden se je
predstavila kot Brezmadežna, se ji je
Marija samo nasmehnila. »Marija ji
je najprej dala spoznati svoj nasmeh,
kot da bi bil to najprimernejši vstop v
razodetje njene skrivnosti.«[9]

Tudi mi želimo videti in živeti v tem
nasmehu. Naše napake, pa naj bodo
še tako velike, ga ne morejo izbrisati.
Če znova vstanemo, lahko s
pogledom poiščemo njene oči in



ponovno nas bo prevzelo njeno
veselje.

[1] Pot. Zgodovinsko-kritična izdaja,
opomba k št. 746.

[2] Frančišek, Sporočilo svetega očeta
Frančiška za 33. svetovni dan
mladih, 25. 3. 2018.

[3] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.

[4] Dante Alighieri, Božanska
komedija, Raj, 33. spev.

[5] Frančišek, apost. spod. Evangelii
Gaudium, 24. 11. 2013, št. 264.

[6] Pot, št. 265.

[7] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
701; v: Andrés Vázquez de Prada, 
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
426.



[8] Benedikt XVI., Homilija, 15. 9.
2008.

[9] Prav tam.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-
kako-ugajati-bogu-svetost-in-

perfekcionizem/ (26. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/

	Živeti je zame Kristus (8) – Kako ugajati Bogu. Svetost in perfekcionizem

