opusdei.org

Ziveti je zame
Kristus (8) — Kako
ugajati Bogu. Svetost
in perfekcionizem

Gospodov klic, naj bomo
»popolni, kakor je popoln
nebeski OcCe« (Mt 5,48), pomeni,
da zivimo kot bozji otroci,
zavedajoc se vrednosti, ki jo
imamo v njegovih oceh,
zasidrani v upanju in veselju, ki
ga daje Cutenje, da smo otroci
tako dobrega Oceta.

26. Sep. 2025



Sredi Spanske drzavljanske vojne, po
veC mesecih skrivanja na razlicnih
mestih, se sveti JoZefmarija odlocCi
zapustiti glavno mesto. Mora priti
nekam, kjer njegovo zZivljenje ne bo
ogrozeno, in se na novo lotiti svojega
apostolskega poslanstva. S skupino
svojih duhovnih sinov se odpravi na
nevarno pot, precka Pireneje in
dospe v Andoro. Po postanku v
Lurdu se napoti v Pamplono, kjer ga
tamkajsnji Skof sprejme in mu
ponudi prenocisce. Tam kmalu po
prihodu, za bozi¢ 1937, v samoti
opravlja duhovne vaje. V nekem
trenutku med molitvijo zapiSe:
»Meditacija: veliko hladnosti. Na
zaCetku je sijala le otroska Zelja, da bi
‘moj OcCe-Bog bil zadovoljen, ko me
bo sodil’. — Nato mocan sunek: ‘Jezus,
povej mi kaj!’, veckrat ponovljen in
navdan s tegobo sprico notranjega
ledu. - In Se klic k moji nebeSki
Materi - ‘Mamal!’ — in k varuhom in k
mojim otrokom, ki se radujejo pri
Bogu ... potem pa obilo solza in



krikov ... in molitev. Sklepi: ‘biti zvest
urniku v vsakdanjem Zivljenju’.«"

To so osebne zabeleZke, v katerih
opisuje, kako se pocuti njegova dusa,
kaks$ni so njegovi vzgibi, njegovo
duSevno razpoloZenje, in vse to
izraza nadvse doziveto: led, solze,
Zelje ... Zatocisca iSCe v svojih
ljubeznih: v Ocetu, Jezusu, Mariji. In
na presenetljiv nacin sredi velike
zunanje stiske, ki je vladala v tistem
trenutku, napravi sklep, ki bi se
lahko zdel nepomemben: drzati se
urnika v vsakdanjem Zivljenju. To je
nedvomno ena izmed veli¢in svetega
JoZefmarija: zdruZevanje
afektivnega, intimnega in strastnega
odnosa do Boga z zvestobo v
dnevnem boju za na videz neznatne
stvari.

Tveganje ¢loveka, ki Zeli ugajati
Bogu

Nekomu ugajati je nasprotno od tega,
da ga uZalostimo, razoCaramo. Ker



hocemo Boga ljubiti in mu ugajati,
nas je seveda strah, da bi ga
razocarali. Vendar pa lahko strah v
naSem umu in srcu vcasih povzroci
ravno tisto, cemur se skusamo
izogniti. Poleg tega je strah negativno
custvo, ki ne more biti temelj
izpolnjenega Zivljenja. Morda zato »v
Svetem pismu 365-krat najdemo
izraz ‘ne boj se’ v vseh njegovih
razli¢icah. Kot da bi hotel reci, da
Gospod vsak dan v letu Zeli, da smo
osvobojeni strahu«.”

Obstaja neka vrsta strahu, na katero
nas je opozoril oCe na zacetku
svojega prvega pisma. Zapisal je, da
je pomembno »izpostaviti ideal
krsc¢anskega Zivljenja, ne da bi ga
zamenjali s perfekcionizmom, in
pokazati, kako Ziveti s svojo
slabotnostjo in slabotnostjo drugih;
zavzeti vsakdanjo drZo zaupne
vdanosti, ki temelji na bozjem
otrosStvu, z vsemi posledicami, ki jih
to prinasa«.” Svet ¢lovek se boji, da



bi uzalil Boga. Prav tako ga je strah,
da ne bi prav odgovoril na njegovo
ljubezen. Perfekcionist pa se boji, da
stvari ne opravlja dovolj dobro in
zato se boji, da bo Bog jezen. Svetost
ni isto kot perfekcionizem, Ceprav ju
vCasih lahko zamenjujemo.

Kolikokrat se razjezimo, ko
ugotovimo, da smo ponovno
popustili svojim strastem, da smo
spet gresili, da smo preSibki, da bi
izpolnili najpreprostejSe sklepe.
Jezimo se in naposled pomislimo, da
je Bog razoCaran: izgubimo upanje,
da nas lahko Se vedno ljubi, da lahko
zares zivimo krsc¢ansko Zivljenje.
Preplavi nas zalost. V takih primerih
se je dobro spomniti, da je Zalost
sovraznikova zaveznica: ne zbliZuje
nas z Bogom, ampak nas oddaljuje od
Njega. NaSo jezo in cepetanje
zamenjujemo z domnevno
razocaranostjo Boga. Toda izvor
vsega tega ni nasa ljubezen do Njega,



ampak nas ranjeni ego, nasa
nesprejeta krhkost.

Ko v evangeliju beremo Kristusove
besede: »Bodite popolni«, Zelimo
slediti temu nasvetu, ga vkljuciti v
svoje Zivljenje, vendar tvegamo, da
ga razumemo Kkot: »Vse naredite
popolno!« Lahko celo pomislimo, da
Ce ne opravimo vsega s popolnostjo,
potem Bogu nismo vSe¢, nismo pravi
ucenci. Vendar Jezus takoj pojasni
pomen svojih besed: »Bodite popolni,
kakor je popoln va$ nebeSki OCe« (Mt
5,48). Gre za popolnost, ki nam jo
ponuja Bog, ko nas naredi delezne
svoje boZje narave. Gre za popolnost
vecne Ljubezni, najvecje Ljubezni,
»Ljubezni, ki poganja Sonce in vse
zvezde«, iste Ljubezni, ki nas je
ustvarila kot svobodne in nas
odresila, »ko smo bili Se

greSniki« (Rim 5,8). Za nas je ta
popolnost v tem, da Zivimo kot boZzji
otroci, zavedajoc se naSe vrednosti v
njegovih ocCeh, ter nikdar ne



izgubimo upanja in veselja, ki
izhajata iz gotovosti, da smo otroci
tako dobrega Oceta.

UposStevajoC nevarnost
perfekcionizma lahko recemo, da
Clovekovo ugajanje Bogu ni v nasih
rokah, ampak v njegovih. »V tem je
ljubezen: ne, da smo mi ljubili Boga,
ampak da je on nas ljubil in poslal
svojega Sina v spravo za nase

grehe« (1 ]Jn 4,10). Zato se moramo
odpovedati temu, da bi Bogu
narekovali, kako naj bi se odzval na
nale Zivljenje. Mi smo ustvarjenine,
in zato se moramo nauciti spostovati
njegovo svobodo, ne da bi mu
vsiljevali razloge, zakaj naj nas ljubi,
ali predpostavljali, zakaj naj nas ne bi
ljubil. Dejansko nam je svojo
ljubezen izkazal, zato od nas na
prvem mestu pricakuje, da mu
pustimo, da nas ljubi na svoj nacin.

Bog nas ljubi prostovoljno



Zakaj nam je tako tezko razumeti
bozjo logiko? Ali nimamo dovolj
dokazov, kako dalec je pripravljen iti
Bog Oce, da bi nas osrecil? Ali se ni
Jezus vprico apostolov opasal s
platnom in jim umil noge?

Po besedah svetega Pavla Bog celo
lastnemu Sinu ni prizanesel, da bi
nam omogocil ve¢no sreco (prim.
Rim 8,32). Hotel nas je ljubiti z
najvecjo ljubeznijo, vse do skrajnosti.
Vendar pa vcasih Se vedno mislimo,
da nas bo Bog ljubil v tolikSni meri,
kolikor bomo dosegli ustrezno raven,
oziroma Ce bomo izpolnjevali neke
pogoje. To je protislovje. Mar mora
majhen otrok dokazovati, da je
»vreden« ljubezni svojih starSev? S
tem ko se skuSamo izkazati »vrednex,
morda ne iS¢emo drugega kot sami
sebe. Morda v nas prevlada
negotovost, potreba po iskanju
stabilnih, fiksnih opornih tock, in
mislimo, da jih bomo nasli v nasih



dejanjih, nasih zamislih, v naSem
dojemanju stvarnosti.

Vendar nam povsem zadostuje, da
zremo Boga, naSega Oceta, in
pocivamo v njegovi ljubezni. Pri
Jezusovem krstu in njegovem
spremenjenju na gori odraza glas
Boga Oceta zadovoljstvo nad svojim
Sinom. Tudi mi smo bili kr$¢eni in po
njegovem trpljenju smo delezni
njegovega notranjega Zivljenja,
njegovih zaslug, njegove milosti. To
je razlog, da nas Bog Oce lahko gleda
z zadovoljstvom, navduSenjem.
Evharistija nam med drugim daje
zelo jasno sporocilo o tem, kaj Bog
Cuti do nas: Zejen je blizine vsakega
izmed nas, hrepenece nas caka,
kolikor je potrebno, Zeli si intimnosti
in naSega odgovora na ljubezen.

Boj zaljubljene duSe

Odkritje boZje ljubezni do nas je
najvecji nagib, ki ga lahko najdemo,
da bi ljubili. Podobno je »prvi nagib



za oznanjevanje evangelija Jezusova
ljubezen, ki smo jo prejeli. Izkusnja,
da nas ljubi on, ki nas je odresil, nas
nagiba, da ga ljubimo vedno bolj«."
Ne gre za abstraktne ideje. To vidimo
v tako ¢loveskih primerih, kot je
obsedenec iz Geraske deZele, ki je,
potem ko ga je Jezus osvobodil in je
videl, kako so njegovi rojaki Ucitelja
zavrnili, »prosil, da bi smel biti z
njim« (Mr 5,18). To vidimo tudi v
Bartimaju, ki je po ozdravljenju
slepote »Sel po poti za njim« (Mr
10,52). Koncno je to vidno tudi pri
Petru, ki Sele potem, ko odkrije
globino Jezusove ljubezni, ki mu
odpusca in mu zaupa tudi po njegovi
izdaji, lahko sledi Gospodovemu
klicu: »Hodi za menoj!« (Jn 21,19).
Odkritje bozje ljubezni je
najmocnejsa gonilna sila nasega
Zivljenja. V tem je izvir naSega boja.

Sveti Jozefmarija nas je vabil, naj o
tem premisljujemo z zornega kota
nasega bozjega otrostva: »Otroci ... si



Se kako prizadevajo, da bi se pred
starsi dostojno vedli! Kraljevi otroci v
prisotnosti svojega ocCeta skusajo
ohraniti kraljevsko dostojanstvo. In ti
... ali ne ves, da si vedno pred velikim
kraljem, svojim Bogom Ocetom?«'
BoZja navzocnost njegovih otrok ne
navdaja s strahom. Niti takrat, ko
padejo. Preprosto zato, ker nam je
On sam hotel na najjasnejsi mozZen
nacin povedati, da nas pricakuje tudi
takrat, ko pademo. Kakor oce iz
prilike je Zeljan, da nam pride
naproti, kakor hitro mu to dovolimo,
da se nam vrZe v objem in nas zasuje
s poljubi (prim. Lk 15,20).

Ce se nas kdaj loteva strah pred tem,
da bi uzalostili Boga, se lahko
vprasamo: Me ta strah zdruzuje z
Bogom, tako da veC mislim nanj? Ali
pa me usmerja na mene: na moja
pricakovanja, na moj boj, na moje
dosezke? Me vodi k temu, da prosim
Boga odpusScanja pri spovedi in sem
navdan z radostjo, ker vem, da mi



odpusca, ali pa me vodi v obup? Mi
pomaga, da z veseljem zacnem
znova, ali pa me zapira v mojo zalost,
v moj obcutek nemoci, v frustracijo,
ki je posledica boja, temeljecega na
mojih lastnih moceh ... in na
rezultatih, ki jih dosegam?

Marijin nasmeh

Neki dogodek iz Zivljenja svetega
JoZefmarija nam lahko pomaga to
bolje razumeti. Gre za eno od
zabeleZzk o njegovem notranjem
zZivljenju, ki jih je pisal, da bi olajsal
delo svojemu duhovnemu voditelju.
Ceprav je nekoliko dolga, jo je vredno
navesti v celoti:

»Danes zjutraj — tako kot vedno,
kadar za to poniZno prosim, ne glede
na to, ob kateri uri grem spat — sem
se prebudil iz globokega spanca,
kakor da bi me nekdo poklical, in bil
sem preprican, da je Cas, da vstanem.
Dejansko je bila ura Cetrt do Sestih.
VCeraj zvecer sem, kar je prav tako



moja navada, Gospoda prosil, naj mi
da moci, da premagam lenobo, ko se
zbudim, kajti - to priznam v lastno
sramoto - silno tezko mi je izpolniti
nekaj tako majhnega in precejkrat se
zgodi, da kljub tistemu
nadnaravnemu klicu ostanem Se
nekaj Casa v postelji. Danes, ko sem
videl, koliko je ura, sem zacel moliti,
boril sem se ... in ostal pod odejo. Ko
je moja budilka (ki je Ze nekaj Casa
pokvarjena) kazala Cetrt Cez Sest, sem
konc¢no vstal in v skrajnem poniZzanju
padel na obraz, priznal svojo krivdo
— Serviam! —, se oblekel in pricel s
svojo meditacijo. Torej, med pol
sedmo in Cetrt do sedmih sem videl,
kako je bilo kar precej Casa oblic¢je
moje Marije Poljubov navdano z
veseljem, z radostjo. Dobro sem
pogledal: zdelo se mi je, da se
smehlja, ker je name tako delovalo,
vendar se ustnice niso premikale.
Povsem mirno sem svoji Materi
izrekel mnogo laskavih besed.«"”



Kot cilj si je zadal nekaj, kar morda
tudi od nas vcasih zahteva boj:
vstajanje ob toCno doloCeni uri. A mu
ni uspelo. To je bilo zanj poniZujoce.
Vendar svoje jezice in ponizanja ne
mesSa z veli¢ino bozjega srca. Po tem
porazu je uzrl Marijo, kako se mu je
nasmehnila. Ali ni res, da smo
nagnjeni k misljenju, da je Bog
zadovoljen z nami, kadar, in morda
samo takrat, ko stvari opravimo
dobro? Zakaj zamenjujemo nase
osebno zadovoljstvo z boZjim
nasmehom, z njegovo neznostjo in
ljubeznivostjo? Ali ni ravno tako
ganjen, ko po Se enem padcu znova
vstanemo?

NajbrZ smo Ze velikokrat Mariji rekli,
naj za nas pri Gospodu rece dobro
besedo: ut loquaris pro nobis bona.
Vcasih smo si morda celo
predstavljali te pogovore med njo in
njenim Sinom. Pri molitvi se lahko
prav zares vZivimo v to intimnost in
poskuSamo zreti Marijino in



Jezusovo ljubezen do vsakega izmed
nas.

»Iskanje Marijinega nasmeha ni
pobozna ali zastarela
sentimentalnost, temvec je pravi
izraz Zivega in globoko ¢loveskega
odnosa, ki nas povezuje z njo, ki nam
jo je Kristus izrocil kot Mater. Zelja
po zrenju Marijinega nasmeha ni

Na to je spomnil Benedikt XVI. v
Lurdu, ko je govoril o mali
Bernardki. Pri svojem prvem
prikazovanju, preden se je
predstavila kot BrezmadezZna, se ji je
Marija samo nasmehnila. »Marija ji
je najprej dala spoznati svoj nasmeh,
kot da bi bil to najprimernejsi vstop v
razodetje njene skrivnosti.«”

Tudi mi Zelimo videti in Ziveti v tem
nasmehu. NaSe napake, pa naj bodo
Se tako velike, ga ne morejo izbrisati.
Ce znova vstanemo, lahko s
pogledom poiS¢emo njene oci in



ponovno nas bo prevzelo njeno
veselje.

™ pot. Zgodovinsko-Kkriti¢na izdaja,
opomba Kk St. 746.

! PranciSek, Sporocilo svetega oceta
FranciSka za 33. svetovni dan
mladih, 25. 3. 2018.

¥ Fernando Océriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, st. 8.

I Dante Alighieri, BoZanska
komedija, Raj, 33. spev.

! Franc¢isek, apost. spod. Evangelii
Gaudium, 24. 11. 2013, St. 264.

I pot, §t. 265.

" Sv. JozZefmarija, Zasebni zapiski, $t.
701; v: Andrés Vazquez de Prada,
Ustanovitelj Opus Dei, 1. knjiga, str.
426.



! Benedikt XVI., Homilija, 15. 9.
2008.

Ol prav tam.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/ziveti-je-zame-Kkristus-8-
kako-ugajati-bogu-svetost-in-
perfekcionizem/ (26. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-8-kako-ugajati-bogu-svetost-in-perfekcionizem/

	Živeti je zame Kristus (8) – Kako ugajati Bogu. Svetost in perfekcionizem

