
opusdei.org

Živeti je zame
kristus (3) – Celostno
izobraževanje in
afektivnost

Nekateri ljudje gledajo na
krščansko izobraževanje kot na
neke vrste znanje. Vendar
takšno pojmovanje ne
zadostuje. Da bi dosegli
človeško osebo v njeni
celovitosti, je treba na
krščansko izobraževanje gledati
z vidika »biti«. Gre za mnogo
višji cilj, ki je v tem, da se
potopimo v Kristusovo
skrivnost in pustimo, da nas
milost polagoma preoblikuje ter
nas priliči Njemu.



4. Jul. 2025

Jezus Kristus je nedvomno ljubezen
našega življenja. Ne največja izmed
naših ljubezni, ampak tista, ki daje
smisel vsem drugim ljubeznim,
interesom, hrepenenjem, ambicijam,
naporom in pobudam, ki
napolnjujejo naše dneve in naša srca.
Zato je ključnega pomena, da v
našem duhovnem življenju
ohranjamo središčnost osebe Jezusa
Kristusa;[1] On je pot, po kateri
vstopamo v občestvo z Očetom v
Svetem Duhu. V Njem se razodeva
skrivnost o tem, kdo je človek[2] in k
čemu je poklican. Hoditi po poti
skupaj s Kristusom vključuje rast v
samospoznanju in tudi prodiranje v
našo lastno skrivnost. Postaviti
Jezusa za središče našega življenja
med drugim pomeni »odkrivati z
novo jasnostjo antropološko in
krščansko vrednost različnih



asketskih sredstev; doseči osebo v
njeni celovitosti: razumu, volji, srcu,
odnosih z drugimi«.[3]

Ta oseba, ki jo je treba doseči, smo mi
sami ter vsi, ki so deležni našega
prijateljstva, našega apostolata.
Krščansko izobraževanje, ki se ga
udeležujemo in ki ga izvajamo, mora
doseči razum, voljo in afektivnost, ne
da bi katerokoli od teh sestavin
zanemarili ali preprosto podredili
drugim. Na teh straneh bomo
govorili predvsem o oblikovanju
afektivnosti, seveda upoštevajoč, da
je pri tem izredno pomembno, da je
podprto z dobrim umskim
izobraževanjem. Ob premišljevanju o
pomenu celostnega izobraževanja
bomo lahko znova odkrili veliko
resnico o istovetnosti med zvestobo
in srečo, kot je učil sv. Jožefmarija.[4]

Izobraževanje za vstop v sozvočje s
Kristusom



Nekateri ljudje gledajo na krščansko
izobraževanje predvsem kot na
pridobivanje nekega znanja. Tako bi
dobro izobrazbo dosegel nekdo, ki bi
bil vse življenje deležen dobrih
doktrinalnih, duhovnih in strokovnih
vsebin. Vendar pa je, da bi dosegli
osebo v njeni celovitosti, treba
razmišljati o krščanskem
izobraževanju z vidika človekove 
biti. Dober strokovnjak pozna
znanost in tehniko, ki ju zahteva
njegov poklic, vendar ima še nekaj
več. Razvil je določene drže, načine
bivanja, ki mu omogočajo, da dobro
uporablja osvojena znanja in
tehnike: vedênje, ki vključuje
pozornost do drugih, zbranost pri
delu, točnost, vztrajnost, ravnanje ob
uspehih in porazih itd.

Na enak način tudi biti dober
kristjan ne pomeni zgolj to, da na
ravni, ki ustreza posameznikovemu
položaju v Cerkvi in družbi, pozna
nauk o zakramentih, molitvi ali



splošnih in strokovnih moralnih
normah. Gre za mnogo višji cilj: za
potopitev v Kristusovo skrivnost, da
bi spoznali njeno širino in globino
(prim. Ef 3,18), da bi njegovo
Življenje vstopilo v naše in bi lahko s
svetim Pavlom rekli, da »ne živim
več jaz, ampak v meni živi
Kristus« (Gal 2,20). Z drugimi
besedami, gre za to, da smo alter
Christus, ipse Christus,[5] drugi
Kristus, Kristus sam, in pustimo, da
nas milost polagoma preoblikuje ter
nas priliči Njemu. Pustiti milosti, da
deluje, pa ni zgolj nekaj pasivnega; ni
samo v tem, da ne postavljamo ovir,
kajti Sveti Duh nas ne preoblikuje v
Kristusa brez našega svobodnega in
hotenega sodelovanja. Vendar tudi
slednje ni dovolj: izročiti se Gospodu,
izročiti mu naše življenje, ne pomeni
le izročiti mu naše odločitve in
dejanja, ampak tudi naše srce, naša
čustva, celo našo spontanost. V ta
namen je neobhodno potrebna dobra
umska in doktrinalna izobrazba, ki



oblikuje razum in vpliva na naše
odločitve, vendar je tudi nujno, da ta
nauk prodre in doseže naše srce. Za
to pa je potreben boj … in potreben je
čas. Povedano še drugače, treba je
pridobiti kreposti, in ravno v tem je
bistvo izobraževanja.

Včasih imajo nekateri ljudje zadržke,
češ, da bi poudarjanje kreposti lahko
privedlo v voluntarizem. A to je daleč
od resnice. Morda je vzrok te zmede
v napačnem dojemanju kreposti.
Morda se na krepost gleda zgolj kot
na nekakšen dodatek moči v volji,
zaradi katerega je tisti, ki jo ima,
sposoben izpolniti moralno normo,
tudi če to nasprotuje njegovim
lastnim težnjam. Takšno mišljenje je
precej razširjeno in je dejansko 
voluntarističnega izvora. Krepost naj
bi potemtakem pomenila zmožnost,
da gremo proti toku lastnih nagnjenj,
kadar to zahteva moralna norma.
Seveda je v tem nekaj resnice.
Vendar gre za pomanjkljiv pogled, ki



kreposti spreminja v hladne drže, ki
bi človeka praktično vodile k
zanikanju lastnih nagnjenj, interesov
in vzgibov, ter nehote kot ideal
postavlja brezbrižnost. Kot da bi
bistvo notranjega življenja in
predanosti Bogu bila v tem, da
človeka naposled ne privlači nič, kar
bi lahko oviralo njegove prihodnje
odločitve.

S takšnim pristopom h krščanskemu
izobraževanju bi bilo nemogoče
doseči človeško osebo v njeni
celovitosti: razum, volja in
afektivnost ne bi rasli skupaj, se
podpirali in si pomagali, ampak bi
ena od teh zmožnosti zatirala katero
izmed drugih dveh. Razvoj
notranjega življenja pa to integracijo
zahteva in vsekakor ne vodi v
okrnjenost osebnosti, v izgubo
interesov in čustev; njegov cilj ni, da
se nas stvari ne bi dotaknile, da se ne
bi zmenili za to, kar je pomembno, da
nas ne bi bolelo, kar je boleče, da nas



ne bi skrbelo, kar je zaskrbljujoče, ali
da nas ne bi privlačilo, kar je
privlačno. Nasprotno, rast notranjega
življenja nam širi srce, ga napolni z
veliko ljubeznijo in izhajajoč iz te
ljubezni potem gledamo na vsa ta
čustva ter jih zato zmoremo videti v
širšem kontekstu. To pa nam daje
sredstva za soočanje z vzgibi, ki
predstavljajo kakšno težavo, in nam
pomaga zaznati pozitivni in presežni
pomen tistih, ki so prijetni.

Evangelij nam pokaže Gospodovo
iskreno skrb za počitek njegovih
učencev: »Pojdite sami zase v
samoten kraj in se malo
odpočijte« (Mr 6,31), ali pa odziv
njegovega srca na trpljenje njegovih
prijateljev, kot lahko vidimo v
primeru Marte in Marije (prim. Jn
11,1-44). Ne moremo si predstavljati,
da bi Jezus Kristus v tistih trenutkih 
zaigral svojo vlogo, kakor da bi mu
bilo zaradi njegove združenosti z
Očetom v bistvu vseeno za vse, kar se



je dogajalo okoli njega. Sveti
Jožefmarija je govoril o ljubezni do
sveta, o strastni ljubezni do sveta.[6]

Spodbujal nas je, naj svoje srce
položimo v Boga in po Njem v druge,
v delo, ki nas zaposluje, v apostolsko
dejavnost, kajti »Gospod noče, da
smo hladni in togi, kakor mrtva
snov«.[7] Razpoložljivost, na primer,
ni drža nekoga, ki mu je vseeno, če
počne to ali nekaj drugega, ker mu je
uspelo izgubiti vsakršen interes
(morda zato, da bi se izognil
trpljenju, ko se od njega zahteva
nekaj, kar se mu upira). Pač pa je
veličastna drža nekoga, ki se zna v
določenem trenutku odpovedati
nečemu dobremu in privlačnemu, da
bi se osredotočil na nekaj drugega, v
čemer ga pričakuje Bog, ker je živeti
za Boga tisto, kar si globoko želi.
Skratka, to je nekdo z velikim srcem,
z interesi, z dobrimi ambicijami, ki
pa jih zna preseči, kadar je to dobro;
ne zato, ker bi jih zatajil ali si
prizadeval, da se ga ne bi dotaknile,



ampak zato, ker je njegov interes
ljubiti Boga in mu služiti še mnogo
večji. Pa ne samo to, da je večji:
postal je tisto, kar daje smisel in v
sebi zaobjema vse druge interese.

Užitek v krepostnih dejanjih

Vzgoja v krepostih zahteva boj,
premagovanje lastnih nagnjenj,
kadar nasprotujejo dobrim dejanjem.
To je tisti del resnice, ki vsebuje
reduktivno, voluntaristično
pojmovanje kreposti, ki smo ga
omenili zgoraj. Toda bistvo kreposti
ni v tej zmožnosti, da nasprotujemo
nagnjenju, temveč da nagnjenje
oblikujemo. Cilj torej ni v tem, da bi
bili sposobni običajno pustiti ob
strani afektivnost in se podrediti
nekemu zunanjemu pravilu, temveč
v tem, da nagnjenje tako oblikujemo,
da bomo mogli uživati v dobrem, ki
ga udejanjamo. Krepost je ravno v
tem veselju in okušanju dobrega, v
oblikovanju – če se tako izrazimo – 



dobrega okusa: »Blagor človeku, ki
[…] se veseli v Gospodovi postavi in
premišljuje njegovo postavo podnevi
in ponoči« (Ps 1,2). Skratka, krepost
je oblikovanje afektivnosti, ne pa
navajenost na to, da ji sistematično
nasprotujemo.

Dokler krepost ni izoblikovana, lahko
afektivnost predstavlja upiranje
dobremu dejanju, kar je treba
premagati. Vendar pa cilj ni zgolj
premagati to upiranje, temveč razviti
zadovoljstvo ob takšnem ravnanju.
Potem ko je krepost pridobljena, je
dobro dejanje morda še vedno
naporno, vendar ga opravimo z
veseljem. Vzemimo primer. Jutranje
vstajanje ob uri – junaški trenutek[8] –
je nekaj, kar nam bo najbrž vedno
težko. Morda nikoli ne bo prišel dan,
ko nam ne bi bilo všeč ob zvonjenju
budilke še malo poležati v postelji. Če
pa si običajno prizadevamo
premagati lenobo iz ljubezni do
Boga, pride čas, ko nas to navdaja z



veseljem, medtem ko nas popuščanje
udobju razžalosti in v nas pušča
priokus grenkobe. Podobno za
pravičnega človeka vzeti izdelek iz
trgovine brez plačila ni samo 
prepovedano, ampak tudi grdo,
neprijetno, neskladno z njegovo
naravnanostjo, z njegovim srcem. To
oblikovanje afektivnosti, ki ustvarja
veselje ob dobrem in odpor do zla, ni
stranska posledica kreposti, temveč
njena bistvena sestavina. Zato nam
krepost omogoča, da v dobrem
uživamo.

Ne gre zgolj za teoretično idejo.
Nasprotno, velik praktični učinek
ima zavedanje, da se z notranjim
bojem ne navajamo na to, da samega
sebe gnjavimo, ampak se učimo
uživati v dobrem, tudi če je pri tem
treba za trenutek iti proti toku. Na ta
način se z vzgojo v krepostih
človekove notranje zmožnosti in
afektivnost naučijo osredotočiti na to,
kar lahko resnično zadovolji



najgloblja hrepenenja, medtem ko
tisto, kar je zgolj na ravni sredstev,
postavljajo na drugotno mesto,
vedno podrejeno poglavitnemu.
Navsezadnje izobraževanje v
krepostih pomeni naučiti se biti
srečen, uživati ob in v tem, kar je
veličastno. To skratka pomeni
pripravljati se na nebesa.

Če izobraževati se pomeni rasti v
krepostih in so kreposti na neki
način v afektivnosti, potem lahko
rečemo, da je celotno krščansko
izobraževanje vzgoja afektivnosti.
Morda bo ob branju tega besedila
kdo ugovarjal, da je bil njegov namen
v prizadevanju za pridobivanje
kreposti bolj operativen kot afektiven,
in celo dodal, da kreposti rečemo
»habitus operativus«. To je res. Toda
če nam kreposti pomagajo izvrševati
dobro, je to zato, ker nam pomagajo
pravilno čutiti. Človeško bitje se
vedno usmerja k dobremu. Problem
morale je navsezadnje v vprašanju,



zakaj se nam nekaj, kar ni dobro, v
dani situaciji zdi – se predstavlja
našim očem – kot dobro. To se zgodi
zato, ker neurejenost téženj privede
do tega, da se pripisuje pretirano
visoko vrednost dobremu, h
kateremu neka težnja stremi. Tako se
v konkretni situaciji ta dobrina
človeku zazdi bolj zaželena od druge,
njej nasprotujoče dobrine, ki pa ima
kljub temu večjo objektivno
vrednost, saj ustreza celostnemu
dobremu človeške osebe.

Morda lahko to bolje razumemo na
primeru. V določeni situaciji se lahko
znajdemo pred odločitvijo, ali naj
povemo resnico ali ne. Naravna
nagnjenost k resnici nam jo bo
predstavila kot dobrino. Vendar pa
imamo tudi naravno težnjo, da
cenimo spoštovanje drugih; in če v
tem konkretnem primeru menimo,
da bi zaradi resnice naredili slab vtis,
bi nam ta težnja predlagala laž kot
nekaj dobrega. Med tema dvema



težnjama pride do konflikta. Katera
od njiju bo prevladala? Odvisno je od
tega, katera izmed obeh dobrin je za
nas pomembnejša, pri tem
vrednotenju pa ima odločilno vlogo
afektivnost. Če je dobro naravnana,
bo razumu pomagala dojeti, da je
resnica silno dragocena in da si
spoštovanja drugih ne gre želeti, če
to zahteva odpoved resnici. Ta
ljubezen do resnice, ki je nad
drugimi dobrinami, ki so ravno tako
privlačne, je tisto, čemur pravimo 
iskrenost. Nasprotno pa, če je želja po
dobrem vtisu močnejša od
privlačnosti resnice, lahko razum
hitro podleže prevari, in čeprav ve,
da to ni dobro, presodi, da je laž
nekaj primernega. Tako tudi če
dobro vemo, da ne bi smeli lagati,
menimo, da je v tem primeru prav, če
se zlažemo.

Urejena afektivnost nam pomaga
delati dobro, ker pripomore, da ga
najprej zaznamo. Zato je zelo



pomembno, da jo oblikujemo. Kako
pa je to mogoče doseči? Preden
poskusimo odgovoriti na to
vprašanje, je treba spregovoriti o
nečem, kar moramo vedeti, da bi
lahko to vprašanje ustrezno
obravnavali.

Čustva in volja

Pravkar smo rekli, da urejena
afektivnost pomaga k udejanjanju
dobrega. Enako lahko rečemo v
obratnem smislu: izvrševanje dobrih
dejanj nam pomaga spraviti
afektivnost v red. Iz izkušenj vemo –
in tega ne smemo pozabiti, če ne
želimo zlahka zapadati v frustracije
in malodušje –, da svojih čustev ne
moremo neposredno nadzorovati. Če
nas preplavi malodušje, ne moremo
tega problema rešiti tako, da se
preprosto odločimo, da se bomo
počutili veselo. Enako velja, če se
želimo v neki situaciji počutiti
drznejše ali manj sramežljive, če



želimo, da nas ne bi bilo strah ali
sram ali da ne bi zaznavali čutne
privlačnosti do nečesa, kar
presodimo kot neurejeno. Spet
drugič bi morda radi sproščeno
govorili z osebo, do katere čutimo
neko nehoteno zavračanje iz
razlogov, ki jih prepoznamo kot
nepomembne, vendar tega ne znamo
premagati in se zavedamo, da zgolj s
sklepom, da se bomo do nje obnašali
neobremenjeno, težave ne bomo
rešili. Skratka, prostovoljna odločitev
ni dovolj, da bi se naša čustva
prilagodila našim željam. A dejstvo,
da volja neposredno ne nadzoruje
čustev, še ne pomeni, da nanje nima
nikakršnega vpliva.

V etiki pravimo, da je nadzor, ki ga
lahko volja izvaja nad čustvi, 
političen, saj je podoben nadzoru, ki
ga ima vladar nad odločitvami svojih
podanikov. Ne more jih neposredno
nadzorovati, saj so svobodni; lahko
pa sprejme določene ukrepe – na



primer zniža davke – v upanju, da
bodo zaradi svobodne volje
državljanov prinesli določene
rezultate, na primer povečanje
potrošnje ali naložb. Tudi mi lahko
izvršujemo nekatera dejanja, za
katera upamo, da bodo vzbudila
določena čustva. Lahko se na primer
ustavimo in pomislimo, koliko
dobrega bo prinesla neka apostolska
iniciativa, za katero iščemo finančno
podporo, da bi se čutili bolj
pogumne, ko bomo prosili za
donacijo za izvedbo te pobude.
Lahko premišljujemo o našem
božjem otroštvu v upanju, da nas bo
nek poklicni neuspeh na ravni naše
občutljivosti manj prizadel. Vemo
tudi, da lahko zaužitje določene mere
alkohola izzove začasno stanje
evforije; in da, če se mislih hote
vrtimo okrog grdega ravnanja, ki
smo ga bili deležni, bomo v sebi
izzvali odziv jeze. To je le nekaj
primerov vpliva, vedno posrednega,



ki ga lahko volja kratkoročno izvaja
na čustva.

Veliko pomembnejši pa je dolgoročni
vpliv volje na afektivnost, saj ji je
ravno na ta način mogoče dati obliko,
jo oblikovati. Gre za vpliv, do
katerega prihaja, celo ne da bi bil to
posameznikov namen. To se zgodi
zato, ker prostovoljna dejanja ne
samo, da imajo lahko učinek v svetu
zunaj nas, ampak predvsem
povzročijo notranji učinek:
prispevajo k ustvarjanju afektivne
sonaravnosti z dobrim, h kateremu
se volja giblje. Razlaga, kako do tega
pride, presega okvir teh strani,
vsekakor pa velja izpostaviti dvoje.

Hoteti dobro

Najprej to, da se dobro, h kateremu
se volja giblje in s katerim se ustvarja
sonaravnost, lahko zelo razlikuje od
tega, kar je mogoče zaznati od zunaj.
Dva človeka, ki opravljata isto
nalogo, lahko počneta dve zelo



različni stvari: eden si morda zgolj
prizadeva, da ne bi dajal slabega
videza pred tistim, ki mu je nalogo
zaupal, medtem ko ima drugi namen
služiti. Drugi pristop pripomore k
oblikovanju kreposti, prvi pa ne, saj
je dobro, ki ga zasleduje in po
katerem se oblikuje, izogibanje
slabemu vtisu v očeh avtoritete. Res
pa je, da to dejanje lahko pomeni
korak naprej glede na prejšnjo držo
(če bi predtem nalogo zavračal),
vendar dokler temu ne sledijo
nadaljnji koraki, se krepost ne
oblikuje, pa naj še tolikokrat ponovi
to dejanje. Zato je tako pomembno
popravljati, nenehno prečiščevati naš
namen, da bi se postopoma usmerili
k nagibom, zaradi katerih je zares
vredno nekaj storiti, in se tako
afektivno naravnali nanje.

Vsi poznamo lastne ali tuje izkušnje v
zvezi s tem, kako se lahko golo
spoštovanje nekih pravil zlahka
spremeni v breme. Primer starejšega



sina iz prilike nas opozarja na to
nevarnost (prim. Lk 15,29-30).
Obenem pa nas iskreno iskanje
dobrega, h kateremu pravila
stremijo, osrečuje in osvobaja. Na
kratko bi lahko rekli, da kreposti ne
oblikuje izvrševanje, ampak hotenje:
ni pomembno samo, kaj delam,
ampak tudi, kaj hočem, ko to delam.
[9] Svoboda je torej odločilna: ni
dovolj nekaj storiti, treba je hoteti to
storiti, treba je to narediti, »zato ker
tako hočemo, kar je najbolj
nadnaraven razlog«,[10] saj le tako
oblikujemo krepost, to se pravi, da se
učimo uživati v dobrem. Zgolj
izpolnjevanje, ki se odraža v
»izpolnjujem in lažem«,[11] ne
spodbuja svobode, niti ljubezni, niti
veselja. Nasprotno pa vse to
spodbuja razumevanje, zakaj je nek
način ravnanja veličasten in vreden
truda, ter upoštevanje teh razlogov
pri delovanju.

Dolgoročno oblikovanje



Druga stvar, ki jo je treba upoštevati,
pa je, da je proces, v katerem
afektivnost postaja sonaravna z
dobrim, običajno počasen. Če bi bila
krepost le v sposobnosti
premagovanja čustvenega odpora pri
udejanjanju dobrega, bi jo lahko
osvojili v mnogo krajšem času.
Vendar sedaj že vemo, da krepost ni
izoblikovana, dokler dobro nima
pozitivnega odseva v afektivnosti.[12]

Zaradi tega je v boju potrebna
potrpežljivost, saj lahko doseganje
nekaterih ciljev, za katere si je
vredno prizadevati, traja dolgo,
morda mnogo let. Odpora do
dobrega dejanja, ki ga bomo v tem
času še naprej doživljali, si ne smemo
razlagati kot neuspeh ali kot znak, da
je naš boj neiskren ali polovičarski.
Gre za postopno pot, na kateri je vsak
korak običajno majhen in skoraj
neopazen. Šele po določenem času
bomo ob pogledu nazaj ugotovili, da
smo prehodili več poti, kot smo si
mislili.



Če imamo na primer reakcije jeze, ki
bi jih radi premagali, si bomo najprej
prizadevali za omejitev njenih
zunanjih izrazov. Morda se nam bo
sprva zdelo, da ne dosežemo ničesar,
a če bomo vztrajni, bodo primeri, v
katerih zmagujemo in so na začetku
redki, postajali vse pogostejši in čez
čas – morda čez dolgo časa – nam bo
to običajno uspelo. Vendar to ne
zadostuje, saj naš cilj ni bil zatreti
zunanje izraze, temveč oblikovati
notranji odziv, to se pravi postati bolj
krotki in miroljubni, da bi ta mirnejši
odziv postal naš življenjski slog. Boj
je zato veliko daljši, vendar je tudi
veliko lepši, bolj osvobajajoč in
navdušujoč. Gre za boj, katerega cilj
je doseči notranji mir pri iskanju in
uresničevanju božje volje, ne pa le 
nasilno podvrženost čustev.

Papež Frančišek govori o načelu, da
je čas pomembnejši kakor prostor,[13]

in pri tem poudarja, da »dajati
prednost času pomeni ukvarjati se s



tem, da zaženemo procese, namesto
da bi posedovali prostore«.[14] V
notranjem življenju je vredno
sprožiti realistične in velikodušne
procese in treba je počakati, da
obrodijo sadove. »To načelo nam
omogoča delovati dolgoročno, ne da
bi hoteli za vsako ceno dosegati
takojšnje rezultate. Pomaga nam
potrpežljivo prenašati težavne in
neugodne položaje ali sprejemati
neogibne spremembe pri naših
načrtih. Vabi nas, da sprejmemo
napetost med polnostjo in
omejitvijo.«[15] Za nas je dejansko zelo
pomembno, da zavedanje o naših
omejitvah ne ohromi stremljenja k
polnosti, ki nam jo ponuja Bog. In
ravno tako je za nas pomembno, da
ta plemenita ambicija ne bi naivno
pozabila na dejstvo, da smo omejeni.

Če bomo pri krščanskem
izobraževanju stremeli k visokim
ciljem in si prizadevali ne samo
zaizvrševanje dobrih dejanj, temveč



za to, da smo dobri, da bi imeli dobro
srce, bomo znali razlikovati 
krepostno dejanje od tistega, čemur
bi lahko rekli dejanje, ki je skladno s
kako krepostjo. Slednje bi bilo
dejanje, ki ustreza neki kreposti in
korak za korakom prispeva k
njenemu oblikovanju, a ker ne izhaja
iz že zrele drže, pogosto zahteva
premagovanje afektivnosti, ki
človeka sili v nasprotno smer.
Krepostno dejanje pa bi bilo dejanje
nekoga, ki se v uresničevanju tega
dobrega veseli celo takrat, ko to
zahteva napor. V tem je pravi cilj.

Celostno izobraževanje, ki vključuje
oblikovanje afektivnosti, je počasno.
Kdor se želi razvijati v tej smeri, ne
sme naivno pričakovati, da se bodo
čustva kar podvrgla njegovi volji, s
tem da bi potlačil tista, ki mu niso
všeč, ali skušal vzbuditi tista, ki bi jih
želel imeti. Naj razume, da se mora
njegov boj osredotočiti predvsem na
svobodne odločitve, s katerimi se v



prizadevanju, da bi sledil božji volji,
odziva na ta čustva, tako da sprejema
ali zavrača predloge vedenja, ki jih s
seboj prinašajo. Kajti prav te
odločitve – posredno in dolgoročno –
nazadnje oblikujejo notranjost, iz
katere ti vzgibi izvirajo.

Svet znotraj tebe

Ko se krepost polagoma oblikuje,
postaja opravljanje dobrega dejanja
vedno bolj naravno in polno veselja,
obenem pa človek tudi lažje
ugotavlja, katero je to dejanje. »Kajti
da ‘boste lahko razpoznavali, kaj
hoče Bog, kaj je dobro, njemu všečno
in popolno’ (Rim 12,2), za to je sicer
potrebno poznavanje božje postave
na splošno; toda to še ni dovolj:
neobhodno potrebna je neke vrste
‘konnaturalnost’ [sonaravnost] med
človekom in resničnim dobrim.
Takšna konnaturalnost se
zakoreninja in razvija v krepostnih
naravnanostih človeka samega.«[16]



Ta dinamičnost je v veliki meri
posledica dejstva, da je afektivnost
prvi glas, ki ga slišimo, ko
ocenjujemo primernost nekega
ravnanja. Še preden razum presodi,
ali je primerno storiti neko prijetno
dejanje, smo že izkusili njegovo
privlačnost. Krepost, kolikor dela
dobrino čustveno privlačno, poskrbi,
da glas afektivnosti že vključuje
določeno oceno moralnosti
zadevnega dejanja, to se pravi oceno
glede na celostno dobrobit osebe. Na
ta način – če se vrnemo k prej
opisanemu primeru – doseže, da
čeprav nas možnost napraviti dober
vtis privlači, se nam laž javlja kot
neprijetno dejanje.

Na impliciten, a jasen način je to
izraženo v neki prav kratki točki
knjige Pot: »Zakaj moraš gledati, če
‘ves svoj svet’ nosiš v sebi?«[17] Sveti
Jožefmarija postavlja zunanji pogled
v razmerje z notranjim svetom. In
prav to razmerje mu bo dalo



možnost za ovrednotenje pogleda, ki
se bo izkazal kot primeren ali
neprimeren, odvisno od tega, kako je
zgrajen notranji svet. Ko je krepost
izoblikovana, ni potrebno
neprimernega pogleda zatreti, saj se
že na začetku izkaže kot nepotreben:
notranji svet – moj svet – ga zavrača.
Če ima človek bogato notranje
življenje, se temu, kar je škodljivo, ne
samo dejansko izogne, ampak to tudi
ne predstavlja večje nevarnosti, ker
mu je odvratno: tega ne dojema le
kot nekaj slabega, ampak tudi – in še
predtem – kot nekaj grdega,
neprijetnega, zoprnega, zgrešenega
… Seveda je lahko na nek način
privlačno, vendar je to privlačnost
lahko zavrniti, saj ruši harmonijo in
lepoto notranjega vzdušja. V
nasprotnem primeru, če v sebi ne
nosiš svojega sveta, pa bo izogibanje
temu pogledu zahtevalo precejšen
napor.

Realizem



Iz povedanega je razvidno, kako nas
rast v krepostih dela vse bolj
realistične. Nekateri ljudje gojijo
prepričanje – običajno ne
izoblikovano –, da živeti krepostno
pomeni zamižati na eno oko pred
stvarnostjo; sicer zaradi zelo
vzvišenega nagiba in zato, ker od
takšnega ravnanja, ki vključuje delno
zaprtost do tega sveta, pričakujemo
nagrado na drugem svetu. Gre za
redukcionistično idejo. V resnici je
živeti kot Kristus in posnemati
njegove kreposti tisto, kar nas zares
odpira stvarnosti in ne dopušča, da
bi nas naša afektivnost zavedla, ko jo
je treba ovrednotiti in se odločati,
kako se nanjo odzvati.

Uboštvo denimo ne pomeni, da se
zaradi večnega življenja odpovemo
temu, da bi priznavali vrednost
materialnim dobrinam. Še več, le
nekdo, ki živi nenavezano, vrednoti
materialne dobrine po njihovi pravi
meri: ne misli, da so slabe, niti jim ne



pripisuje pomena, ki ga nimajo. Kdor
pa se ne trudi živeti na tak način, jim
bo nazadnje začel pripisovati večjo
vrednost, kot jo dejansko imajo, kar
bo vplivalo na njegove odločitve: v
njem ne bo kaj dosti realizma, čeprav
se bo drugim zdel kot pravi človek
tega sveta, ki se spozna in znajde v
določenih okoljih. Zmeren človek zna
uživati v dobrem obroku; kdor ni
zmeren, pa temu užitku pripisuje
pomen, ki ga objektivno nima. Nekaj
podobnega bi lahko rekli za
katerokoli drugo krepost. Kot je rekel
Jezus Nikodemu: »Kdor se ravna po
resnici, pride k luči« (Jn 3,21).

Krepostni krog

Skratka, usmerjati našo afektivnost z
razvijanjem kreposti pomeni
razjasniti naš pogled. To je tako, kot
da bi z očal očistili madeže, ki so jih
na njih pustili izvirni greh in osebni
grehi in nam onemogočajo videti
svet, kakršen je v resnici. »Povejmo



to mirno: neodrešenost sveta obstaja
prav v neberljivosti stvarstva, v
nespoznatnosti resnice, ki nato sili h
gospodovanju pragmatičnega in
napravlja oblast močnih za boga tega
sveta.«[18]

Urejena afektivnost pomaga razumu 
brati stvarstvo, prepoznati resnico,
ugotoviti, kaj je za nas resnično
dobro. Ta pravilna presoja razuma
omogoča prostovoljno odločitev.
Dobro dejanje, ki sledi tej odločitvi,
prispeva k temu, da dosežemo
sonaravnost z zasledovano dobrino,
in s tem k urejanju naše afektivnosti.
To je pravcat krepostni krog, ki nas
vodi k temu, da se čutimo vedno bolj
svobodne, da smo gospodarji svojih
dejanj, in nam zato omogoča, da se
resnično izročimo Gospodu, kajti
daruje se lahko le, kdor ima samega
sebe v posesti.

Izobraževanje je celostno šele, ko
doseže vse te ravni. Z drugimi



besedami, resnično osebnostno
izobraževanje obstaja samo takrat,
ko različne zmožnosti, ki nastopajo v
človekovem delovanju – razum,
volja, afektivnost –, dosežejo
integracijo: ko se med seboj ne
bojujejo, temveč sodelujejo. Če do
oblikovanja čustev ne bi prišlo, se
pravi, če bi kreposti razumeli zgolj
kot dodatno silo v volji, s pomočjo
katere bi ta lahko ignorirala
afektivno raven, potem bi moralne
norme in boj, s katerim si zanje
prizadevamo, bili nekaj represivnega
in ne bi dosegli pristne enotnosti
življenja. V sebi bi vedno izkušali
sile, ki bi nas na vso moč vlekle v
nasprotnih smereh in ustvarjale
nestabilnost. To nestabilnost dobro
poznamo, saj je naše izhodišče,
vendar jo korak za korakom
premagujemo, ko te sile vodimo proti
harmoniji, tako da pride trenutek, ko
tisti »najbolj nadnaraven razlog«, ki
se glasi »ker tako hočem«, pomeni: 
ker mi je všeč, ker me privlači, ker



ustreza mojemu načinu življenja, ker
se ujema z notranjim svetom, ki sem si
ga oblikoval; skratka, ker sem se
polagoma naučil čustva Jezusa
Kristusa sprejeti za svoja.

Tako hodimo proti cilju, visokemu in
privlačnemu obenem, ki nam ga
nakazuje sveti Pavel: »Isto čutenje
[mišljenje] naj bo v vas, ki je tudi v
Kristusu Jezusu« (Flp 2,5), in se
zavedamo, da si na ta način oblečemo
Gospoda Jezusa Kristusa (prim. Rim
13,14). »Kristusovo življenje je naše
življenje […]. Zato mora kristjan
živeti v skladu s Kristusovim
življenjem in prevzeti Kristusova
čustva, da bo lahko skupaj s svetim
Pavlom vzkliknil: Non vivo ego, vivit
vero in me Christus (Gal 2,10); ne
živim več jaz, ampak Kristus živi v
meni.«[19] Ker pa je zvestoba ravno v
tem, da živimo, hočemo in čutimo kot
Kristus, ne zato ker bi se našemili v
Kristusa, ampak ker je to naš način
bivanja, smo v prizadevanju za božjo



voljo, v zvestobi, globoko svobodni,
saj delamo, kar nam ustreza, kar
nam je všeč, kar hočemo početi.
Globoko svobodni in globoko zvesti.
Globoko zvesti in globoko srečni.

[1] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.

[2] Prim. Drugi vatikanski koncil, past.
konst. Gaudium et spes (7. 12. 1965),
št. 22.

[3] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.

[4] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 84:
»Tvoja sreča na zemlji je istovetna s
tvojo zvestobo veri, čistosti in poti, ki
ti jo je Gospod zaznamoval.« Prim.
tudi sv. Jožefmarija, Navodilo, maj
1935/14. 9. 1950, št. 60; Navodila, 8.
12. 1941, št. 61; Božji prijatelji, št. 189.



[5] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 96.

[6] Dovolj je, če kot primer navedemo
naslov homilije Strastno ljubiti svet,
v: Pogovori, št. 113–123.

[7] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
183.

[8] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 206.

[9] V resnici je z moralnega vidika to,
kar delam, ravno to, kar hočem, ko to
počnem. Za naše namene pa na tem
mestu ni potrebna razlaga, zakaj je to
tako.

[10] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 17.

[11] Besedna igra v izvirniku med 
cumplimiento (izpolnjevanje) in 
cumplo y miento (izpolnjujem in
lažem). Prim. bl. Álvaro, Pismo,
september 1975, št. 8 (AGP,
Biblioteca, P17).



[12] Kot je razvidno iz doslej
povedanega, to ne pomeni, da
prizadevanje za dobro ne vključuje
nikakršnega napora, oziroma da zlo
nima več nikakršne privlačnosti.

[13] Prim. Frančišek, apost. spod. 
Evangelii gaudium (24. 11. 2013), št.
222–225.

[14] Prav tam. Ležeči tisk je del
izvirnika.

[15] Prav tam.

[16] Sv. Janez Pavel II., okr. Veritatis
splendor (6. 8. 1993), št. 64. Besedilo
se naslanja na sv. Tomaža
Akvinskega, Summa Theologiae, II-II,
q. 45, a. 2.

[17] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 184.

[18] Joseph Ratzinger, Jezus iz
Nazareta, 2. knjiga, str. 191.

[19] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 103.



Julio Diéguez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-3-
celostno-izobrazevanje-in-afektivnost/

(30. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-3-celostno-izobrazevanje-in-afektivnost/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-3-celostno-izobrazevanje-in-afektivnost/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-3-celostno-izobrazevanje-in-afektivnost/

	Živeti je zame kristus (3) – Celostno izobraževanje in afektivnost

