opusdei.org

Ziveti je zame
Kristus (2) - Pot
kontemplacije. Vez
med molitvijo in
evangelizacijo

Stopiti na pot kontemplacije
pomeni pustiti Svetemu Duhu,
da bi po njegovem delovanju v
nas odsevalo Kristusovo oblicje

v vseh situacijah nasSega
Zivljenja.

3. Jun. 2025



Ko evangeliji opisujejo, kako Jezus
opravlja svoje poslanstvo, na
poseben nacin izstopa pogostost
njegove molitve. Ritem njegovega
delovanja na nek nacin zaznamujejo
trenutki, ko se obraca k OcCetu. Jezus
moli ob svojem Kkrstu (prim. Lk 3,21),
v noci pred izvolitvijo dvanajsterih
(prim. Lk 6,12), pred spremenjenjem
na gori (prim. Lk 9,28), na vrtu
Getsemani, ko se pripravlja na
trpljenje (prim. Lk 22,41-44). Gospod
molitvi namenja veliko ¢asa: bodisi
zvecer bodisi vso noc, navsezgodaj
zjutraj ali sredi dneva med napornim
oznanjevanjem; pravzaprav je molil
nenehno in svojim ucencem veckrat
dejal, da je treba »vedno moliti in se
ne navelicati« (Lk 18,1).

Cemu ta Gospodov zgled in zakaj pri
tem tako vztraja? Zakaj je potrebna
molitev? V resnici je molitev odgovor
na najgloblje Zelje Cloveka, ki je bil
ustvarjen, da bi vstopil v dialog z
Bogom in bogozrenje. Predvsem pa je



molitev boZji dar, darilo, ki nam ga
ponuja: »Zivi in resni¢ni Bog
neutrudljivo klice vsakega Cloveka k
skrivnostnemu srecanju v molitvi. Ta
korak ljubezni zvestega Boga je v
molitvi vedno prvi, ¢lovekov korak je
vedno odgovor.«™

Da bi posnemali Kristusa in bili
deleZzni njegovega Zivljenja, je nujno
potrebno, da smo duSe molitve. Z
zrenjem bozje skrivnosti, razodete v
Jezusu Kristusu, se nase Zivljenje
spreminja v njegovo. Tisto, kar je
sveti Pavel rekel Korin¢anom,
postane resni¢nost: »Vsi mi, ki z
odgrnjenim obrazom motrimo
Gospodovo velicastvo — kakor bi
odsevalo v ogledalu —, se
spreminjamo v isto podobo, iz
velicastva v velicastvo, prav kakor od
Gospoda, Duha« (2 Kor 3,18). Tako
kot sveti Pavel smo tudi vsi kristjani
poklicani, da na svojem obrazu
odsevamo Kristusovo oblicje: to
pomeni biti apostoli, biti glasniki



boZje ljubezni, ki jo v Casu
premisljevalne molitve doZivljamo v
prvi osebi. Zato razumemo, kako
aktualno je povabilo, da bi se hoteli
»bolj poglobiti v kontemplativno
molitev sredi sveta in pomagati
drugim, da gredo po poteh
kontemplacije®”«.”

Sprejeti boZji dar

Apostol kot tak raste v ritmu molitve;
osebna prenova v evangelizacijskem
zagonu izhaja iz kontemplacije.
PapezZ FranciSek nas spominja:
»Najboljsi nagib za odlocitev, da bi
oznanjali evangelij, je v tem, da
premisljujemo polni ljubezni, da
ostajamo pri njem in beremo s
srcem. Ce se mu pribliZujemo na ta
nacin, nas bo njegova lepota ocarala
in bomo vedno bolj strmeli nad
njo.«* Zato je nujno razviti
»kontemplativnega duha, ki nam vsak
dan na novo odkriva, da prinasamo
dobrino, ki nas napravlja bolj



CloveSke in nam pomaga k novemu
Zivljenju. NiCesar boljSega ne
moremo predajati naprej drugim. «*'

Evangeliji nam predstavljajo razlicne
like, ki se jim zivljenje spremeni ob
sreCanju s Kristusom in postanejo
nosilci Gospodovega odreSenjskega
sporocila. Ena od teh oseb je
Samarijanka, ki je po besedah
evangelista Janeza preprosto Sla po
vodo k vodnjaku, kjer je sedel Jezus
in pocival. In on je tisti, ki zacne
dialog: »Daj mi piti« (Jn 4,7). Na prvi
pogled se zdi, da Samarijanka ni pri
volji za nadaljevanje pogovora:
»Kako vendar ti, ki si Jud, prosis
mene, Samarijanko, naj ti dam
piti?« (Jn 4,9). Toda Gospod ji da
razumeti, da je v resnici On tista
voda, Ki jo i3¢e: »Ce bi poznala boZji
dar ... Kdor bo pil od vode, ki mu jo
bom jaz dal, ne bo nikoli Zejen,
ampak bo voda, katero mu bom dal,
postala v njem izvir vode, ki teCe v
velno Zivljenje ...« (Jn 4,10.14). Potem



ko je presunil Samarijankino srce, ji
jasno in preprosto razodene, da
pozna njeno preteklost (prim. Jn
4,17-18), vendar s tako ljubeznijo, da
se ne pocuti obupano ali zavrnjeno.
Nasprotno: Jezus ji odpira novo
obzorje, omogoci ji vstop v svet, ki
Zivi v upanju, kajti prisel je Cas
sprave, Cas, ko so vrata molitve
odprta vsem ljudem: »Veruj mi, Zena,
da pride ura, ko ne boste Castili OCeta
ne na tej gori ne v Jeruzalemu. [...]
Pride pa ura in je Ze zdaj, ko bodo
pravi Castilci Castili Oceta v duhu in
resnici« (Jn 4,21.23).

Samarijanka v pogovoru z Jezusom
odkrije resnico o Bogu in resnico o
svojem lastnem Zivljenju. Sprejme
bozji dar in se korenito spreobrne.
Zato je Cerkev v tem evangeljskem
odlomku prepoznala eno najbolj
zgovornih podob molitve: »Jezus je
Zejen, njegova prosnja prihaja iz
globocine Boga, ki hrepeni po nas.
Molitev, naj to vemo ali ne, je



sreCanje bozje Zeje in naSe Zeje. Bog
je Zejen, da bi mi bili Zejni njega.«"®
Molitev je izraz boZje pobude, ki se
odpravi iskat Cloveka in ¢aka na
njegov odgovor, da bi ga spremenil v
svojega prijatelja. V¢asih se zdi, da je
Clovek tisti, ki prevzame pobudo ter
Bogu nameni Cas molitve, a v resnici
je to Ze odgovor na njegov Kklic.
Molitev Zivimo kot vzajemen Kklic:
Bog me iSCe in Caka name, jaz pa
potrebujem Boga in ga iSCem.

Cas za Boga

Clovek je Zejen Boga, Ceprav tega
marsikdaj ne zna priznati in celo
noce pristopiti k izvirom Zive vode,
kar so trenutki, namenjeni molitvi.
Zgodba o Samarijanki se v tem
smislu ponavlja v mnogih dusah: to
je Jezus, ki prosi za malo pozornosti,
ki poskuSa vzbuditi dialog v srcu, v
trenutku, ki se morda zdi
neprimeren. Lahko se zdj, da je tistih
nekaj, dnevni molitvi namenjenih



minut prevec in da v tako natrpanem
urniku enostavno ni prostora! Toda
ko se pustimo Gospodu pritegniti v ta
kontemplativni dialog, odkrijemo, da
molitev ni nekaj, kar jaz storim za
Boga, ampak predvsem dar, ki mi ga
Bog naklanja in ga jaz preprosto
sprejmem.

Posvecanje ¢asa Gospodu ni zgolj ena
izmed toCk na dnevnem seznamu
nalog, Se eno breme v marsikdaj
zahtevno zastavljenem urniku.
Pomeni sprejeti dar neskoncne
vrednosti, dragocen biser ali zaklad,
skrit v normalnosti obiCajnega
Zivljenja, ki ga je treba skrbno
negovati.

Izbira trenutka za molitev je odvisna
od volje, ki se Zeli prepustiti
Ljubezni: ne molimo takrat, ko
imamo ¢as, ampak si vzamemo cas za
molitev. Ce ¢lovek molitev napravi
odvisno od vrzeli v svojem urniku,
mu verjetno ne bo uspelo moliti



redno. Izbira trenutka za molitev
pove nekaj o skrivnosti naSega srca:
razkriva mesto, ki ga ljubezen do
Boga zaseda v hierarhiji nasih
dnevnih interesov."”

Vedno je mogoce moliti: kristjanov
Cas je Cas vstalega Kristusa, ki je z
nami vsak dan (prim. Mt 28,20).
NajpogostejSa skusSnjava, da bi se
odvrnili od molitve, je neko
pomanjkanje vere, ki se kaze v
dejanskih preferencah: pred nas
stopi »tiso¢ opravkov ali skrbi, ki jih
imamo za nujne in naj bi jim dali
prednost; znova je to trenutek
resnice za srce in za njegovo
prednostno ljubezen«.®™ Gospod je na
prvem mestu. Zato je zelo dobro
dolociti primeren Cas za molitev,
lahko tudi s pomocjo nasveta pri
duhovnem vodstvu, da bi ta nacrt
prilagodili svojim osebnim
okolis¢inam.



Sveti Jozefmarija je velikokrat
opravljal notranjo molitev v
avtomobilu, ko je bil na poti zaradi
apostolskih razlogov; v tramvaju ali
med peSacenjem po madridskih
ulicah, kadar ni imel druge mozZnosti.
Kdor je poklican k posvecevanju v
obiCajnem Zivljenju, se lahko znajde
v podobnih situacijah: druzinski oCe
ali mati v€asih nimata druge izbire,
kot da molita, medtem ko skrbita za
majhne otroke - to bo Gospodu zelo
vSeC. V vsakem primeru pa se lahko
spomnimo, da nas Gospod caka, da
ima za nas pripravljene milosti, ki jih
potrebujemo, ter nam jih Zeli
ponuditi v molitvi, in to nam bo
lahko v pomoc, da bomo za molitev
izbrali najprimerne;jsi kraj in
trenutek.

Molitveni boj

Dojemati molitev kot umetnost
pomeni priznati, da lahko v njej
vedno rastemo, tako da bozji milosti



dovolimo vedno bolj delovati v nasi
dusi. V tem smislu je molitev tudi boj.
®'To je boj predvsem proti nam
samim. Ko skusamo v sebi napraviti
notranjo tiSino, vdirajo v nas um
motnje. Te nam razkrivajo, na kaj je
srce navezano, in lahko postanejo
luc, spoznanje, na podlagi katerega
prosimo Boga za pomo¢."”

V sedanjem casu narascajo
tehnoloSke moznosti, ki v marsicem
olajSajo komunikacijo, vendar tudi
povecujejo priloZnosti za
raztresenost. Lahko recemo, da se
soofamo z novim izzivom za rast
kontemplativnega Zivljenja: kako se
nauciti Zivljenja v notranji tisini,
medtem ko smo obdani z veliko
zunanjega hrupa. Na Stevilnih
podrocjih se daje prednost storilnosti
pred refleksijo ali Studijskim
pristopom; navadili sSmo se na
vecopravilnost, na hkratno
posvecanje pozornosti Stevilnim
nalogam, kar zlahka privede do



zivljenja v logiki takoj$njosti po
nacelu akcija-reakcija. Vendar pa so
ob soocCenju s takSnim obzorjem tudi
nekatere drZe, kot sta pozornost ali
koncentracija, pridobile novo
vrednost kot na¢in za ohranitev
sposobnosti, da se ustavimo in
poglobimo v tisto, kar je zares
pomembno.

Notranja tiSina se javlja kot potreben
pogoj za kontemplativno Zivljenje.
Osvobaja nas navezanosti na
takojSnje, na tisto, kar je lahko, kar
nas razvedri, vendar ne izpolni; na ta
nacin se bomo lahko osredotocili na
naSe resni¢no dobro: Jezusa Kristusa,
ki nam prihaja naproti v molitvi.

Notranja zbranost pomeni premik od
razprsenosti zaradi Stevilnih
dejavnosti v smeri naSe notranjosti.
Tam se laZje sreCamo z Bogom in
prepoznamo njegovo navzofnost v
tem, kar uresnicuje v naSem
vsakdanjem Zivljenju - v



podrobnostih vsakega dne, v prejetih
razsvetljenjih, v drZah drugih Jjudi -
in mu tako lahko izkaZzemo svoje
CaSCenje, kesanje, prosSnje. Zato je
notranja zbranost temeljnega
pomena za kontemplativno duso
sredi sveta: »Za resni¢no molitev, ki
prevzame celega Cloveka, je bolj kot
samota puscave koristna notranja
zbranost.«"

V iskanju nove luci

Molitev, ki je tudi ¢lovekovo iskanje,
vkljucuje Zeljo, da se ne bi zadovoljili
z rutinskim nac¢inom nagovarjanja
Gospoda. Ce vsi trajni odnosi
zahtevajo nenehno Zeljo po
obnavljanju ljubezni, bi morala ta
Zelja zaznamovati tudi odnos z
Bogom, ki se oblikuje zlasti v
trenutkih, posvecenih izklju¢no
njemu.

»Ce se za to odlocis, lahko v tvojem
Zivljenju vse postane predmet
izrocanja Gospodu, priloZnost za



pogovor s tvojim nebeSkim Ocetom,
ki vedno hrani nova razsvetljenja in
ti jih deli.«" Gospod vsekakor ta
razsvetljenja podeljuje tako, da se
opira na vneto iskanje svojih otrok,
na njihovo pripravljenost, da
preprosto prisluhnejo njegovi besedi
in pustijo ob strani misljenje, da ni
veC mogocCe odkriti niCesar novega. V
tem nam je za zgled Samarijanka ob
vodnjaku: Ceprav je bilo njeno
Zivljenje vere hladno, je v srcu
ohranila Zeljo po prihodu Mesije.

Na osnovi tega hrepenenja se bomo
vrnili k temu, da vsakdanje dogodke
znova ponesemo Vv dialog z
Gospodom, vendar brez iskanja neke
takojSnje in po nasi meri izdelane
reSitve. Pomembneje je razmisljati o
tem, kaj hoCe Gospod: marsikdaj
pricakuje le, da se preprosto
postavimo predenj in se hvalezno
spominjamo vsega, kar Sveti Duh
tiho dela v nas. Morda pa bo
pomenilo tudi to, da ponovno



vzamemo Vv roke evangelij in mirno
zremo kak prizor ter vanj vstopimo
»kakor $e ena oseba ve¢«" in
pustimo, da nas Kristus izzove.
Molitev lahko negujemo tudi tako, da
na$ dialog z Gospodom za¢nemo s
pomocjo besedil, ki nam jih Cerkev
polaga na ustnice pri liturgiji, ki smo
se je na ta dan udelezili. Viri molitve
so neiz¢rpni: Ce znamo poseci po njih
z novim navdusenjem, bo Sveti Duh
storil vse drugo.

Ko ne najdes besed

Vcasih pa se zgodi, da kljub trudu ne
uspemo vzpostaviti dialoga z Bogom.
Kako tolaZilno je tedaj, Ce se
spomnimo Gospodovega nasveta:
»Pri molitvi pa ne blebetajte kakor
pogani; mislijo namrec, da bodo
usliSani, e bodo veliko govorili« (Mt
6,7). To je trenutek, da obudimo
zaupanje v delovanje Svetega Duha v
dusi, ki »prihaja na pomoc nasi
slabotnosti. Saj niti ne vemo, kako je



treba za kaj moliti, toda sam Duh
posreduje za nas z neizrekljivimi
vzdihi« (Rim 8,26).

SledeC besedam svetega Pavla
Rimljanom je Benedikt XVI. opisal
drZo predanosti, ki navdaja molitev:
»Zelimo moliti, a Bog je dalec,
nimamo besed, jezika, da bi govorili
z Bogom, nimamo niti misli. Lahko se
le odpremo, damo svoj ¢as na
razpolago Bogu in cakamo, da nam
on pomaga vstopiti v resnicni dialog.
Apostol pravi: ravno to pomanjkanje
besed, ta odsotnost besed, celo ta
zelja, da bi stopili v stik z Bogom, je
molitev, ki jo Sveti Duh ne le razume,
ampak tudi vodi in tolmaci pred
Bogom. Prav ta naSa Sibkost se po
Svetem Duhu preoblikuje v resni¢no
molitev, v resnicen stik z Bogom.«"*

Torej ni razloga za obup, e cutimo
tezavo pri ohranjanju dialoga z
Gospodom. Kadar se zdi, da srcu
duhovne reci ne ugajajo, da se nam



Cas meditacije vleCe, da misli blodijo
k drugim stvarem ali se volja upira in
je srce suho, takrat nam je lahko v
pomoc naslednji razmislek:

»Molitev — zapomni si to — ne sestoji
iz lepih govorov, iz gostobesednih ali
tolazilnih fraz ...

Molitev je vcasih pogled na sliko
Gospoda ali njegove Matere; drugic je
pros$nja z besedami; drugic izroCanje
dobrih del, sadov zvestobe ...

Kakor vojak na strazi, tako moramo
stati mi pred vrati Boga, naSega
Gospoda: to je molitev. Ali tako kot se
psicek vrze k nogam svojega
gospodarja.

— Naj te ne moti, e mu reces: Gospod,
tukaj sem kot zvesti pes; ali Se bolje,
kot oslicek, ki ne bo brcnil tistega, ki
ga ima rad.«"™

Izvir, ki spreminja svet



Molitveno Zivljenje nam odpira vrata
v odnos z Bogom, postavlja na pravo
mesto probleme, ki jim vcéasih
pripisujemo prevelik pomen, in nas
spominja, da smo vedno v rokah
naSega nebeSkega Oceta. Vendar pa
nas ne odtuji od sveta niti ni beg
pred vsakdanjimi teZavami. Resni¢na
molitev nas zaznamuje: vpliva na
naSe Zivljenje, ga razsvetljuje in nas z
nadnaravno perspektivo odpira za
ljudi okoli nas: »Zavzeta molitev, ki
nas pa ne odtrga od vsakdanjih
prizadevanj: s tem ko mi odpremo
svoje srce bozji ljubezni, nam ga on
odpre tudi za ljubezen do bratov in
sester ter nas usposobi za to, da
bomo zgodovino oblikovali po
boZjem nacrtu.«"®

V molitvi Gospod ne Zeli le poteSiti
nase Zeje, ampak doseci, da bi na
podlagi te izkuSnje naSe veselje ob
stiku z njim delili z drugimi. To se je
zgodilo v srcu Samarijanke: po
sreCanju z Jezusom odhiti, da bi ga



predstavila l[judem v svoji blizini:
»Veliko Samarijanov iz tistega mesta
je zacCelo verovati vanj zaradi Zeninih
besed: ‘Vse mi je povedal, kar sem
storila.’« (Jn 4,39). Znamenje pristne
molitve je Zelja, da bi doZivetje
Kristusa delili z drugimi, kajti
»kaks$na ljubezen je to, ki ne zacuti
nujnosti, da bi govorili o tem, da smo
ljubljeni, in da bi to pokazali in
razglasali?«.™”

Sveta Marija je uciteljica molitve.
Ona, ki je znala ohranjati stvari
svojega Sina in jih premisljevati v
svojem srcu (prim. Lk 2,51), spremlja
Jezusove ucence v molitvi (prim. Apd
1,14) ter jim kaze pot, kako v polnosti
prejeti dar Svetega Duha, s pomocjo
katerega se bodo pognali v boZansko
pustolovséino evangelizacije.




M Katekizem Katoliske cerkve, §t.
2567.

® Bozji prijatelji, $t. 67.

¥ Pernando Océriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, st. 8.

" Francisek, Evangelii gaudium, $t.
264.

5l prav tam.

I Katekizem Katoliske cerkve, st.
2560. Prim. sv. Avgustin, De diversis
quaestionibus octoginta tribus, 64, 4:
CCL 44 A140 (PL 40, 56).

) Prim. Katekizem Katoliske cerkve,
st. 2710.

®1 Katekizem Katoliske cerkve, §t.
2732.

®! prim. prav tam, §t. 2725 sl.

19 prim. prav tam, §t. 2729.



" Brazda, $t. 460.
12l Kovacnica, §t. 743.
"3 BoZji prijatelji, §t. 222.

41 Benedikt XVI., Avdienca, 16. 5.
2012.

51 Kovaénica, $t. 73.

[ Sy. Janez Pavel II., Novo millennio
ineunte, St. 33.

U7 Franc¢isek, Evangelii gaudium, $t.
264.

Juan Francisco Pozo - Rodolfo
Valdés

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/ziveti-je-zame-Kristus-2-pot-
kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-
evangelizacijo/ (30. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/

	Živeti je zame Kristus (2) – Pot kontemplacije. Vez med molitvijo in evangelizacijo

