
opusdei.org

Živeti je zame
Kristus (2) – Pot
kontemplacije. Vez
med molitvijo in
evangelizacijo

Stopiti na pot kontemplacije
pomeni pustiti Svetemu Duhu,
da bi po njegovem delovanju v
nas odsevalo Kristusovo obličje
v vseh situacijah našega
življenja.

3. Jun. 2025



Ko evangeliji opisujejo, kako Jezus
opravlja svoje poslanstvo, na
poseben način izstopa pogostost
njegove molitve. Ritem njegovega
delovanja na nek način zaznamujejo
trenutki, ko se obrača k Očetu. Jezus
moli ob svojem krstu (prim. Lk 3,21),
v noči pred izvolitvijo dvanajsterih
(prim. Lk 6,12), pred spremenjenjem
na gori (prim. Lk 9,28), na vrtu
Getsemani, ko se pripravlja na
trpljenje (prim. Lk 22,41-44). Gospod
molitvi namenja veliko časa: bodisi
zvečer bodisi vso noč, navsezgodaj
zjutraj ali sredi dneva med napornim
oznanjevanjem; pravzaprav je molil
nenehno in svojim učencem večkrat
dejal, da je treba »vedno moliti in se
ne naveličati« (Lk 18,1).

Čemu ta Gospodov zgled in zakaj pri
tem tako vztraja? Zakaj je potrebna
molitev? V resnici je molitev odgovor
na najgloblje želje človeka, ki je bil
ustvarjen, da bi vstopil v dialog z
Bogom in bogozrenje. Predvsem pa je



molitev božji dar, darilo, ki nam ga
ponuja: »Živi in resnični Bog
neutrudljivo kliče vsakega človeka k
skrivnostnemu srečanju v molitvi. Ta
korak ljubezni zvestega Boga je v
molitvi vedno prvi, človekov korak je
vedno odgovor.«[1]

Da bi posnemali Kristusa in bili
deležni njegovega Življenja, je nujno
potrebno, da smo duše molitve. Z
zrenjem božje skrivnosti, razodete v
Jezusu Kristusu, se naše življenje
spreminja v njegovo. Tisto, kar je
sveti Pavel rekel Korinčanom,
postane resničnost: »Vsi mi, ki z
odgrnjenim obrazom motrimo
Gospodovo veličastvo – kakor bi
odsevalo v ogledalu –, se
spreminjamo v isto podobo, iz
veličastva v veličastvo, prav kakor od
Gospoda, Duha« (2 Kor 3,18). Tako
kot sveti Pavel smo tudi vsi kristjani
poklicani, da na svojem obrazu
odsevamo Kristusovo obličje: to
pomeni biti apostoli, biti glasniki



božje ljubezni, ki jo v času
premišljevalne molitve doživljamo v
prvi osebi. Zato razumemo, kako
aktualno je povabilo, da bi se hoteli
»bolj poglobiti v kontemplativno
molitev sredi sveta in pomagati
drugim, da gredo po poteh
kontemplacije[2]«.[3]

Sprejeti božji dar

Apostol kot tak raste v ritmu molitve;
osebna prenova v evangelizacijskem
zagonu izhaja iz kontemplacije.
Papež Frančišek nas spominja:
»Najboljši nagib za odločitev, da bi
oznanjali evangelij, je v tem, da
premišljujemo polni ljubezni, da
ostajamo pri njem in beremo s
srcem. Če se mu približujemo na ta
način, nas bo njegova lepota očarala
in bomo vedno bolj strmeli nad
njo.«[4] Zato je nujno razviti
»kontemplativnega duha, ki nam vsak
dan na novo odkriva, da prinašamo
dobrino, ki nas napravlja bolj



človeške in nam pomaga k novemu
življenju. Ničesar boljšega ne
moremo predajati naprej drugim.«[5]

Evangeliji nam predstavljajo različne
like, ki se jim življenje spremeni ob
srečanju s Kristusom in postanejo
nosilci Gospodovega odrešenjskega
sporočila. Ena od teh oseb je
Samarijanka, ki je po besedah
evangelista Janeza preprosto šla po
vodo k vodnjaku, kjer je sedel Jezus
in počival. In on je tisti, ki začne
dialog: »Daj mi piti« (Jn 4,7). Na prvi
pogled se zdi, da Samarijanka ni pri
volji za nadaljevanje pogovora:
»Kako vendar ti, ki si Jud, prosiš
mene, Samarijanko, naj ti dam
piti?« (Jn 4,9). Toda Gospod ji da
razumeti, da je v resnici On tista
voda, ki jo išče: »Če bi poznala božji
dar … Kdor bo pil od vode, ki mu jo
bom jaz dal, ne bo nikoli žejen,
ampak bo voda, katero mu bom dal,
postala v njem izvir vode, ki teče v
večno življenje …« (Jn 4,10.14). Potem



ko je presunil Samarijankino srce, ji
jasno in preprosto razodene, da
pozna njeno preteklost (prim. Jn
4,17-18), vendar s tako ljubeznijo, da
se ne počuti obupano ali zavrnjeno.
Nasprotno: Jezus ji odpira novo
obzorje, omogoči ji vstop v svet, ki
živi v upanju, kajti prišel je čas
sprave, čas, ko so vrata molitve
odprta vsem ljudem: »Veruj mi, žena,
da pride ura, ko ne boste častili Očeta
ne na tej gori ne v Jeruzalemu. […]
Pride pa ura in je že zdaj, ko bodo
pravi častilci častili Očeta v duhu in
resnici« (Jn 4,21.23).

Samarijanka v pogovoru z Jezusom
odkrije resnico o Bogu in resnico o
svojem lastnem življenju. Sprejme
božji dar in se korenito spreobrne.
Zato je Cerkev v tem evangeljskem
odlomku prepoznala eno najbolj
zgovornih podob molitve: »Jezus je
žejen, njegova prošnja prihaja iz
globočine Boga, ki hrepeni po nas.
Molitev, naj to vemo ali ne, je



srečanje božje žeje in naše žeje. Bog
je žejen, da bi mi bili žejni njega.«[6]

Molitev je izraz božje pobude, ki se
odpravi iskat človeka in čaka na
njegov odgovor, da bi ga spremenil v
svojega prijatelja. Včasih se zdi, da je
človek tisti, ki prevzame pobudo ter
Bogu nameni čas molitve, a v resnici
je to že odgovor na njegov klic.
Molitev živimo kot vzajemen klic:
Bog me išče in čaka name, jaz pa
potrebujem Boga in ga iščem.

Čas za Boga

Človek je žejen Boga, čeprav tega
marsikdaj ne zna priznati in celo
noče pristopiti k izvirom žive vode,
kar so trenutki, namenjeni molitvi.
Zgodba o Samarijanki se v tem
smislu ponavlja v mnogih dušah: to
je Jezus, ki prosi za malo pozornosti,
ki poskuša vzbuditi dialog v srcu, v
trenutku, ki se morda zdi
neprimeren. Lahko se zdi, da je tistih
nekaj, dnevni molitvi namenjenih



minut preveč in da v tako natrpanem
urniku enostavno ni prostora! Toda
ko se pustimo Gospodu pritegniti v ta
kontemplativni dialog, odkrijemo, da
molitev ni nekaj, kar jaz storim za
Boga, ampak predvsem dar, ki mi ga
Bog naklanja in ga jaz preprosto
sprejmem.

Posvečanje časa Gospodu ni zgolj ena
izmed točk na dnevnem seznamu
nalog, še eno breme v marsikdaj
zahtevno zastavljenem urniku.
Pomeni sprejeti dar neskončne
vrednosti, dragocen biser ali zaklad,
skrit v normalnosti običajnega
življenja, ki ga je treba skrbno
negovati.

Izbira trenutka za molitev je odvisna
od volje, ki se želi prepustiti
Ljubezni: ne molimo takrat, ko
imamo čas, ampak si vzamemo čas za
molitev. Če človek molitev napravi
odvisno od vrzeli v svojem urniku,
mu verjetno ne bo uspelo moliti



redno. Izbira trenutka za molitev
pove nekaj o skrivnosti našega srca:
razkriva mesto, ki ga ljubezen do
Boga zaseda v hierarhiji naših
dnevnih interesov.[7]

Vedno je mogoče moliti: kristjanov
čas je čas vstalega Kristusa, ki je z
nami vsak dan (prim. Mt 28,20).
Najpogostejša skušnjava, da bi se
odvrnili od molitve, je neko
pomanjkanje vere, ki se kaže v
dejanskih preferencah: pred nas
stopi »tisoč opravkov ali skrbi, ki jih
imamo za nujne in naj bi jim dali
prednost; znova je to trenutek
resnice za srce in za njegovo
prednostno ljubezen«.[8] Gospod je na
prvem mestu. Zato je zelo dobro
določiti primeren čas za molitev,
lahko tudi s pomočjo nasveta pri
duhovnem vodstvu, da bi ta načrt
prilagodili svojim osebnim
okoliščinam.



Sveti Jožefmarija je velikokrat
opravljal notranjo molitev v
avtomobilu, ko je bil na poti zaradi
apostolskih razlogov; v tramvaju ali
med pešačenjem po madridskih
ulicah, kadar ni imel druge možnosti.
Kdor je poklican k posvečevanju v
običajnem življenju, se lahko znajde
v podobnih situacijah: družinski oče
ali mati včasih nimata druge izbire,
kot da molita, medtem ko skrbita za
majhne otroke – to bo Gospodu zelo
všeč. V vsakem primeru pa se lahko
spomnimo, da nas Gospod čaka, da
ima za nas pripravljene milosti, ki jih
potrebujemo, ter nam jih želi
ponuditi v molitvi, in to nam bo
lahko v pomoč, da bomo za molitev
izbrali najprimernejši kraj in
trenutek.

Molitveni boj

Dojemati molitev kot umetnost
pomeni priznati, da lahko v njej
vedno rastemo, tako da božji milosti



dovolimo vedno bolj delovati v naši
duši. V tem smislu je molitev tudi boj.
[9] To je boj predvsem proti nam
samim. Ko skušamo v sebi napraviti
notranjo tišino, vdirajo v naš um
motnje. Te nam razkrivajo, na kaj je
srce navezano, in lahko postanejo
luč, spoznanje, na podlagi katerega
prosimo Boga za pomoč.[10]

V sedanjem času naraščajo
tehnološke možnosti, ki v marsičem
olajšajo komunikacijo, vendar tudi
povečujejo priložnosti za
raztresenost. Lahko rečemo, da se
soočamo z novim izzivom za rast
kontemplativnega življenja: kako se
naučiti življenja v notranji tišini,
medtem ko smo obdani z veliko
zunanjega hrupa. Na številnih
področjih se daje prednost storilnosti
pred refleksijo ali študijskim
pristopom; navadili smo se na 
večopravilnost, na hkratno
posvečanje pozornosti številnim
nalogam, kar zlahka privede do



življenja v logiki takojšnjosti po
načelu akcija-reakcija. Vendar pa so
ob soočenju s takšnim obzorjem tudi
nekatere drže, kot sta pozornost ali
koncentracija, pridobile novo
vrednost kot način za ohranitev
sposobnosti, da se ustavimo in
poglobimo v tisto, kar je zares
pomembno.

Notranja tišina se javlja kot potreben
pogoj za kontemplativno življenje.
Osvobaja nas navezanosti na
takojšnje, na tisto, kar je lahko, kar
nas razvedri, vendar ne izpolni; na ta
način se bomo lahko osredotočili na
naše resnično dobro: Jezusa Kristusa,
ki nam prihaja naproti v molitvi.

Notranja zbranost pomeni premik od
razpršenosti zaradi številnih
dejavnosti v smeri naše notranjosti.
Tam se lažje srečamo z Bogom in
prepoznamo njegovo navzočnost v
tem, kar uresničuje v našem
vsakdanjem življenju – v



podrobnostih vsakega dne, v prejetih
razsvetljenjih, v držah drugih ljudi –
in mu tako lahko izkažemo svoje
čaščenje, kesanje, prošnje. Zato je
notranja zbranost temeljnega
pomena za kontemplativno dušo
sredi sveta: »Za resnično molitev, ki
prevzame celega človeka, je bolj kot
samota puščave koristna notranja
zbranost.«[11]

V iskanju nove luči

Molitev, ki je tudi človekovo iskanje,
vključuje željo, da se ne bi zadovoljili
z rutinskim načinom nagovarjanja
Gospoda. Če vsi trajni odnosi
zahtevajo nenehno željo po
obnavljanju ljubezni, bi morala ta
želja zaznamovati tudi odnos z
Bogom, ki se oblikuje zlasti v
trenutkih, posvečenih izključno
njemu.

»Če se za to odločiš, lahko v tvojem
življenju vse postane predmet
izročanja Gospodu, priložnost za



pogovor s tvojim nebeškim Očetom,
ki vedno hrani nova razsvetljenja in
ti jih deli.«[12] Gospod vsekakor ta
razsvetljenja podeljuje tako, da se
opira na vneto iskanje svojih otrok,
na njihovo pripravljenost, da
preprosto prisluhnejo njegovi besedi
in pustijo ob strani mišljenje, da ni
več mogoče odkriti ničesar novega. V
tem nam je za zgled Samarijanka ob
vodnjaku: čeprav je bilo njeno
življenje vere hladno, je v srcu
ohranila željo po prihodu Mesije.

Na osnovi tega hrepenenja se bomo
vrnili k temu, da vsakdanje dogodke
znova ponesemo v dialog z
Gospodom, vendar brez iskanja neke
takojšnje in po naši meri izdelane
rešitve. Pomembneje je razmišljati o
tem, kaj hoče Gospod: marsikdaj
pričakuje le, da se preprosto
postavimo predenj in se hvaležno
spominjamo vsega, kar Sveti Duh
tiho dela v nas. Morda pa bo
pomenilo tudi to, da ponovno



vzamemo v roke evangelij in mirno
zremo kak prizor ter vanj vstopimo
»kakor še ena oseba več«[13] in
pustimo, da nas Kristus izzove.
Molitev lahko negujemo tudi tako, da
naš dialog z Gospodom začnemo s
pomočjo besedil, ki nam jih Cerkev
polaga na ustnice pri liturgiji, ki smo
se je na ta dan udeležili. Viri molitve
so neizčrpni: če znamo poseči po njih
z novim navdušenjem, bo Sveti Duh
storil vse drugo.

Ko ne najdeš besed

Včasih pa se zgodi, da kljub trudu ne
uspemo vzpostaviti dialoga z Bogom.
Kako tolažilno je tedaj, če se
spomnimo Gospodovega nasveta:
»Pri molitvi pa ne blebetajte kakor
pogani; mislijo namreč, da bodo
uslišani, če bodo veliko govorili« (Mt
6,7). To je trenutek, da obudimo
zaupanje v delovanje Svetega Duha v
duši, ki »prihaja na pomoč naši
slabotnosti. Saj niti ne vemo, kako je



treba za kaj moliti, toda sam Duh
posreduje za nas z neizrekljivimi
vzdihi« (Rim 8,26).

Sledeč besedam svetega Pavla
Rimljanom je Benedikt XVI. opisal
držo predanosti, ki navdaja molitev:
»Želimo moliti, a Bog je daleč,
nimamo besed, jezika, da bi govorili
z Bogom, nimamo niti misli. Lahko se
le odpremo, damo svoj čas na
razpolago Bogu in čakamo, da nam
on pomaga vstopiti v resnični dialog.
Apostol pravi: ravno to pomanjkanje
besed, ta odsotnost besed, celo ta
želja, da bi stopili v stik z Bogom, je
molitev, ki jo Sveti Duh ne le razume,
ampak tudi vodi in tolmači pred
Bogom. Prav ta naša šibkost se po
Svetem Duhu preoblikuje v resnično
molitev, v resničen stik z Bogom.«[14]

Torej ni razloga za obup, če čutimo
težavo pri ohranjanju dialoga z
Gospodom. Kadar se zdi, da srcu
duhovne reči ne ugajajo, da se nam



čas meditacije vleče, da misli blodijo
k drugim stvarem ali se volja upira in
je srce suho, takrat nam je lahko v
pomoč naslednji razmislek:

»Molitev – zapomni si to – ne sestoji
iz lepih govorov, iz gostobesednih ali
tolažilnih fraz …

Molitev je včasih pogled na sliko
Gospoda ali njegove Matere; drugič je
prošnja z besedami; drugič izročanje
dobrih del, sadov zvestobe …

Kakor vojak na straži, tako moramo
stati mi pred vrati Boga, našega
Gospoda: to je molitev. Ali tako kot se
psiček vrže k nogam svojega
gospodarja.

– Naj te ne moti, če mu rečeš: Gospod,
tukaj sem kot zvesti pes; ali še bolje,
kot osliček, ki ne bo brcnil tistega, ki
ga ima rad.«[15]

Izvir, ki spreminja svet



Molitveno življenje nam odpira vrata
v odnos z Bogom, postavlja na pravo
mesto probleme, ki jim včasih
pripisujemo prevelik pomen, in nas
spominja, da smo vedno v rokah
našega nebeškega Očeta. Vendar pa
nas ne odtuji od sveta niti ni beg
pred vsakdanjimi težavami. Resnična
molitev nas zaznamuje: vpliva na
naše življenje, ga razsvetljuje in nas z
nadnaravno perspektivo odpira za
ljudi okoli nas: »Zavzeta molitev, ki
nas pa ne odtrga od vsakdanjih
prizadevanj: s tem ko mi odpremo
svoje srce božji ljubezni, nam ga on
odpre tudi za ljubezen do bratov in
sester ter nas usposobi za to, da
bomo zgodovino oblikovali po
božjem načrtu.«[16]

V molitvi Gospod ne želi le potešiti
naše žeje, ampak doseči, da bi na
podlagi te izkušnje naše veselje ob
stiku z njim delili z drugimi. To se je
zgodilo v srcu Samarijanke: po
srečanju z Jezusom odhiti, da bi ga



predstavila ljudem v svoji bližini:
»Veliko Samarijanov iz tistega mesta
je začelo verovati vanj zaradi ženinih
besed: ‘Vse mi je povedal, kar sem
storila.’« (Jn 4,39). Znamenje pristne
molitve je želja, da bi doživetje
Kristusa delili z drugimi, kajti
»kakšna ljubezen je to, ki ne začuti
nujnosti, da bi govorili o tem, da smo
ljubljeni, in da bi to pokazali in
razglašali?«.[17]

Sveta Marija je učiteljica molitve.
Ona, ki je znala ohranjati stvari
svojega Sina in jih premišljevati v
svojem srcu (prim. Lk 2,51), spremlja
Jezusove učence v molitvi (prim. Apd
1,14) ter jim kaže pot, kako v polnosti
prejeti dar Svetega Duha, s pomočjo
katerega se bodo pognali v božansko
pustolovščino evangelizacije.



[1] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2567.

[2] Božji prijatelji, št. 67.

[3] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.

[4] Frančišek, Evangelii gaudium, št.
264.

[5] Prav tam.

[6] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2560. Prim. sv. Avguštin, De diversis
quaestionibus octoginta tribus, 64, 4:
CCL 44 A140 (PL 40, 56).

[7] Prim. Katekizem Katoliške cerkve,
št. 2710.

[8] Katekizem Katoliške cerkve, št.
2732.

[9] Prim. prav tam, št. 2725 sl.

[10] Prim. prav tam, št. 2729.



[11] Brazda, št. 460.

[12] Kovačnica, št. 743.

[13] Božji prijatelji, št. 222.

[14] Benedikt XVI., Avdienca, 16. 5.
2012.

[15] Kovačnica, št. 73.

[16] Sv. Janez Pavel II., Novo millennio
ineunte, št. 33.

[17] Frančišek, Evangelii gaudium, št.
264.

Juan Francisco Pozo - Rodolfo
Valdés

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-

kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-
evangelizacijo/ (30. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-2-pot-kontemplacije-vez-med-molitvijo-in-evangelizacijo/

	Živeti je zame Kristus (2) – Pot kontemplacije. Vez med molitvijo in evangelizacijo

