
opusdei.org

Živeti je zame
Kristus (1) – V
veselem
Kristusovem upanju.
Vera v božjo
ljubezen

Pustimo, da se nas dotakne
božja ljubezen, Kristusov
pogled. Upanje nam odstira nov
svet, ker temelji na tem, kar
hoče v nas uresničiti Bog.

5. Okt. 2024



Kaj daje vrednost človekovemu
življenju? Kaj daje vrednost mojemu
življenju? V današnjem svetu se
odgovor na to vprašanje pogosto vrti
okoli dveh polov: uspeh, ki ga nekdo
lahko doseže, in mnenje, ki ga o nas
imajo drugi. To gotovo ni nekaj
nepomembnega: mnenje drugih ljudi
ima vpliv na naše družinsko,
družbeno in poklicno življenje; uspeh
pa je logično pričakovanje, ki
spremlja naše prizadevanje: nihče se
namreč ne loti nečesa z namenom,
da bi mu spodletelo. Vendar pa v
življenju včasih prihaja do majhnih
ali ne tako majhnih porazov in zgodi
se, da si drugi o nas ustvarijo
mnenje, v katerem se morda ne
prepoznamo.

Izkušnja neuspeha, izguba ugleda ali
zavedanje lastne nezmožnosti – ne le
v delovnem okolju, temveč tudi v
prizadevanju za naše krščansko
življenje – lahko človeka privede v
malodušje in nazadnje v obup.



Pritisk v smeri dokazovanja uspeha
na različnih ravneh, pritisk k temu,
da bi bil nekdo ali da bi vsaj lahko
rekel, da si nekdo, je dandanes večji
kot v preteklosti. In dejansko se bolj
kot to, kar človek je – sin, mama, brat,
babica –, poudarja tisto, kar je
sposoben narediti. Zato smo danes
bolj ranljivi na različne vrste
porazov, ki jih življenje pogosto
prinaša: nevšečnosti, ki so se nekoč
reševale ali prenašale pokončno,
danes marsikdaj že v zgodnjem
otroštvu povzročajo globoko žalost
ali nezadovoljstvo. Ali je v svetu s
tolikšnimi pričakovanji in
razočaranji še mogoče živeti tako, kot
je dejal sveti Pavel, da smo »veseli v
upanju« (prim. Rim 12,12)?

V svojem pismu iz februarja 2017 se
prelat Opus Dei ozira k edinemu
zares jasnemu odgovoru na to
vprašanje; k odgovoru, ki se dviga z
odločnim da: »Daj, Gospod, da iz vere
v tvojo Ljubezen živimo vsak dan z



vedno novo ljubeznijo v veselem
upanju.«[1] Čeprav se obup včasih zdi
manj naivna izbira, je to le na račun
zatiskanja oči pred božjo ljubeznijo
in njegovo stalno bližino. Papež
Frančišek nas je na to spomnil v eni
od svojih katehez o upanju:
»Krščansko upanje je trdno. Zato ne
razočara […]. Ne temelji na tem, kar
lahko mi storimo ali postanemo, niti
na tem, kar lahko verjamemo. Ta
temelj krščanskega upanja je tisto
najbolj zvesto in zanesljivo, kar
obstaja: ljubezen Boga samega do
vsakega izmed nas. Lahko je reči: Bog
nas ljubi. To pravimo vsi. Toda […] ali
lahko vsak od nas reče: trdno sem
prepričan, da me Bog ljubi? To ni
tako lahko reči. Vendar je to
resnica.«[2]

Véliko upanje

Pri svojih pogovorih in oznanjevanju
se je sv. Jožefmarija pogosto opiral na
življenje prvih kristjanov. Zanje vera



ni bila na prvem mestu doktrina, ki
jo je treba sprejeti, ali zgled ravnanja,
ki naj bi se ga držali, pač so v njej
videli predvsem dar novega življenja:
dar Svetega Duha, ki je bil izlit v
njihove duše po Kristusovem
vstajenju. Za prve kristjane je bila
vera predmet izkustva in ne zgolj
umska pritrditev: Bog je bil Nekdo, ki
je bil resnično navzoč v njihovem
srcu. Sveti Pavel je pisal vernikom v
Efezu in jih spominjal, kakšno je bilo
njihovo življenje, preden so se srečali
z evangelijem: »Bili ste v tistem času
ločeni od Mesija, zunaj Izraelovega
občestva in tuji zavezam obljube. Bili
ste brez upanja in v svetu brez
Boga« (Ef 2,11-12). Skupaj z vero pa
so potem prejeli upanje – upanje, ki
»ne osramoti, ker je božja ljubezen
izlita v naša srca po Svetem Duhu, ki
nam je bil dan« (Rim 5,5).

Tudi po dvajsetih stoletjih nas Bog še
vedno kliče k temu »vélikemu
upanju«, ob katerem vsi drugi upi in



razočaranja dobijo le relativno težo.
»Potrebujemo manjše ali večje upe,
ki nas dan za dnem držijo na poti. A
ne zadostujejo brez velikega upanja,
ki mora presegati vse drugo. To
veliko upanje more biti edino Bog, ki
objema celoto in ki nam more dati in
podariti tisto, česar mi sami ne
zmoremo.«[3]

Koristno je razmisliti, ali smo se
morda navadili na resničnost Boga –
ki rešuje, ki nas navdaja z upanjem –
do te mere, da včasih v tem ne
vidimo drugega kot idejo, ki v našem
življenju nima resnične moči. Križ, ki
se je zdel kot velik poraz v očeh
tistih, ki so upali v Jezusa, se je z
vstajenjem spremenil v najbolj
odločilno zmagoslavje celotne
zgodovine. Odločilno zato, ker ne gre
za uspeh, omejen na Jezusa, pač pa z
njim zmagujemo vsi. »Zmaga, ki
premaga svet, je naša vera« (1 Jn 5,4)
v Vstalega. Emavška učenca sta se
nostalgično ozirala v preteklost. »Mi



pa smo upali,« sta govorila (Lk 24,21);
nista vedela, da z njima hodi Jezus in
jima prinaša navdušujočo bodočnost,
ki premaga vsako razočaranje. »Vžgi
svojo vero. – Kristus ni nekaj, kar je
minilo. Ni spomin, ki se izgubi v
zgodovini. Živi! ‘Iesus Christus heri et
hodie: ipse et in saecula!’ […] Jezus
Kristus je isti včeraj in danes in na
veke!«[4]

Pustimo se dotakniti božji ljubezni

Sveti Pavel je korenino krščanskega
življenja opisal takole: »Skupaj s
Kristusom sem križan; ne živim več
jaz, ampak Kristus živi v meni.
Kolikor pa zdaj živim v mesu, živim v
veri v Božjega Sina, ki me je vzljubil
in daroval zame sam sebe« (Gal
2,19-20). Za Apostola je krščanstvo
predvsem v tem, da je Kristus umrl
za nas, da je vstal od mrtvih in da je
iz nebes poslal v naša srca svojega
Svetega Duha, ki nas preoblikuje in
nam odpira oči za novo življenje.



»Kogar se dotakne ta ljubezen,
začenja slutiti, kakšno bi dejansko
bilo ‘življenje’. Začenja slutiti, kaj je
mišljeno z besedo upanja.«[5] Tako kot
Samarijanki, Mariji Magdaleni,
Nikodemu, Dizmu in emavškima
učencema nam Jezus daje nov način
gledanja: nov pogled na sebe, na
druge, na Boga. In samo na osnovi
tega novega pogleda, ki nam ga daje
Bog, imata smisel trud za poboljšanje
in boj za posnemanje Njega: sama na
sebi bi bila »nečimrnost« (Prd 2,11).

Ko je umrl na križu »zaradi nas ljudi
in zaradi našega zveličanja«,[6] nas je
Kristus odrešil življenja, v katerem je
bil odnos z Bogom osredotočen na
zapovedi in negativne omejitve, ter
nas osvobodil za življenje, stkano iz
ljubezni: »oblekli [ste] novega
[človeka], ki se prenavlja za
spoznanje, po podobi svojega
Stvarnika« (Kol 3,10). Gre torej za to,
da spoznamo božjo ljubezen in se mu
pustimo dotakniti, da bi se po tej



izkušnji znova odpravili na pot
svetosti. Bistveno je, da se srečamo z
Bogom in se mu pustimo
preoblikovati. Prelat Opus Dei je na
to spomnil kmalu po svoji izvolitvi:
»Katere so prednostne naloge, ki
nam jih Gospod nalaga v tem
zgodovinskem trenutku sveta, Cerkve
in Dela? Odgovor je jasen: najprej je
treba z rahločutnostjo zaljubljenih
negovati našo povezanost z Bogom,
začenši s kontemplacijo Jezusa
Kristusa, ki je obličje Očetovega
usmiljenja. Program svetega
Jožefmarija je vedno veljaven: ‘Da bi
iskal Kristusa. Da bi našel Kristusa.
Da bi ljubil Kristusa.’«[7] Združenost z
Bogom nam omogoča živeti Življenje,
ki nam ga On ponuja. Iskati
Kristusovo obličje in pustiti Njemu,
da nas gleda, je čudovita pot za to, da
se poglobimo v to življenje ljubezni.

Prepustimo se Kristusovemu
pogledu



Jezus Kristus je obličje božjega
usmiljenja, ker nam v Njem Bog
govori v jeziku na naši ravni; v
jeziku, prilagojenem človeškim
merilom, ki prihaja naproti žeji po
ljubezni onkraj vsakršnih meril, ki jo
je On sam položil v vsakogar izmed
nas. »In ti […] – si kdaj začutil na sebi
ta pogled neskončne ljubezni, ki ne
glede na vse tvoje grehe, omejitve in
poraze še naprej zaupa vate ter z
upanjem gleda na tvoje življenje? Se
zavedaš, koliko si vreden pred
Bogom, ki ti je iz ljubezni dal vse? Kot
nas uči sv. Pavel: ‘Bog izkazuje svojo
ljubezen do nas s tem, da je Kristus
umrl za nas, ko smo bili še
grešniki’ (Rim 5,8). Ampak – ali v
resnici razumemo moč teh besed?«[8]

Da bi odkrili Jezusovo obličje, je
treba hoditi po poti čaščenja in
kontemplacije: »Kako lepo je stati
pred njegovim križem ali klečati
pred Najsvetejšim in preprosto biti
pred njegovimi očmi! Kako dobro je,



kadar dopustimo, da se spet dotakne
našega življenja in nam podeli svoje
novo življenje!«[9] Gre za to, kot je
dejal papež ob neki drugi priložnosti,
da »gledamo Boga, predvsem pa
čutimo, da nas On gleda«.[10] Zdi se
preprosto: pustiti, da me gleda,
preprosto biti v božji navzočnosti …,
toda dejstvo je, da nam je to strašno
težko v tako hiperaktivnem in z
dražljaji prenasičenem svetu,
kakršen je naš. Zato moramo Boga
prositi za dar, da bi vstopili v njegovo
tišino in se prepustili njegovemu
pogledu: skratka, prepričati se
moramo, da biti v njegovi
navzočnosti že pomeni čudovito in
nadvse učinkovito molitev, tudi če iz
nje ne izluščimo nobenega
takojšnjega sklepa. Zrenje
Kristusovega obličja ima samo po v
sebi moč preobrazbe, ki je ne
moremo izmeriti z našimi človeškimi
merili. »Vedno imam pred seboj
Gospoda; ker je na moji desni, ne
omahnem. Zato se veseli moje srce in



raduje moja duša; tudi moje telo bo
počivalo varno« (Ps 16,8-9).

Jezusovo obličje je tudi obličje
Križanega. Ko izkusimo svojo šibkost,
bi lahko čisto po človeško pomislili,
da smo ga razočarali, da se ne
moremo obračati k njemu, kot da se
ni nič zgodilo. Vendar ti pomisleki
odražajo zgolj nekakšno karikaturo
božje ljubezni. »Obstaja neka lažna
duhovnost, ki prikazuje Gospoda na
križu besnega, upornega. Ukrivljeno
telo, ki naj bi ljudem grozilo: Zlomili
ste me, a svoje žeblje, svoj križ in
svoje trnje bom vrgel na vas. Ti ne
poznajo Kristusovega duha. Trpel je
vse, kolikor je mogel – in kot Bog je
mogel veliko! A ljubil je veliko bolj,
kakor je trpel … Po smrti pa je pustil,
da mu je sulica odprla še eno rano,
da bi ti in jaz našla zatočišče ob
njegovem preljubem srcu.«[11]

Kako dobro je sveti Jožefmarija
razumel ljubezen, ki jo izžareva



Jezusovo obličje! S križa nas gleda in
pravi: »Prav dobro te poznam. Pred
smrtjo mi je bilo dano videti vse tvoje
šibkosti in nizkotnosti, vse tvoje
padce in izdajstva … Poznal sem te
tako dobro, takšnega, kakršen si, in
sem presodil, da je vredno dati
življenje zate.« Kristusov pogled je
ljubeč, pritrdilen; vidi tisto dobro, ki
je v nas – dobro, ki je v našem bitju –
in ki nam ga je sam podaril, ko nas je
poklical v življenje. Dobro, ki je
vredno ljubezni; še več, vredno je
največje Ljubezni (prim. Jn 3,16;
15,13).

Hoditi s Kristusom in pustiti sled

Jezusov pogled nam bo pomagal, da
ob naših padcih, zdrsih, izrazih
ozkosrčnosti reagiramo z upanjem.
Ne gre zgolj za to, da smo mi kot taki
dobri, ampak za to, da Bog računa na
vsakega od nas, da bi spremenil svet
in ga napolnil s svojo ljubeznijo. Ta
poziv je zaobjet tudi v Kristusovem



ljubečem pogledu. »Rekel mi boš:
oče, ampak jaz imam veliko omejitev,
grešnik sem, kaj lahko storim? Ko
nas Gospod pokliče, ne razmišlja o
tem, kaj smo, kaj smo bili, kaj smo
naredili oziroma opustili. Nasprotno:
v trenutku, ko nas kliče, gleda na vse
tisto, kar bomo lahko dali, na vso
ljubezen, ki smo jo sposobni razširiti.
On vedno stavi na prihodnost, na
jutri. Jezus te projicira na neko
obzorje, nikoli v muzej.«[12]

Kristusov pogled je pogled ljubezni,
ki drugega vedno potrjuje in mu
kliče: »Dobro je, da obstajaš! Kako
čudovito je, da si tukaj!«[13] Istočasno
nas popolnoma pozna in računa z
nami. Odkritje te dvojne
božjepotrditve je najboljši način za
to, da znova pridobimo upanje in
ponovno začutimo privlačnost
Ljubezni, ki nas vleče navzgor ter
nas potem spet pošilja po vsem svetu.
To je konec koncev naša najtrdnejša
gotovost: Kristus je umrl zame, ker je



verjel, da je to vredno storiti; Kristus,
ki me pozna, zaupa vame. Zato je
apostol vzkliknil: »Če je Bog za nas,
kdo je zoper nas? On ni prizanesel
lastnemu Sinu, temveč ga je dal za
nas vse. Kako nam torej ne bo z njim
tudi vsega podaril?« (Rim 8,31-32).

Iz te gotovosti so bo rodila naša želja,
da znova krenemo na pot, da se
poženemo v svet in v njem pustimo
sled Jezusa Kristusa. Zavedamo se, da
se bomo velikokrat spotaknili, da ne
bomo vedno dosegli tega, kar si
bomo zadali kot cilj … ampak
navsezadnje to ni tisto, kar šteje.
Pomembno pa je, da gremo naprej s
pogledom, uprtim v Kristusa: 
expectantes beatam spem,[14] čuječi in
pozorni na njegovo veselo upanje.
On je tisti, ki nas rešuje in računa na
naše sodelovanje, da bi svet napolnil
z mirom in veseljem. »Bog nas je
ustvaril, da bi stali na nogah. Neka
lepa pesem, ki jo pojejo pohodniki, ko
grejo v hribe, pravi takole: ‘Umetnost



vzpenjanja ni v tem, da ne padeš,
ampak da ne ostaneš na tleh.’«[15]

Stati na nogah. Z veseljem. Z
gotovostjo. Na poti. S poslanstvom,
da vžgemo »vse zemeljske poti s
Kristusovim ognjem«,[16] ki ga nosimo
v srcu.

[1] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 33.

[2] Frančišek, Splošna avdienca, 15. 7.
2017.

[3] Benedikt XVI., okr. Spe Salvi (30.
11. 2007), št. 31.

[4] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 584.

[5] Benedikt XVI., okr. Spe Salvi (30.
11. 2007), št. 27.

[6] Rimski misal, nicejsko-carigrajska
veroizpoved.



[7] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 30 (prim. Pot, št. 382).

[8] Frančišek, Sporočilo, 15. 8. 2015.

[9] Frančišek, apost. spod. Evangelii
Gaudium (26. 11. 2013), št. 264.

[10] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, str. 54.

[11] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 12.
postaja, št. 3.

[12] Frančišek, Molitveno bedenje, 30.
7. 2016.

[13] Prim. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2012,
str. 435–444.

[14] Rimski misal, obhajilni obred.

[15] Frančišek, Homilija, 24. 4. 2016.

[16] Pot, št. 1.



Lucas Buch

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-1-v-
veselem-kristusovem-upanju-vera-v-

bozjo-ljubezen/ (17. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-1-v-veselem-kristusovem-upanju-vera-v-bozjo-ljubezen/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-1-v-veselem-kristusovem-upanju-vera-v-bozjo-ljubezen/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-1-v-veselem-kristusovem-upanju-vera-v-bozjo-ljubezen/
https://opusdei.org/sl-si/article/ziveti-je-zame-kristus-1-v-veselem-kristusovem-upanju-vera-v-bozjo-ljubezen/

	Živeti je zame Kristus (1) – V veselem Kristusovem upanju. Vera v božjo ljubezen

