opusdei.org

Zgodovinski lik
Jezusa Kristusa

Kdo je Jezus? Kaj vemo o Njem?
Avtor tega Clanka oznacuje
Kristusov lik kot “kamen
spotike za razum”.

3. Apr. 2012

V letih, ki oznacujejo zacetek tretjega
tisoCletja, se zdi, da se je po svetu
prebudilo posebno zanimanje za
Jezusa iz Nazareta. Knjige, napisane
v zadnjih letih o njegovem liku in
osebnosti, Cetudi niso vse pozitivne,
izpostavljajo aktualnost in
preseznost BoZjega Sina, ki je postal



Clovek, ter privlacnost njegovega
Zivljenja.

Jezus v svojem obcestvu z OCetom
zares postaja navzoC med nami. In
kaj prinasa Jezus, kaj daje svetu?
Odgovor je preprost: Boga[1].

VZgi svojo vero. — Kristus ni nekaj,
kar je minilo. Ni spomin, ki se
izgubi v zgodovini. Zivi! “Iesus
Christus heri et hodie: ipse et in
saecula!" pravi sveti Pavel — Jezus
Kristus je isti v€eraj in danes in na
veke![2]

Oznanjevanje prvotne Cerkve Jezusa
Kristusa vselej prikazuje kot BoZjega
Sina in edinega OdreSenika.
Razglasitev velikonocCne skrivnosti je
s seboj prinasalo paradoksalno
oznanilo poniZanja in povelicanja,
sramote in zmagoslavja: Mi pa
oznanjamo kriZanega Mesija, Ki je
Judom v spotiko, poganom norost.
Tistim pa, ki so poklicani, Judom in



Grkom, je Mesija, boZja moc in boZja
modrost[3].

Prvim kristjanom ni bilo lahko
preseci pohujSanje kriZa, resni¢nost
kriZanja in smrt samega BoZjega
Sina. Od tod izhaja poskus
docetistovin gnostikov, da bi zanikali,
da je imel Jezus resnicno in trpece
telo, ali pa dve stoletji pozneje
Nestorjeva trditev o obstoju Jezusa
Kristusa v dveh osebah, od katerih je
ena Cloveska in druga bozja.

Vendar pa noben resen mislec ne
more mimo zgodovinskega dejstva o
Jezusu iz Nazareta. Ceprav izven
Biblije ni veliko podatkov o njegovi
osebnosti in poslanstvu, jih je dovolj,
da brez dvoma potrdimo njegovo
bivanje na zemlji. V sploSnem je, na
primer, sprejeto pricevanje JoZefa
Flavija. V eni izmed svojih knjig ta
judovski zgodovinopisec govori, da je
bil Jezus “moder Clovek (...); delal je
izredne stvari in bil ucitelj tistih, ki



sprejemajo resnico"[4]. Kasneje, v
Casu Trajanove vladavine, piSeta o
njem Plinij Mlajsi in Tacit, potem pa
Svetonij, Hadrijanov tajnik.

Skupaj s temi referencami
predstavljajo evangeliji “glavno
pri¢evanje o Zivljenju in nauku
Besede, ki je postala meso, o naSem
Odreseniku"[5]; to so viri, ki
omogocajo podroben pregled
njegove osebnosti. Izrocilo Cerkve je
po navdihu Svetega Duha v teh spisih
prepoznalo pristno in gotovo
upodobitev Gospodovega
zgodovinskega lika, zgodovinskega
lika z boZjim znacajem.

Vrednost evangelijev v smislu
primarnega vira za spoznavanje
Jezusa ni bilo s strani kristjanov
postavljeno pod vprasaj do konca
XVIII. stoletja. V tistem casu je
nastopilo nekaj avtorjev, ki so jih
hoteli analizirati z zgodovinopisnimi
in pozitivistiénimi Kriteriji, in so



izlocali porocila, ki so se jim zdela
nesprejemljiva za modernega
Cloveka; to pomeni CudeZe in
prerokbe, Ki ji je mogocCe razloZiti
samo z izrednimi znacajem bozjega
posredovanja v zgodovini. Slo je za
prvi poskus proucevanja evangelijev
zgolj kot zgodovinske knjige brez
upoStevanja njihove nadnaravne
vsebine, to je bil projekt, ki se je
besedil loteval tako, da je izkljuceval
vero v Kristusovo boZanskost.

Od takrat naprej je zacCela nastajati
mnozica “Jezusovih Zivljenj", v
katerih je Kristus nastopal kot eden
izmed kandidatov za mesija; kot
porazenec, obsojen na smrt s strani
rimske oblasti, ki pa je imel nesporno
moralno avtoriteto.

Na ta nacin so ti namisljeni
zgodovinski Zivljenjepisi pogosto bolj
orisovali znacaj tistih, ki so jih pisali,
kot pa podobo Jezusa Kristusa.



Kasneje je napredek eksegetskih
Studij privedel do silne reakcije na ta
pristop: evangelije so zacCeli smatrati
kot besedila, napisana z iskreno vero,
vendar brez zanimanja za
zgodovinske koordinate; skepticizem
0 boZanskosti Kristusovega
zgodovinskega lika ni bil premagan.
V zadnjih desetletjih so novi
metodoloski kriteriji omogocili
teoloSko branje Svetega pisma, ki je
bolj skladno z vero[6].

Resnica, ki jo Cerkev oznanja o
BoZjem Sinu, ki je po dvajsetih
stoletjih Se vedno kamen spotike za
razum, je resnica o Osebi, pred
katero se mora vsakdo zavezati s
svojim lastnim Zivljenjem preko
dejanja vere; toda ne z vero, ki bi bila
zgolj lahkovernost ali slepo zaupanje,
temvec z vero, ki je oprta na to, da je
Bog sam govoril in deloval v
zgodovini; z vero, ki veruje v
resnicno Zivljenje in dela BoZjega



Sina, ki je postal Clovek, in ki v Njem
najde smisel svojega upanja.

Pomembnost zgodovinske
resnicnosti evangeljskega sporocila
je bila o€itna vse od prvih trenutkov
krs¢anstva; kot pravi sv. Pavel, ¢e pa
Kristus ni bil obujen, je tudi naSe
oznanilo prazno in prazna tudi vasa
veral7].

JEZUSOVI CUDEZI IN OBLAST

V evangelijih beremo, da Jezus dela
CudeZe. V Stari zavezi je Ze nekaj
porocil o ¢udeznih delih, ki so jih
opravljali preroki kot npr. Eljja in
Elizej, in seveda o dejanjih Mojzesa
in Jozueta. Tudi v stari liturgiji, tako
judovski kot helenisti¢ni, so navzoca
Cudesa nekaterih posameznikov.

Tisti, ki poskuSajo zanikati resnicnost
Kristusovih ¢udeZev — in na splosno
vseh, ki se pojavljajo v Svetem pismu
—, se navadno opirajo na te zadnje
primere in tako trdijo, da pripovedi o



cudeznih dogodkih kaZejo na
namen je morda povzdigniti
kaksnega zgodovinskega junaka.

Vendar namesto podobnosti hitro
nastopijo globoka razhajanja, ki
predstavljajo znamenje za
verodostojnost in pristnost
evangelijev. Prvic, Jezusovi ¢udezi
presenecajo s svojo verjetnostjo.
Evangeliji res govorijo o ¢udesih,
toda v nacinu njihovega opisovanja
ni nobenega pretiravanja.

Slepi spregleda; hromi za¢ne hoditi ...
V preprostosti porocanja je zlahka
mogocCe zaznati, da smo zelo dale¢ od
tega, da bi si kdo prizadeval
povzdigovati neko osebo; tem
porocilom je tuj kakrSen koli pomp in
v njih se odseva vsakdanje Zivljenje
protagonistov.

Izstopa tudi oblast, s katero Jezus
nastopa, ko dela cudeze. Cudesa, 0
katerih pripoveduje rabinska



knjiZevnost, se zgodijo po dolgih
molitvah. Nasprotno pa jih On dela z
lastno mocjo, z eno besedo ali
kretnjo, u€inek pa skoraj vedno sledi
nemudoma.

Druga edinstvena znacilnost je
Jezusova diskretnost: le redkokdaj je
pobuda njegova, navadno je zadrzan
in lJjudem naroca, naj novic ne Sirijo
... VCasih sveto besedilo celo govori o
tem, da ni mogel delati cudeZev[8],
ker v ljudeh ni nasel primerne
duhovne pripravljenosti.

Nazadnje je pomembno opaziti, da
Kristusovi CudeZi vedno obsegajo
pomen, Ki presega zgolj fiziCni
ucinek. Gospod ne popusca Zelji Jjudi
po Cudesih ali njihovi radovednosti:
iSCe pa spreobrnjenje duse, izpricati
hoce svoje poslanstvo. Jezus pokaZze,
da ne gre za preproste cudodelnosti;
za njihovo uresniCenje zahteva vero
v Njega, v poslanstvo, ki mu ga je



zaupal Oce. CudeZi izhajajo iz vere in
vodijo k veri.

ZakljucCek vsega tega je, da so imeli
evangelisti namen vsem ljudem
predociti zgodovinska dejstva, da bi
jih lahko z vero presegli; izpricujejo,
da je “vse v Jezusovem Zivljenju
znamenje njegove skrivnosti. Prek
njegovih kretenj, njegovih ¢udezev,
njegovih besed je bilo razodeto, da v
njem prebiva telesno vsa polnost
bozanstva"[9].

Od tod izhaja za zivljenje kristjana
kljucni nasvet svetega JoZefmarija:
Okusajte tiste ganljive prizore, v
katerih Ucitelj ravna z boZjimi in
¢loveskimi kretnjami, ali pa s
¢loveskimi in boZjimi izrazi govori
o vzviSeni zgodovini odpuscanja, o
zgodovini njegove neprekinjene
ljubezni do svojih otrok. Te
predstave nebes se tudi sedaj
obnavljajo v ve¢ni sodobnosti
evangelija: ¢lovek zacuti, zazna,



lahko recemo, da se dotakne
bozjega varstva[10].

Jezusova oblast pa se ne kaze le v
nacinu, kako dela ¢udeze. Se jasneje
je vidna v tem, kako razpolaga z
izrocilom in s postavo: razlaga jo, ji
daje globlji pomen ter popravlja. To
je poteza, ki ga razlikuje in je ne
najdemo pri nobenem drugem
pri¢evanju tistega obdobja. Izvirnost
te drze, ki je oCitna v nauku, ki je
zbran v evangeliju, je mogoce
razloziti samo z edinstvenostjo
Ucitelja zaradi njegove mocne
osebnosti in doktrine.

To oblast nad postavo je mogoce
opaziti ob ugotovitvi, kako jo On
zvesto izpolnjuje. Po eni strani s tem
izpolnjevanjem Kristus pokaZe na
zahteve, ki segajo vse do najvecjih
globin srca, dlje od katerega koli
videza formalnosti.

Jasno je, da Jezus ohranja postavo,
vendar jo interpretira v novem duhu,



ki jo izpolnjuje in obenem presega;
prinasa novo vino, ki zavraca
sestavine starih mehov. Po drugi
strani pa to dela kot zakonodajalec,
ki govori v lastnem imenu in presega
Mojzesa. To, kar je Bog povedal po
Mojzesu, dovrsi njegov edinorojeni
Sin.

Jezus odpre novo dobo, dobo
kraljestva, ki so ga Ze mnogo poprej
oznanjali preroki: unic¢i Satanovo
kraljestvo in z boZjim prstom izganja
demone[11]. Jezusovo mesijanstvo ne
more biti iznajdba njegovih ucencev,
zasnovana po veliki noci: evangeljsko
izrocilo vsebuje toliko trdnih in
usklajenih spominov iz njegovega
javnega Zivljenja, da jih ni mogoce
zavracati zgolj rekoc, da gre za nekaj
postumnega, plod namisljene
apologetske ideologizacije. Kristusov
nauk je nelocljiv od oblasti, s katero
ga oznanja.



JEZUSOVA BOZANSKOST V
EVANGELIJIH

Na analogen nacin kot zanikanje
zgodovinskosti cudeZev se vcasih
trdi, da naziv “bozji sin" v evangelijih
oznacuje zgolj posebno bliZino Jezusa
z Bogom. V sploSnem se izpostavlja
argument, da je bil ta naziv
uporabljan na razliCne nacine v
besedilih tiste dobe: pripisuje se
ljudem, ki so se odlikovali po
pravicnosti, izraelskemu ljudstvu,
angelom, kraljevemu dostojanstvu ali
osebam s kaksno posebno
sposobnostjo. Toda ko pogledamo
evangeljsko besedilo, se znova
pojavijo razlike, ki so razlozljive
samo, Ce priznamo Kristusovo boZjo
naravo, oznanjeno v luci velikono¢ne
skrivnosti.

Tako Markov evangelij izpriCuje, da
je Jezusova osebnost nadcloveska.
Gotovo Jezusa vcasih za bozZjega sina
razglasajo ljudje, ki to po¢nejo samo



v obiCajnem pomenu tistega obdobja,
brez da bi vedeli za globlji pomen.

Vendar tudi glas samega Oceta pri
krstu in pri spremenjenju na gori
prica, da je Jezus BoZji Sin; in v luci te
trditve moremo v mnogih drugih
odlomkih opaziti kraljevi in
edinstven znacaj Kristusovega
bozjega sinovstva. Na primer, Jezus
sam se predstavlja kot “ljubljeni sin"
v priliki o vinogradu in vinicarjih, ki
se radikalno razlikuje od vseh, ki so
bili poslani pred njim; izkazuje tudi
edinstven osebni odnos sinovstva in
zaupanja do Oceta, ko ga klice — in
to je edini evangelij, ki o tem poroca
— Aba[12], ocka.

V tem kontekstu je zanimivo omeniti,
kako je evangelistova vera v
Jezusovo bozanskost povzeta v
vrstici, ki oznacuje program
evangelija Jezusa Kristusa, BoZjega
Sina[13], in stotnikovo izpoved na



koncu besedila: Resnicno, ta clovek je
bil Bozji Sin![14].

Pri sv. Mateju je Jezusovo bozje
sinovstvo predstavljeno obSirneje kot
pri sv. Marku. Ta naziv izgovarjajo
obsedenci, stotnik, tisti, ki hodijo
mimo Kkriza na Kalvariji, duhovniki,
Peter in ucenci, zlasti po kakSnem
¢udezu. Se jasneje kot pri sv. Marku
je vidno, da ga vsi, ki ga imenujejo
Bozji Sin, ne priznavajo kot takega,
kljub temu pa ta drZa evangelistu
sluZi kot nasprotje tistih, ki so to
zares storili.

Tretji evangelij po svoji strani
poudarja odnos med Jezusom in
Ocetom ter ga umesca v vzdusje
molitve, intimnosti in zaupanja,
izroCitve in podvrzenosti, ki privre
na dan v poslednjih besedah na
krizu: Oce, v tvoje roke izrocam
svojega duha[15].

Obenem zlahka opazimo, kako
njegovo Zivljenje in poslanstvo



nenehno vodi Sveti Duh, vse od
oznanjenja dalje, ko je razglaseno
njegovo bozje sinovstvo. Ob teh
potezah, ki izstopajo zlasti pri
evangelistu Luku, najdemo Se druga
pri¢evanja, skupna ostalim
evangelistom: hudi duhovi imenujejo
Jezusa “Bozji Sin" tudi v skusnjavah
in pri ozdravljanju obsedenih v
Kafarnaumu in v Gerasi.

Pri evangelistu Janezu je Kristusovo
bozje sinovstvo predstavljeno v
najglobljem in najbolj preseznem
pomenu: On je Beseda, ki je pri Bogu
in se utelesi; njegov predobstoj je
potrjen, ker je pred Abrahamom; bil
je poslan od Oceta, priSel je iz nebes
... To so znacilnosti, ki izpostavljajo
realnost Jezusove boZanskosti.

Izpoved boZanskosti s strani TomaZa
lahko Stejemo za vrhunec evangelija,
ki je bil napisan, da bi vi verovali, da

je Jezus Mesija, BoZji Sin, in da bi s



tem, da verujete, imeli Zivljenje v
njegovem imenu[16].

Pri evangelistu Janezu je ocitno,
morda bolj kot pri katerem koli
drugem, kako trditev o Jezusovi
kraljevi boZanskosti spada v samo
jedro apostolskega oznanjevanja. To
je med drugim trditev, ki svoje
korenine poganja iz zavesti, ki jo je o
njej imel Kristus med svojim
bivanjem na zemlji.

V tem pogledu velja posebej spomniti
— ta element je skupen vsem
evangelistom —, da Jezus razlikuje
svoj odnos do Oceta od odnosa
drugih ljudi: Moj Oce je, ki me
povelicuje, on, o katerem vi pravite:
Nas Bog je[17]; odhajam gor k
svojemu Ocetu in vaSemu Ocetu, k
svojemu Bogu in vasemu Bogu[18];
izraz “OcCe na$" se na Jezusovih
ustnicah pojavi samo enkrat, ko
ucence nauci, kako naj molijo.
Kristus nikoli svojega posebnega



sinovstva ne postavlja na isto raven s
sinovstvom ucencev: to je dokaz
zavedanja, ki ga je On imel o svoji
bozanskosti.

Oznanjevanje prvotne krs¢anske
skupnosti obsega oblike oznanila,
kateheze, spodbude in
argumentiranja v prid vere, ki so
povzete v evangeljskem porocilu. To
ima vecji vpliv na njegove literarne
znacilnosti, kot pa na vsebino tega,
kar se je zgodilo.

Koristno je ugotoviti, da so potrebe
oznanjevanja pripeljale do izbora
nekaterih odlomkov izmed mnogih
drugih[19] in da so evangeliste
spodbudile, da Kristusovo Zivljenje
predstavijo na nacin, ki je bolj
teoloSki kot biografski, bolj
sistematicen kot kronoloski. Ni pa
razloga za pomislek, da bi ta interes
in te potrebe privedle do
poneverjanja, ustvarjanja ali
izmiSljanja spominov.



Se ve¢, izrazi in dogodki, ki Cloveka
spravljajo v zadrego, so Se en dokaz
vecC za verodostojnost evangelijev —
Cemu Kkrst, ¢e je bil Kristus brez
greha? Zakaj trditev o Jezusovi
nevednosti glede paruzije, ali da ni
mogel delati cudezev, ali da je bil
utrujen? —, ravno tako kot je
dodaten dokaz semitska oblika besed
ali pa uporaba arhai¢nega izrazanja
ali izrazov, ki jih poznejsa teologija ni
prevzela — kot na primer “Sin
Clovekov".

Evangeliji so polni dogodkov, ki jih
navdajata preprostost in naravnost;
vsak izmed njih je pokazatelj
verodostojnosti in Zelje, da bi bilo o
Jezusovem Zivljenju porocano v
narocju cerkvenega izrocila. Kdor
poslusa in sprejema to Besedo, lahko
postane ucenec[20].

V krsc¢anskem sporocilu se prepletajo
vera in zgodovina, teologija in
razum, in pri apostolskih pricevalcih



je vidna skrb za to, da bi svojo vero
in sporocilo oprli na dejstva, o
katerih iskreno porocajo.

Na teh straneh se Kristus sam daje
spoznati ljudem vseh Casov v
resnicnosti svoje zgodovine, svojega
oznanila. Ko jih beremo, se ne
nahajamo pred nekim moralnim
idealom; meditacija evangelija ni
premisljevanje o nekem nauku. Je
meditacija Kristusove zgodbe, od
Njegovega rojstva v jaslih pa do
smrti in vstajenja[21], kajti, kadar
ljubimo kako osebo, Zelimo vedeti
tudi najmanjSe podrobnosti o
njenem bitju in njenem znacaju, da
bi se tako laZe poistovetili z
njo[22].

B. Estrada

[1] Prim. Joseph Ratzinger — Benedikt
XVL,, Jezus iz Nazareta, pog. 1 in 2.



[2] Pot, St. 584.
[3]1 1 Kor 1, 23sl.

[4] Prim. JoZef Flavij, Antiquitates
Judaicee 18, 3, 3.

[5] II. vatikanski koncil, dogm. konst.
Dei Verbum, 18.

[6] Prim. Joseph Ratzinger — Benedikt
XVL.,, Jezus iz Nazareta 1, Uvod.

[7] 1 Kor 15, 14.
[8] Prim. Mt 13, 18; Mr 6, 50.

[9] Katekizem KatoliSke cerkve, St.
515.

[10] Bozji prijatelji, St. 216.
[11] Prim. Lk 11, 20.

[12] Mr 14, 36.

[13] Mr 1, 1.

[14] Mr 15, 39.



[15] Lk 23, 46.

[16] Jn 20, 31.

[17] Jn 8, 54.

[18] Jn 20, 17.

[19] Prim. Jn 21, 25.

[20] Prim. Joseph Ratzinger —
Benedikt XVI., Jezus iz Nazareta 1,

pog. 4.
[21] Jezus prihaja mimo, St. 107.

[22] Jezus prihaja mimo, St. 107.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-
kristusa/ (3. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-kristusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-kristusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-kristusa/

	Zgodovinski lik Jezusa Kristusa

