
opusdei.org

Zgodovinski lik
Jezusa Kristusa

Kdo je Jezus? Kaj vemo o Njem?
Avtor tega članka označuje
Kristusov lik kot “kamen
spotike za razum”.

3. Apr. 2012

V letih, ki označujejo začetek tretjega
tisočletja, se zdi, da se je po svetu
prebudilo posebno zanimanje za
Jezusa iz Nazareta. Knjige, napisane
v zadnjih letih o njegovem liku in
osebnosti, četudi niso vse pozitivne,
izpostavljajo aktualnost in
presežnost Božjega Sina, ki je postal



človek, ter privlačnost njegovega
življenja.

Jezus v svojem občestvu z Očetom
zares postaja navzoč med nami. In
kaj prinaša Jezus, kaj daje svetu?
Odgovor je preprost: Boga[1].

Vžgi svojo vero. — Kristus ni nekaj,
kar je minilo. Ni spomin, ki se
izgubi v zgodovini. Živi! “Iesus
Christus heri et hodie: ipse et in
saecula!" pravi sveti Pavel — Jezus
Kristus je isti včeraj in danes in na
veke![2]

Oznanjevanje prvotne Cerkve Jezusa
Kristusa vselej prikazuje kot Božjega
Sina in edinega Odrešenika.
Razglasitev velikonočne skrivnosti je
s seboj prinašalo paradoksalno
oznanilo ponižanja in poveličanja,
sramote in zmagoslavja: Mi pa
oznanjamo križanega Mesija, ki je
Judom v spotiko, poganom norost.
Tistim pa, ki so poklicani, Judom in



Grkom, je Mesija, božja moč in božja
modrost[3].

Prvim kristjanom ni bilo lahko
preseči pohujšanje križa, resničnost
križanja in smrt samega Božjega
Sina. Od tod izhaja poskus 
docetistovin gnostikov, da bi zanikali,
da je imel Jezus resnično in trpeče
telo, ali pa dve stoletji pozneje
Nestorjeva trditev o obstoju Jezusa
Kristusa v dveh osebah, od katerih je
ena človeška in druga božja.

Vendar pa noben resen mislec ne
more mimo zgodovinskega dejstva o
Jezusu iz Nazareta. Čeprav izven
Biblije ni veliko podatkov o njegovi
osebnosti in poslanstvu, jih je dovolj,
da brez dvoma potrdimo njegovo
bivanje na zemlji. V splošnem je, na
primer, sprejeto pričevanje Jožefa
Flavija. V eni izmed svojih knjig ta
judovski zgodovinopisec govori, da je
bil Jezus “moder človek (…); delal je
izredne stvari in bil učitelj tistih, ki



sprejemajo resnico"[4]. Kasneje, v
času Trajanove vladavine, pišeta o
njem Plinij Mlajši in Tacit, potem pa
Svetonij, Hadrijanov tajnik.

Skupaj s temi referencami
predstavljajo evangeliji “glavno
pričevanje o življenju in nauku
Besede, ki je postala meso, o našem
Odrešeniku"[5]; to so viri, ki
omogočajo podroben pregled
njegove osebnosti. Izročilo Cerkve je
po navdihu Svetega Duha v teh spisih
prepoznalo pristno in gotovo
upodobitev Gospodovega
zgodovinskega lika, zgodovinskega
lika z božjim značajem.

Vrednost evangelijev v smislu
primarnega vira za spoznavanje
Jezusa ni bilo s strani kristjanov
postavljeno pod vprašaj do konca
XVIII. stoletja. V tistem času je
nastopilo nekaj avtorjev, ki so jih
hoteli analizirati z zgodovinopisnimi
in pozitivističnimi kriteriji, in so



izločali poročila, ki so se jim zdela
nesprejemljiva za modernega
človeka; to pomeni čudeže in
prerokbe, ki ji je mogoče razložiti
samo z izrednimi značajem božjega
posredovanja v zgodovini. Šlo je za
prvi poskus proučevanja evangelijev
zgolj kot zgodovinske knjige brez
upoštevanja njihove nadnaravne
vsebine, to je bil projekt, ki se je
besedil loteval tako, da je izključeval
vero v Kristusovo božanskost.

Od takrat naprej je začela nastajati
množica “Jezusovih življenj", v
katerih je Kristus nastopal kot eden
izmed kandidatov za mesija; kot
poraženec, obsojen na smrt s strani
rimske oblasti, ki pa je imel nesporno
moralno avtoriteto.

Na ta način so ti namišljeni 
zgodovinski življenjepisi pogosto bolj
orisovali značaj tistih, ki so jih pisali,
kot pa podobo Jezusa Kristusa.



Kasneje je napredek eksegetskih
študij privedel do silne reakcije na ta
pristop: evangelije so začeli smatrati
kot besedila, napisana z iskreno vero,
vendar brez zanimanja za
zgodovinske koordinate; skepticizem
o božanskosti Kristusovega
zgodovinskega lika ni bil premagan.
V zadnjih desetletjih so novi
metodološki kriteriji omogočili
teološko branje Svetega pisma, ki je
bolj skladno z vero[6].

Resnica, ki jo Cerkev oznanja o
Božjem Sinu, ki je po dvajsetih
stoletjih še vedno kamen spotike za
razum, je resnica o Osebi, pred
katero se mora vsakdo zavezati s
svojim lastnim življenjem preko
dejanja vere; toda ne z vero, ki bi bila
zgolj lahkovernost ali slepo zaupanje,
temveč z vero, ki je oprta na to, da je
Bog sam govoril in deloval v
zgodovini; z vero, ki veruje v
resnično življenje in dela Božjega



Sina, ki je postal človek, in ki v Njem
najde smisel svojega upanja.

Pomembnost zgodovinske
resničnosti evangeljskega sporočila
je bila očitna vse od prvih trenutkov
krščanstva; kot pravi sv. Pavel, če pa
Kristus ni bil obujen, je tudi naše
oznanilo prazno in prazna tudi vaša
vera[7].

JEZUSOVI ČUDEŽI IN OBLAST

V evangelijih beremo, da Jezus dela
čudeže. V Stari zavezi je že nekaj
poročil o čudežnih delih, ki so jih
opravljali preroki kot npr. Elija in
Elizej, in seveda o dejanjih Mojzesa
in Jozueta. Tudi v stari liturgiji, tako
judovski kot helenistični, so navzoča
čudesa nekaterih posameznikov.

Tisti, ki poskušajo zanikati resničnost
Kristusovih čudežev — in na splošno
vseh, ki se pojavljajo v Svetem pismu
—, se navadno opirajo na te zadnje
primere in tako trdijo, da pripovedi o



čudežnih dogodkih kažejo na
domišljijsko literarno zvrst, katere
namen je morda povzdigniti
kakšnega zgodovinskega junaka.

Vendar namesto podobnosti hitro
nastopijo globoka razhajanja, ki
predstavljajo znamenje za
verodostojnost in pristnost
evangelijev. Prvič, Jezusovi čudeži
presenečajo s svojo verjetnostjo.
Evangeliji res govorijo o čudesih,
toda v načinu njihovega opisovanja
ni nobenega pretiravanja.

Slepi spregleda; hromi začne hoditi …
V preprostosti poročanja je zlahka
mogoče zaznati, da smo zelo daleč od
tega, da bi si kdo prizadeval
povzdigovati neko osebo; tem
poročilom je tuj kakršen koli pomp in
v njih se odseva vsakdanje življenje
protagonistov.

Izstopa tudi oblast, s katero Jezus
nastopa, ko dela čudeže. Čudesa, o
katerih pripoveduje rabinska



književnost, se zgodijo po dolgih
molitvah. Nasprotno pa jih On dela z
lastno močjo, z eno besedo ali
kretnjo, učinek pa skoraj vedno sledi
nemudoma.

Druga edinstvena značilnost je
Jezusova diskretnost: le redkokdaj je
pobuda njegova, navadno je zadržan
in ljudem naroča, naj novic ne širijo
… Včasih sveto besedilo celo govori o
tem, da ni mogel delati čudežev[8],
ker v ljudeh ni našel primerne
duhovne pripravljenosti.

Nazadnje je pomembno opaziti, da
Kristusovi čudeži vedno obsegajo
pomen, ki presega zgolj fizični
učinek. Gospod ne popušča želji ljudi
po čudesih ali njihovi radovednosti:
išče pa spreobrnjenje duše, izpričati
hoče svoje poslanstvo. Jezus pokaže,
da ne gre za preproste čudodelnosti;
za njihovo uresničenje zahteva vero
v Njega, v poslanstvo, ki mu ga je



zaupal Oče. Čudeži izhajajo iz vere in
vodijo k veri.

Zaključek vsega tega je, da so imeli
evangelisti namen vsem ljudem
predočiti zgodovinska dejstva, da bi
jih lahko z vero presegli; izpričujejo,
da je “vse v Jezusovem življenju
znamenje njegove skrivnosti. Prek
njegovih kretenj, njegovih čudežev,
njegovih besed je bilo razodeto, da v
njem prebiva telesno vsa polnost
božanstva"[9].

Od tod izhaja za življenje kristjana
ključni nasvet svetega Jožefmarija: 
Okušajte tiste ganljive prizore, v
katerih Učitelj ravna z božjimi in
človeškimi kretnjami, ali pa s
človeškimi in božjimi izrazi govori
o vzvišeni zgodovini odpuščanja, o
zgodovini njegove neprekinjene
ljubezni do svojih otrok. Te
predstave nebes se tudi sedaj
obnavljajo v večni sodobnosti
evangelija: človek začuti, zazna,



lahko rečemo, da se dotakne
božjega varstva[10].

Jezusova oblast pa se ne kaže le v
načinu, kako dela čudeže. Še jasneje
je vidna v tem, kako razpolaga z
izročilom in s postavo: razlaga jo, ji
daje globlji pomen ter popravlja. To
je poteza, ki ga razlikuje in je ne
najdemo pri nobenem drugem
pričevanju tistega obdobja. Izvirnost
te drže, ki je očitna v nauku, ki je
zbran v evangeliju, je mogoče
razložiti samo z edinstvenostjo
Učitelja zaradi njegove močne
osebnosti in doktrine.

To oblast nad postavo je mogoče
opaziti ob ugotovitvi, kako jo On
zvesto izpolnjuje. Po eni strani s tem
izpolnjevanjem Kristus pokaže na
zahteve, ki segajo vse do največjih
globin srca, dlje od katerega koli
videza formalnosti.

Jasno je, da Jezus ohranja postavo,
vendar jo interpretira v novem duhu,



ki jo izpolnjuje in obenem presega;
prinaša novo vino, ki zavrača
sestavine starih mehov. Po drugi
strani pa to dela kot zakonodajalec,
ki govori v lastnem imenu in presega
Mojzesa. To, kar je Bog povedal po
Mojzesu, dovrši njegov edinorojeni
Sin.

Jezus odpre novo dobo, dobo
kraljestva, ki so ga že mnogo poprej
oznanjali preroki: uniči Satanovo
kraljestvo in z božjim prstom izganja
demone[11]. Jezusovo mesijanstvo ne
more biti iznajdba njegovih učencev,
zasnovana po veliki noči: evangeljsko
izročilo vsebuje toliko trdnih in
usklajenih spominov iz njegovega
javnega življenja, da jih ni mogoče
zavračati zgolj rekoč, da gre za nekaj
postumnega, plod namišljene
apologetske ideologizacije. Kristusov
nauk je neločljiv od oblasti, s katero
ga oznanja.



JEZUSOVA BOŽANSKOST V
EVANGELIJIH

Na analogen način kot zanikanje
zgodovinskosti čudežev se včasih
trdi, da naziv “božji sin" v evangelijih
označuje zgolj posebno bližino Jezusa
z Bogom. V splošnem se izpostavlja
argument, da je bil ta naziv
uporabljan na različne načine v
besedilih tiste dobe: pripisuje se
ljudem, ki so se odlikovali po
pravičnosti, izraelskemu ljudstvu,
angelom, kraljevemu dostojanstvu ali
osebam s kakšno posebno
sposobnostjo. Toda ko pogledamo
evangeljsko besedilo, se znova
pojavijo razlike, ki so razložljive
samo, če priznamo Kristusovo božjo
naravo, oznanjeno v luči velikonočne
skrivnosti.

Tako Markov evangelij izpričuje, da
je Jezusova osebnost nadčloveška.
Gotovo Jezusa včasih za božjega sina
razglašajo ljudje, ki to počnejo samo



v običajnem pomenu tistega obdobja,
brez da bi vedeli za globlji pomen.

Vendar tudi glas samega Očeta pri
krstu in pri spremenjenju na gori
priča, da je Jezus Božji Sin; in v luči te
trditve moremo v mnogih drugih
odlomkih opaziti kraljevi in
edinstven značaj Kristusovega
božjega sinovstva. Na primer, Jezus
sam se predstavlja kot “ljubljeni sin"
v priliki o vinogradu in viničarjih, ki
se radikalno razlikuje od vseh, ki so
bili poslani pred njim; izkazuje tudi
edinstven osebni odnos sinovstva in
zaupanja do Očeta, ko ga kliče — in
to je edini evangelij, ki o tem poroča
— Aba[12], očka.

V tem kontekstu je zanimivo omeniti,
kako je evangelistova vera v
Jezusovo božanskost povzeta v
vrstici, ki označuje program 
evangelija Jezusa Kristusa, Božjega
Sina[13], in stotnikovo izpoved na



koncu besedila: Resnično, ta človek je
bil Božji Sin![14].

Pri sv. Mateju je Jezusovo božje
sinovstvo predstavljeno obširneje kot
pri sv. Marku. Ta naziv izgovarjajo
obsedenci, stotnik, tisti, ki hodijo
mimo križa na Kalvariji, duhovniki,
Peter in učenci, zlasti po kakšnem
čudežu. Še jasneje kot pri sv. Marku
je vidno, da ga vsi, ki ga imenujejo
Božji Sin, ne priznavajo kot takega,
kljub temu pa ta drža evangelistu
služi kot nasprotje tistih, ki so to
zares storili.

Tretji evangelij po svoji strani
poudarja odnos med Jezusom in
Očetom ter ga umešča v vzdušje
molitve, intimnosti in zaupanja,
izročitve in podvrženosti, ki privre
na dan v poslednjih besedah na
križu: Oče, v tvoje roke izročam
svojega duha[15].

Obenem zlahka opazimo, kako
njegovo življenje in poslanstvo



nenehno vodi Sveti Duh, vse od
oznanjenja dalje, ko je razglašeno
njegovo božje sinovstvo. Ob teh
potezah, ki izstopajo zlasti pri
evangelistu Luku, najdemo še druga
pričevanja, skupna ostalim
evangelistom: hudi duhovi imenujejo
Jezusa “Božji Sin" tudi v skušnjavah
in pri ozdravljanju obsedenih v
Kafarnaumu in v Gerasi.

Pri evangelistu Janezu je Kristusovo
božje sinovstvo predstavljeno v
najglobljem in najbolj presežnem
pomenu: On je Beseda, ki je pri Bogu
in se utelesi; njegov predobstoj je
potrjen, ker je pred Abrahamom; bil
je poslan od Očeta, prišel je iz nebes
… To so značilnosti, ki izpostavljajo
realnost Jezusove božanskosti.

Izpoved božanskosti s strani Tomaža
lahko štejemo za vrhunec evangelija,
ki je bil napisan, da bi vi verovali, da
je Jezus Mesija, Božji Sin, in da bi s



tem, da verujete, imeli življenje v
njegovem imenu[16].

Pri evangelistu Janezu je očitno,
morda bolj kot pri katerem koli
drugem, kako trditev o Jezusovi
kraljevi božanskosti spada v samo
jedro apostolskega oznanjevanja. To
je med drugim trditev, ki svoje
korenine poganja iz zavesti, ki jo je o
njej imel Kristus med svojim
bivanjem na zemlji.

V tem pogledu velja posebej spomniti
— ta element je skupen vsem
evangelistom —, da Jezus razlikuje
svoj odnos do Očeta od odnosa
drugih ljudi: Moj Oče je, ki me
poveličuje, on, o katerem vi pravite:
Naš Bog je[17]; odhajam gor k
svojemu Očetu in vašemu Očetu, k
svojemu Bogu in vašemu Bogu[18];
izraz “Oče naš" se na Jezusovih
ustnicah pojavi samo enkrat, ko
učence nauči, kako naj molijo.
Kristus nikoli svojega posebnega



sinovstva ne postavlja na isto raven s
sinovstvom učencev: to je dokaz
zavedanja, ki ga je On imel o svoji
božanskosti.

Oznanjevanje prvotne krščanske
skupnosti obsega oblike oznanila,
kateheze, spodbude in
argumentiranja v prid vere, ki so
povzete v evangeljskem poročilu. To
ima večji vpliv na njegove literarne
značilnosti, kot pa na vsebino tega,
kar se je zgodilo.

Koristno je ugotoviti, da so potrebe
oznanjevanja pripeljale do izbora
nekaterih odlomkov izmed mnogih
drugih[19] in da so evangeliste
spodbudile, da Kristusovo življenje
predstavijo na način, ki je bolj
teološki kot biografski, bolj
sistematičen kot kronološki. Ni pa
razloga za pomislek, da bi ta interes
in te potrebe privedle do
poneverjanja, ustvarjanja ali
izmišljanja spominov.



Še več, izrazi in dogodki, ki človeka
spravljajo v zadrego, so še en dokaz
več za verodostojnost evangelijev —
Čemu krst, če je bil Kristus brez
greha? Zakaj trditev o Jezusovi
nevednosti glede paruzije, ali da ni
mogel delati čudežev, ali da je bil
utrujen? —, ravno tako kot je
dodaten dokaz semitska oblika besed
ali pa uporaba arhaičnega izražanja
ali izrazov, ki jih poznejša teologija ni
prevzela — kot na primer “Sin
človekov".

Evangeliji so polni dogodkov, ki jih
navdajata preprostost in naravnost;
vsak izmed njih je pokazatelj
verodostojnosti in želje, da bi bilo o
Jezusovem življenju poročano v
naročju cerkvenega izročila. Kdor
posluša in sprejema to Besedo, lahko
postane učenec[20].

V krščanskem sporočilu se prepletajo
vera in zgodovina, teologija in
razum, in pri apostolskih pričevalcih



je vidna skrb za to, da bi svojo vero
in sporočilo oprli na dejstva, o
katerih iskreno poročajo.

Na teh straneh se Kristus sam daje
spoznati ljudem vseh časov v
resničnosti svoje zgodovine, svojega
oznanila. Ko jih beremo, se ne
nahajamo pred nekim moralnim
idealom; meditacija evangelija ni
premišljevanje o nekem nauku. Je
meditacija Kristusove zgodbe, od
Njegovega rojstva v jaslih pa do
smrti in vstajenja[21], kajti, kadar
ljubimo kako osebo, želimo vedeti
tudi najmanjše podrobnosti o
njenem bitju in njenem značaju, da
bi se tako laže poistovetili z
njo[22].

B. Estrada

---------------------

[1] Prim. Joseph Ratzinger – Benedikt
XVI., Jezus iz Nazareta, pog. 1 in 2.



[2] Pot, št. 584.

[3] 1 Kor 1, 23sl.

[4] Prim. Jožef Flavij, Antiquitates
Judaicæ 18, 3, 3.

[5] II. vatikanski koncil, dogm. konst. 
Dei Verbum, 18.

[6] Prim. Joseph Ratzinger – Benedikt
XVI., Jezus iz Nazareta 1, Uvod.

[7] 1 Kor 15, 14.

[8] Prim. Mt 13, 18; Mr 6, 50.

[9] Katekizem Katoliške cerkve, št.
515.

[10] Božji prijatelji, št. 216.

[11] Prim. Lk 11, 20.

[12] Mr 14, 36.

[13] Мr 1, 1.

[14] Мr 15, 39.



[15] Lk 23, 46.

[16] Jn 20, 31.

[17] Jn 8, 54.

[18] Jn 20, 17.

[19] Prim. Jn 21, 25.

[20] Prim. Joseph Ratzinger –
Benedikt XVI., Jezus iz Nazareta 1,
pog. 4.

[21] Jezus prihaja mimo, št. 107.

[22] Jezus prihaja mimo, št. 107.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-
kristusa/ (3. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-kristusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-kristusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovinski-lik-jezusa-kristusa/

	Zgodovinski lik Jezusa Kristusa

