
opusdei.org

TEMA 14. Zgodovina
Cerkve

Cerkev v zgodovini pod
vodstvom Svetega Duha
nadaljuje in razvija Kristusovo
poslanstvo. V zgodovini Cerkve
se božje prepleta s človeškim.

19. Dec. 2013

1. Cerkev v zgodovini

Cerkev ohranja Kristusovo
navzočnost v človeški zgodovini;
ravna se po apostolski zapovedi, ki jo
je izrekel Jezus, preden se je vzpel v
nebo: »Pojdite torej in naredite vse



narode za moje učence: krščujte jih v
ime Očeta in Sina in Svetega Duha in
učite jih izpolnjevati vse, kar koli
sem vam zapovedal! In glejte: jaz
sem z vami vse dni do konca
sveta« (Mt 28,19-20). V zgodovini
Cerkve torej srečamo prepletanje
med božjim in človeškim, ki ju je
včasih težko ločiti.

Dejansko ob pogledu na zgodovino
Cerkve najdemo dejstva, ki
opazovalca, celo nevernega,
presenetijo:

a) enotnost v času in prostoru
(katoliškost): katoliška Cerkev je v
teku dveh tisočletij vedno ostala isti
subjekt, z istim naukom in istimi
temeljnimi elementi: enotnost vere,
zakramentov, hierarhije (po
apostolskem nasledstvu); poleg tega
je v vseh generacijah združevala
moške in ženske najrazličnejših dežel
in kultur ter geografska območja
vseh koncev zemlje;



b) misijonsko delovanje: Cerkev je
vedno in povsod uporabljala kateri
koli dogodek ali zgodovinski pojav za
oznanjevanje evangelija, tudi v
najbolj nenaklonjenih okoliščinah;

c) zmožnost, ki je prisotna v vsaki
generaciji, da obrodi sadove svetosti
v ljudeh vseh narodov in položajev;

d) presenetljiva moč, da si opomore
ob soočenju s krizami, ki so včasih
izredno hude.

2. Krščanski stari vek (do propada
Zahodnega rimskega cesarstva leta
476)

V 1. stoletju se krščanstvo začne širiti
pod vodstvom sv. Petra in apostolov,
kasneje pa njihovih naslednikov.
Tako smo priča naraščajočemu
številu tistih, ki sledijo Kristusu,
predvsem znotraj meja Rimskega
cesarstva: na začetku 4. stoletja je
bilo to približno 15% prebivalstva
cesarstva in bili so skoncentrirani v



mestih in v vzhodnem delu rimske
države. Nova religija pa se je
vsekakor širila tudi onkraj teh meja:
v Armenijo, Arabijo, Etiopijo, Perzijo,
Indijo.

Rimska politična oblast je v
krščanstvu videla nevarnost, ker je
le-to zahtevalo območje svobode v
človekovi vesti glede na državno
oblast; Kristusovi privrženci so
morali trpeti številna preganjanja, ki
so mnoge privedla do mučeništva:
zadnje, najbolj kruto preganjanje, sta
v 4. stoletju izvajala cesarja
Dioklecijan in Galerij.

Leta 313 je cesar Konstantin I., ki je
bil novi religiji naklonjen, podelil
kristjanom svobodo izpovedovanja
njihove vere in pričel z njim zelo
naklonjeno politiko. S cesarjem
Teodozijem I. (379-395) je krščanstvo
postalo uradna vera Rimskega
cesarstva. Na koncu 4. stoletja so



kristjani že predstavljali večino
prebivalstva v državi.

V 4. stoletju se je Cerkev morala
soočiti s hudo notranjo krizo: z
arijanizmom. Arij, duhovnik iz
Aleksandrije v Egiptu, je zagovarjal
heterodoksne teorije, s katerimi je
zanikal božanskost Sina, ki naj bi bil
prvi izmed ustvarjenih bitij, četudi
nad vsemi ostalimi; arijanci so
zanikali tudi božanskost Svetega
Duha. Doktrinalna kriza, s katero so
se pogosto prepletali politični posegi
cesarjev, je Cerkev vznemirjala več
kot 60 let; razrešena je bila po zaslugi
prvih dveh ekumenskih koncilov,
prvega nicejskega (325) in prvega
carigrajskega koncila (381), na
katerih je bilo arijanstvo obsojeno,
slovesno je bila razglašena
božanskost Sina (consubstantialis
Patri, grško homoousios) in Svetega
Duha, in sestavljena je bila nicejsko-
carigrajska veroizpoved (credo).
Arijanstvo je preživelo še do 7.



stoletja, ker so arijski misijonarji
uspeli v svojo vero spreobrniti
številna germanska ljudstva, ki so le
polagoma prešla h katolicizmu.

Po drugi strani pa je v 5. stoletju
prišlo do dveh kristoloških herezij,
katerih pozitivni učinek je bil ta, da
se je bila Cerkev primorana poglobiti
v dogmo, da bi jo formulirala bolj
natančno. Prvo krivoverstvo je bilo
nestorijanizem, nauk, ki v praksi
zagovarja obstoj dveh oseb v
Kristusu, poleg obstoja dveh narav;
obsojen je bil na efeškem koncilu
(431), ki je znova potrdil enost
Kristusove osebe; iz nestorijanizma
izvirata sirska vzhodna cerkev in
malabarska cerkev, ki sta še vedno
ločeni od Rima. Druga herezija pa je
bil monofizitizem, ki je v praksi trdil,
da v Kristusu obstaja samo ena
narava, in sicer božja; kalcedonski
koncil (451) je monofizitizem obsodil
in zatrdil, da sta v Kristusu dve
naravi, božja in človeška, ki sta



združeni v osebi Besede, brez da bi
se pomešali ali spremenili (zoper
monofizitizem), brez deljenosti ali
ločenosti (zoper nestorijanizem): to
so štirje prislovi kalcedonskega
koncila: inconfuse, immutabiliter, 
indivise, inseparabiliter. Iz
monofizitov izhajajo koptska, sirska
zahodna, armenska in etiopska
cerkev, ki so ločene od katoliške
Cerkve.

V prvih stoletjih zgodovine
krščanstva smo priča velikemu
razcvetu krščanske književnosti,
homiletike, teologije in duhovnosti:
gre za dela cerkvenih očetov, izredno
pomembna za rekonstrukcijo
izročila. Med njimi najbolj izstopajo:
na zahodu sv. Irenej Lyonski, sv.
Hilarij iz Poitiersa, sv. Ambrož, sv.
Hieronim in sv. Avguštin; na vzhodu
pa sv. Atanazij, sv. Bazilij, sv. Gregor
Nacianški, sv. Gregor iz Nise, sv.
Janez Zlatousti, sv. Ciril



Aleksandrijski ter sv. Ciril
Jeruzalemski.

3. Srednji vek (do 1492, ko Krištof
Kolumb odkrije Ameriko)

Leta 476 propade Zahodno rimsko
cesarstvo, ki so ga napadla različna
germanska ljudstva, nekatera so bila
arijanska, druga poganska. Naloga
Cerkve v sledečih stoletjih je bila
prispevati k civilizaciji in
evangelizirati ta ljudstva, kasneje pa
tudi slovanska, skandinavska in
ogrska ljudstva. Visoki srednji vek
(do leta 1000) je bil gotovo težko
obdobje za evropsko celino zaradi
situacije političnega in socialnega
nasilja, kulturnega osiromašenja in
ekonomskega nazadovanja, kar je
bilo posledica nenehnih vpadov (ki
so trajali do konca 10. stol.). Cerkev je
s svojim delovanje korak za korakom
uspela ta mlada ljudstva voditi v
smeri nove civilizacije, ki je svoj sijaj
dosegla v času od 12. do 14. stoletja.



V 5. stoletju se rodi benediktinsko
meništvo, ki je okoli samostanov
zagotavljalo otoke miru, zbranosti,
kulture in blaginje. V 7. stoletju je
bila po vsej celini velikega pomena
misijonska dejavnost irskih in
škotskih menihov; v 8. stoletju pa
misijoni angleških benediktincev. V
tem stoletju se tudi zaključi obdobje
patristike s poslednjimi cerkvenimi
očeti: sv. Janez Damaščan na vzhodu,
sv. Beda Častitljivi na zahodu.

V 7. in 8. stoletju se v Arabiji rodi
islamska vera; po Mohamedovi smrti
sprožijo Arabci vrsto osvajalnih vojn,
s katerimi vzpostavijo ogromen
imperij: med drugim si podvržejo
krščanska ljudstva Severne Afrike in
Iberskega polotoka ter ločijo
bizantinski svet od latinsko-
germanskega. Približno 300 let so bili
bič za ljudstva evropskega
Sredozemlja in izvajali vpade,
plenjenja, ropanja in deportacije, kar



se je dogajalo praktično
neprekinjeno in sistematično.

Proti koncu 8. stoletja je bila
institucionalizirana časna oblast
papeža (papeške države), ki je
dejansko že obstajala od 6. stoletja in
je vzniknila kot odgovor na praznino
oblasti, do katere je v osrednji Italiji
prišlo zaradi pomanjkanja interesa s
strani bizantinske cesarske oblasti, ki
je načeloma vladala tej regiji, vendar
ni zmogla zagotavljati uprave in
obrambe prebivalstva. Sčasoma so
papeži ugotovili, da je bila omejena
časna oblast učinkovito zagotovilo za
neodvisnost od različnih političnih
oblasti (cesarjev, kraljev, fevdalnih
gospodov).

Na božično noč leta 800 je bilo
obnovljeno cesarstvo na zahodu
(Sveto rimsko cesarstvo): papež je
okronal Karla Velikega v baziliki sv.
Petra; tako se je rodila katoliška
država svetovnih ambicij, za katero



je bila značilna močna sakralizacija
politične oblasti ter kompleksna
prepletenost politike in religije, ki je
trajala do leta 1806.

V 10. stoletju je papeštvo utrpelo
hudo krizo zaradi poseganja
plemiških družin iz osrednje Italije v
volitve papeža; pa tudi bolj na
splošno, ker so si kralji in fevdalni
gospodje prilaščali pravico do
imenovanja številnih cerkvenih
funkcij. Do papeške reakcije na takó
nezgledno situacijo je prišlo v 11.
stoletju z gregorijansko reformo in
t.i. “investiturnim bojem", ko je
cerkvena hierarhija uspela znova
pridobiti obsežno območje svobode v
primerjavi s politično oblastjo.

Leta 1054 je carigrajski patriarh
Mihael Kerularij izvedel dokončno
ločitev Grkov od katoliške Cerkve
(vzhodni razkol): šlo je za zadnji
dogodek v vrsti prelomov in sporov,
ki se je začela že v 5. stol. ter je bila v



veliki meri posledica hudih poseganj
vzhodnorimskih cesarjev v življenje
Cerkve (cezaropapizem). Ta razkol je
vplival na vse od patriarhata odvisne
narode in še danes njegove posledice
nosijo Bolgari, Romuni, Ukrajinci,
Rusi in Srbi.

Na začetku 11. stoletja so italijanske
pomorske republike muslimanom
odvzele prevlado nad Sredozemljem
in s tem omejile islamske napade. Ob
koncu stoletja se je kot odraz porasta
vojaške moči v krščanskih deželah
pojavil fenomen križarskih vojn v
Sveti deželi (1096-1291), vojaških
pohodov religiozne narave, katerih
cilj je bil osvojitev ali obramba
Jeruzalema.

V 13. in 14. stoletju smo priča
vrhuncu srednjeveške civilizacije z
vélikimi dosežki teologije in filozofije
(visoka sholastika: sv. Albert Veliki,
sv. Tomaž Akvinski, sv. Bonaventura,
blaženi Duns Skot) ter književnosti in



umetnosti. Kar zadeva versko
življenje, je velikega pomena
nastanek beraških redov
(frančiškani, dominikanci idr.).

Nasprotovanje med papeštvom in
cesarstvom, ki se je začelo že z
“investiturnim bojem", se je v
različnih dejanjih nadaljevalo v 12.
in 13. stoletju ter nazadnje
povzročilo oslabitev obeh institucij:
cesarstvo je bilo praktično
zreducirano na nemško državo,
papeštvo pa je utrpelo hudo krizo –
od leta 1305 vse do 1377 je bil
papežev kraj bivanja prenesen iz
Rima v Avignon na jugu Francije,
kmalu po vrnitvi v Rim, leta 1378, pa
se je začel zahodni razkol. To je bila
težka situacija, v kateri sta se najprej
pojavila dva papeža in nato trije
(rimski, avignonski in pisanski),
medtem pa je bil katoliški svet tiste
dobe zmeden in ni vedel, kdo je
legitimni papež. Tudi to trdo
preizkušnjo je Cerkev zmogla



premagati in edinost je bila
obnovljena na konstanškem koncilu
(1415-1418).

Leta 1453 so otomanski Turki,
muslimani, osvojili Carigrad in s tem
zadali konec tisočletni zgodovini
Vzhodnega rimskega cesarstva
(395-1453) ter zasedli Balkan, ki je
ostal štiri stoletja pod njihovo
oblastjo.

4. Novi vek (do začetka francoske
revolucije leta 1789)

Novi vek se začne s prihodom
Krištofa Kolumba v Ameriko, z
dogodkom, ki je skupaj z
raziskovanjem Afrike in Azije
povzročil začetek evropske
kolonizacije drugih delov sveta.
Cerkev je ta zgodovinski pojav
izkoristila za širjenje evangelija na
celine izven Evrope: tako smo priča
nastanku misijonov v francoskih
kolonijah Kanadi in Lousiani, v
španski Ameriki, v portugalski



Braziliji, v kraljestvu Kongo, v Indiji,
Indokini, na Kitajskem, Japonskem,
na Filipinih. Z namenom
koordinacije teh prizadevanj za
širjenje vere je Sveti sedež leta 1622
ustanovil kongregacijo z imenom 
Sacra Congregatio de Propaganda
Fide.

Medtem ko se je katolicizem širil na
geografska področja, kjer evangelij še
nikdar ni bil oznanjen, je istočasno
Cerkev trpela težko krizo na stari
celini: verska “reforma", ki so jo
zagovarjali Martin Luther, Ulrich
Zwingli, Jean Calvin (ustanovitelji
različnih vej protestantizma), je
skupaj z razkolom, ki ga je povzročil
angleški kralj Henrik VIII.
(anglikanstvo), privedla do ločitev v
Cerkvi na obsežnih področjih:
Skandinavija, Estonija in Latvija,
dobršen del Nemčije, Nizozemska,
polovica Švice, Škotska, Anglija ter
pripadajoča kolonialna ozemlja, ki so
bila že osvojena ali pa zavzeta



kasneje (Kanada, Severna Amerika,
Antili, Južna Afrika, Avstralija, Nova
Zelandija). Protestantska reforma
nosi težko odgovornost, da je
pretrgala tisočletno versko enotnost
v zahodnokrščanskem svetu in
povzročila pojav konfesionalizacije,
to pomeni socialne, politične in
kulturne ločitve Evrope in nekaterih
njenih regij na dva pola: katoliškega
in protestantskega. Ta sistem se je
izkristaliziral v načelu cuius regio,
eius et religio, po katerem so bili
podložniki obvezani slediti
veroizpovedi vladarja.
Zoperstavljanje med tema dvema
svetovoma, je privedlo do pojava
verskih vojn, ki je prizadel zlasti
Francijo, germanska ozemlja,
Anglijo, Škotsko in Irsko, in ki se je
končal šele z vestfalskim mirom
(1648) na celini ter z Limerickovo
kapitulacijo (1692) na britanskem
otočju.



Katoliška Cerkev je kljub razdejanju
zaradi krize in odpada tolikih
narodov v le nekaj desetletjih znala
najti nesluteno energijo za odziv in
začetek uresničevanja resnične
reforme: ta zgodovinski proces je
dobil ime protireformacija, njegov
vrhunec je tridentinski koncil
(1545-1563), na katerem so bile na
jasen način razglašene nekatere
dogmatične resnice, ki so jih pod
vprašaj postavili protestanti (kanon
Svetega pisma, zakramenti,
opravičenje, izvirni greh itd.),
sprejete pa so bile tudi disciplinarne
odločitve, ki so Cerkev okrepile in jo
napravile bolj trdno (npr.
ustanavljanje semenišč in obveznost
bivališča v škofiji za škofe).
Protireformacijsko gibanje se je
lahko oprlo tudi na aktivnost
številnih redov, ustanovljenih v 16.
stoletju: gre za reformo na področju
beraških redov (kapucini, bosonogi
karmeličani) in za ustanove
regularnih klerikov (jezuiti, teatinci,



barnabiti idr.). Cerkev je tako iz krize
izšla globoko prenovljena in
okrepljena ter je zmogla izgubo
nekaterih evropskih regij
nadomestiti z resnično svetovno
širitvijo po zaslugi misijonskega dela.

V 18. stoletju se je morala Cerkev
bojevati proti dvema nasprotnikoma:
proti rojalizmu in razsvetljenstvu.
Prvi je sledil razvoju absolutne
monarhije: s pomočjo organiziranja
modernega uradništva, so vladarji
evropskih držav uspeli vzpostaviti
sistem avtokratske in totalne oblasti
ter odstraniti ovire, ki so bile v
napoto (institucije srednjeveškega
izvora, kot je fevdalni sistem,
cerkveni privilegiji, mestne pravice
itd.). V tem procesu centralizacije
oblasti so katoliški monarhi težili k
poseganju na področje cerkvene
jurisdikcije v poskusu, da bi ustvarili
Cerkev, ki bi bila podvržena in
poslušna do kraljeve oblasti. Gre za
pojav, ki nosi različna imena,



odvisno od države: rojalizem na
Portugalskem in v Španiji,
galikanizem v Franciji, jožefinizem
na habsburških ozemljih (Avstrija,
Bohemija, Slovaška, Madžarska,
Slovenija, Hrvaška, Lombardija,
Toskana, Belgija), jurisdikcionalizem
v Neaplju in Parmi. Ta fenomen je
dosegel kritično točko z izgonom
jezuitov s strani številnih vladarjev
in z grozečim pritiskom na papeštvo,
naj red razpusti (kar se je zgodilo leta
1773).

Drugi nasprotnik, s katerim je bila
Cerkev soočena v 18. stoletju, je bilo
razsvetljenstvo, na prvem mestu
filozofsko gibanje, ki je doseglo velik
uspeh med vodilnimi razredi:
njegova osnova je kulturna struja, ki
povzdiguje razum in naravo,
istočasno pa izvaja nerazsodno
kritiko tradicije; to je zelo
kompleksen pojav, ki na vsak način
kaže močne materialistične
tendence, naivno povzdigovanje



znanosti, zavračanje razodete religije
v imenu deizma ali nevere, nerealen
optimizem glede človekove naravne
dobrote, pretiran antropocentrizem,
utopično zaupanje v napredek
človeštva, razširjeno sovraštvo do
katoliške Cerkve, držo
samozadostnosti in preziranja
preteklosti, ukoreninjeno težnjo po
zagovarjanju poenostavljenih
redukcionizmov pri iskanju vzorcev
za razlago stvarnosti. Gre torej za
skupek in v veliki meri za izvor
mnogih modernih ideologij, ki vizijo
stvarnosti zreducirajo tako, da iz
svojega pojmovanja izločijo
nadnaravno razodetje, človekovo
duhovnost in ne nazadnje
hrepenenje po iskanju poslednjih
resnic o človeku in Bogu.

V 18. stoletju so bile ustanovljene
prve prostozidarske lože; med njimi
so številne zavzele jasno
protikatoliško stališče in delovanje.



5. Sodobnost (od leta 1789)

Francoska revolucija, ki se je začela z
odločilnim doprinosom nižje
duhovščine, se je hitro razvila v
smeri skrajnega galikanizma in
naposled povzročila cerkveni razkol
(konstitucionalna Cerkev), nato pa je
zavzela jasno protikrščansko stališče
(vzpostavitev kulta najvišjega Bitja,
ukinitev krščanskega koledarja itd.),
vse do krutega preganjanja Cerkve
(1791-1801): papež Pij VI. je leta 1799
umrl kot ujetnik francoskih
revolucionarjev. Vzpon Napoleona
Bonaparteja, pragmatičnega človeka,
na oblast je prinesel verski mir s
konkordatom iz leta 1801; vendar so
kasneje sledili spori s Pijem VII.
zaradi nenehnih vmešavanj
francoske vlade v življenje Cerkve:
kot posledica tega je bil papež
približno pet let v Bonapartejevem
ujetništvu.



Z restavracijo predrevolucionarnih
monarhij (1815) se je za Cerkev
vrnilo obdobje umirjenosti, ki ga je
spodbujala tudi romantika,
prevladujoči miselni tok v prvi
polovici 19. stoletja. Toda kmalu se je
začrtala nova, katolištvu globoko
nasprotujoča ideologija: liberalizem,
dedič idealov francoske revolucije, ki
se je malo po malo uspel politično
utrditi in je spodbujal vzpostavitev
zakonodaj, ki bi Cerkev
diskriminirale ali preganjale.
Liberalizem se je v mnogih državah
združil z nacionalizmom, kasneje, v
drugi polovici stoletja, pa se je
povezal z imperializmom in
pozitivizmom, ki sta doprinesla k
nadaljnjemu razkristjanjenju družbe.
Istočasno se je kot reakcija na
socialne krivice, ki so jih povzročile
liberalistične zakonodaje, rodila in se
razširila vrsta ideologij, usmerjenih k
temu, da prevzamejo vlogo glasnika
družbenih razredov, zatiranih s
strani novega ekonomskega sistema:



utopični socializem, “znanstveni"
socializem, komunizem, anarhizem –
vse te ideologije so bile povezane s
projekti družbene revolucije in s
filozofsko podlago materialističnega
tipa.

Katolicizem je v 19. stoletju pri skoraj
vseh narodih izgubil državno zaščito,
še več, odnos je prešel v držo
nasprotovanja; leta 1870 se z
italijansko osvojitvijo papeških držav
in zedinjenjem polotoka konča
papeževa časna oblast. Obenem pa je
Cerkev znala napraviti nekaj
koristnega iz te krize z namenom, da
bi utrdila edinost vseh katolikov
okrog Svetega sedeža in da bi se
znebila vmešavanja držav v zadeve
notranjega vodenja Cerkve – za
razliko od tega, kar se je zgodilo v
obdobju konfesionalnih monarhij
novega veka. Vrhunec tega pojava je
bila slovesna razglasitev dogme o
papeževi nezmotljivosti leta 1870 na
prvem vatikanskem koncilu, ki je bil



sklican v času pontifikata Pija IX.
(1846-1878). V tem stoletju je bila za
življenje Cerkve značilna tudi velika
misijonska širitev (v Afriki, Aziji in
Oceaniji), razcvet v ustanavljanju
ženskih redovnih skupnosti
aktivnega življenja ter organizacija
obsežnega laiškega apostolata.

V 20. stoletju je bila Cerkev soočena s
številnimi izzivi: Pij X. je moral
zatreti modernistične teološke
tendence znotraj lastnega
cerkvenega telesa. Ti tokovi so v
svojih najskrajnejših oblikah
izkazovali verski imanentizem, ki je
kljub ohranjanju tradicionalnih
formulacij vere le-te izpraznil vsake
vsebine. Benedikt XV. se je
zoperstavil nevihti prve svetovne
vojne in uspel ohraniti
nepristranskost med sprtimi stranmi
ter izvajal humanitarno dejavnost v
korist vojnih ujetnikov in
prebivalstva, ki ga je prizadela vojna
katastrofa. Pij XI. se je uprl različnim



totalitarizmom, ki so bolj ali manj
odprto preganjali Cerkev v času
njegovega pontifikata: to so bili
komunizem v Sovjetski zvezi in
Španiji, nacionalsocializem v
Nemčiji, fašizem v Italiji,
totalitarizem prostozidarskega izvora
v Mehiki; nadalje je ta papež izvedel
velik napredek krajevne duhovščine
in škofovstva v misijonskih deželah
Afrike in Azije, s čimer je nadaljeval
njegov naslednik, Pij XII., in kar je
Cerkvi omogočilo, da je ob pojavu
dekolonizacije nastopila kot
avtohtoni element, ne kot tujek.

Pij XII. se je moral spoprijeti s strašno
preizkušnjo druge svetovne vojne,
med katero je na različne načine
deloval, da bi pred
nacionalsocialističnim preganjanjem
rešil čim več Judov (ocenjeno je, da
jih je katoliška Cerkev rešila
približno 800.000). Z realističnim
pristopom je ocenil, da javna
obsodba ne bi bila primerna, saj bi to



poslabšalo težek položaj katolikov, ki
so bili preganjani na različnih
ozemljih pod nemško okupacijo, in bi
izničilo njegovo možnost za
posredovanje v korist Judov. Mnoge
visoke osebnosti izraelskega sveta so
po vojni javno priznale velike
zasluge tega papeža do njihovega
ljudstva.

Janez XXIII. je sklical drugi
vatikanski koncil (1962-1965), ki ga je
zaključil Pavel VI. in ki je v Cerkvi
odprl drugačno pastoralno obdobje s
poudarkom na poklicanosti vseh k
svetosti, na pomembnosti
ekumenskega prizadevanja, na
pozitivnih vidikih moderne dobe, na
širjenju dialoga z drugimi religijami
in s kulturo. V letih po koncilu je
Cerkev doživela globoko notranjo
krizo doktrinalnega in
disciplinarnega značaja, ki jo je
uspela v veliki meri premagati v času
dolgega pontifikata Janeza Pavla II.
(1978-2005), papeža izjemne



osebnosti, s katerim je Sveti sedež
dosegel raven priljubljenosti in
ugleda, ki je bil poprej nepoznan
znotraj in zunaj katoliške Cerkve.

Carlo Pioppi

Osnovna literatura

J. Orlandis, Historia del cristianismo,
Rialp, Madrid 1983

A. Torresani, Breve storia della
Chiesa, Ares, Milano 1989

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zgodovina-cerkve/ (24. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovina-cerkve/
https://opusdei.org/sl-si/article/zgodovina-cerkve/

	TEMA 14. Zgodovina Cerkve

