
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (7) – Naše delo,
božji kvas

V tem članku bomo odkrili
nekatere z delom povezane
kreposti, skrite v neki
prispodobi, ki jo je uporabil
Jezus, v liku žene, ki peče kruh
za veliko ljudi. Izziv je v tem, da
svoja vsakodnevna opravila
spremenimo v ljubezen do ljudi
okoli nas.

4. Nov. 2024



Delo, s svojimi predmeti in rutinami,
je morda bila resničnost, ki so jo tisti,
ki so poslušali Jezusa, najbolje
poznali. Zato se delo v njegovem
oznanjevanju pojavlja tako pogosto
in z različnih zornih kotov. Tu je
sejalec, ki seje seme na polju, trgovec,
ki išče dragocene bisere, ribič, ki
meče mrežo v morje … Nekega dne –
da bi pojasnil nekaj tako
pomembnega, kot je način, kako Bog
deluje v svetu – se Jezus osredotoči
na eno najstarejših opravil: na peko
kruha. »Čému naj primerjam božje
kraljestvo? Podobno je kvasu, ki ga je
vzela žena in ga umesila v tri merice
moke, dokler se ni vse
prekvasilo« (Lk 13,20). Tako se božje
kraljestvo uresničuje v zgodovini:
prav tam, kjer se nahajamo, v ritmu
našega vsakodnevnega dela, ki je
kakor kvas, ki se združi z božjim
delom in od znotraj preoblikuje svet.
Kot bo Jezus dejal ob neki drugi
priložnosti: »Moj Oče dela do zdaj in
tudi jaz delam« (Jn 5,17).



S podobo žene, ki prekvasi moko,
podeli Gospod ogromno dostojanstvo
nekemu opravilu, ki je tako običajno,
da bi se lahko zdelo skoraj
neumestno. Gospodovi poslušalci so
si morda predstavljali, da bi bilo za
opis nečesa tako pomembnega, kot je
uresničevanje božjega kraljestva,
primerneje razmišljati o delu kakega
plemiča takratne dobe ali tistih, ki so
se bolj neposredno ukvarjali z
verskimi zadevami. Vendar je Jezus
sam, kot Sin Najvišjega, opravljal
preprosto, ročno delo. Tako se je,
namesto da bi omenjal položaje s
političnim vplivom, gospodarsko
učinkovitostjo ali družbenim
ugledom, raje ozrl na trud tistih
skritih oseb, ki vstajajo navsezgodaj,
prej kot drugi, zato da pravočasno
priskrbijo tisti kruh za prvi jutranji
obrok, ki navadno ostane zares svež
le nekaj ur.

Tri merice moke



Ko Jezus opisuje ta prizor žene, ki
mesi testo, omeni zelo pomenljivo
podrobnost: količino moke. V
takratnem judovskem svetu so tri
»mere« moke pomenile približno
dvaindvajset litrov testa, iz česar je
bilo mogoče pripraviti dovolj kruha
za sto ljudi. Tolikšna količina moke
nakazuje, da ta žena ni delala samo
za lastno družino, tudi če bi bila še
tako številčna. Zdi se, da je njeno
delo bolj usmerjeno v potrebe
skupnosti. Zato si lahko
predstavljamo, kako se med delom
njeno srce in misli obračajo k vsem,
ki bodo uživali ta kruh in se ga
veselili. To se namreč dogaja pri
vsakem delu: naša opravila nas
postavljajo v odnos z drugimi, na
mesto, s katerega prispevamo k
dobrobiti drugih. Zares: »Največje
radosti življenja se porajajo, ko lahko
osrečimo druge, v predokusu nebes.
Spomnimo se na posrečen prizor iz
filma ‘Babettino kosilo’, kjer
velikodušna kuharica prejme



hvaležen objem in pohvalo: ‘Kako
zelo boš razveselila angele!’
Dobrodejno in poživljajoče veselje je
v drugih vzbuditi zadovoljstvo in jih
gledati, kako uživajo.«[1]

Toliko kruha za toliko ljudi gotovo
zahteva veliko časa in truda. Toda ta
žena se sooči z izzivom ter vztraja pri
svojem delu, »dokler se ni vse
prekvasilo« (Lk 13,20). Da bi
dokončali začeto nalogo, da bi jo
dokončali dobro, je potrebna srčnost,
zbranost, vztrajnost, točnost … Da bi
mogli delati kot ta žena, je treba
premagati lenobo, ki je običajno
»prva fronta, na kateri se moramo
boriti«.[2] Glede tega vemo, da je sveti
Pavel brez oklevanja grajal brezdelje,
ki je prodrlo med prve kristjane v
Tesaloniki. Nekateri med njimi so
mislili, da se bo vsak čas zgodil
Gospodov drugi prihod, in so si
govorili, da delati pač nima več
smisla. Ko je torej Pavel ugotovil, da
»živijo neredno, da nič ne delajo,



ampak begajo sem ter tja«, jim reče:
»Kdor noče delati, naj tudi ne jé« (2
Tes 3,10-11).

Prelat Opus Dei, nam govori o
potencialu dela, tudi tistega, ki nam
je nekoliko težje, če v njem najdemo
prostor za ljubezen in svobodo: z
veseljem lahko »izpolnjujemo tudi
dolžnosti, ki se nam morda zdijo
neprijetne. Kot pravi sv. Jožefmarija,
‘ni dopustno misliti, da je mogoče z
veseljem opravljati samo tisto delo, ki
nam je všeč’. Z veseljem – ne
brezvoljno – lahko storimo tisto, kar
je težko, kar nam ni všeč, če to
opravimo iz ljubezni in z ljubeznijo,
in zatorej svobodno.«[3] To velja celo
za težave, povezane z osebnimi
okoliščinami, kot so brezposelnost ali
bolezen, pešanje moči z leti, napetost
ali negotovost v določeni panogi itd.
Sveti Jožefmarija, ki se je zavedal,
kako pogoste so tovrstne situacije, je
s čutom za realno življenje dejal, da
»bolezen in starost, ko nastopita,



postaneta poklicno delo. In tako
iskanje svetosti ni prekinjeno,
skladno z duhom Opus Dei, ki se
kakor vrata na tečaje opira na
poklicno delo«.[4]

Ko je vmes ljubezen

Veliko je razlogov, ki nas lahko
spodbudijo k vztrajanju pri nekem
poštenem opravilu: odgovornost, da
poskrbimo za osebe, odvisne od nas,
želja po služenju drugim, hrepenenje
po ustvarjanju nečesa novega itd.
Vendar pa lahko dober namen
postopoma privzame tudi različne
oblike samoljubja, kot so stremljenje
po priznanju ali težnja po izstopanju
in bahanju pred drugimi. Spet drugič
nas lahko obide skušnjava, da bi
delali preveč: to je prefinjen odklon,
ki se pogosto skriva za videzom
kreposti. Perfekcionizem in
deloholizem spadata med tovrstne
pojave nereda. Kar je bilo sprva
prizadevanje, da bi stvari opravili



dobro in učinkovito, se lahko
sprevrže v to, kar je sveti Jožefmarija
imenoval profesionalitis:[5] pretirano
posvečanje delu, ki nam odvzame
skoraj ves čas, namenjen drugim.
»Vaše delo,« je nekoč zapisal, »mora
biti odgovorno, popolno, kolikor
more biti popolno neko človeško
opravilo: z ljubeznijo do Boga,
vendar upoštevajoč, da je najboljše
marsikdaj sovražnik dobrega. Delajte
stvari dobro, brez manije ali
obsedenosti, vendar jih dokončajte,
tako da vedno položite poslednji
kamen in skrbite za detajle.«[6]

Problem, ki ga predstavlja 
profesionalitis, ni toliko v načinu
dela, temveč v teži, ki jo nekdo
pripisuje delu v svojem življenju.
Tudi za duševno in telesno zdravje je
zelo dobro imeti pred očmi dejstvo,
da je delo usmerjeno k nekemu
višjemu poslanstvu in da šele to
poslanstvo daje smisel življenju
božjega sina ali hčere. Razumnost



nam bo pomagala, da bomo svoje
delo tukaj in zdaj vključili v obzorje,
ki daleč presega službeno dejavnost
samo. Obzorje, ki ga ne sestavljajo
cilji ali roki, temveč osebe: najprej
Bog, ki pričakuje tiste trenutke, ko
posebej negujemo naš odnos do
njega, zatem pa – tudi tam nas čaka
Gospod – ljudje okoli nas, ki
potrebujejo naš čas, našo
naklonjenost, našo pozornost.

Podoba žene, ki gnete testo za kruh,
nam pred oči postavlja najboljši
razlog za delo. Ona svoje opravilo
spreminja v dar, v blagoslov: poleg
kruha ta žena daje tudi ljubezen,
kajti ko nekoga obdarujemo, »mu
najprej dajemo ljubezen, s katero mu
želimo vse dobro«.[7] Žena ne ostane
zgolj pri tem, da bližnjemu daje, kar
mu pripada, kajti ko je vmes
ljubezen, človek da samega sebe. Zato
je sveti Jožefmarija dejal, da se
človek ne sme »omejiti na to, da dela
stvari, da izdeluje predmete. Delo se



rodi iz ljubezni, izraža ljubezen, se
usmerja k ljubezni.«[8] Ko nekdo dela
za nas na tak način, nas vodi k
ljubezni, saj nas uvaja v logiko daru:
ena ljubezen rodi drugo, tako kot en
nasmeh rodi drugega, pri čemer
spreminja vsako srce posebej.
Ljubezen te žene, izraz božje
ljubezni, je živi kvas, ki kot božji dar
preoblikuje tiste, ki prejmejo ta kruh,
pripravljen z njenimi rokami.

Ves svet je za nas oltar

Omemba treh meric moke pa vsebuje
še en pomen, ki ga je mogoče
razumeti na podlagi predhodnih
svetopisemskih besedil: gre za isto
mero, ki jo Abraham in Sara izročita
v čast trem skrivnostnim možem, ki
ju obiščejo Mamrejevih hrastih
(prim. 1 Mz 18,6), in to je tudi mera,
ki jo Gideón nameni za daritev, ki jo
Gospod sežge z angelskim ognjem
(prim. Sod 6,19-21). Morda je kakemu
Judu, ki je poslušal Jezusa, že sama



omemba meric moke priklicala v
spomin ta sveta dejanja (četudi so
bile daritve običajno pripravljene
brez kvasa). Zdi se, da nas želi
Gospod s tem namigom spomniti, da
je delo te žene daritev Bogu, tako kot
je lahko tudi naše, ko ga združimo s
sveto mašo. Na ta način spremenimo
človeško, naše delovne ure, v nekaj
svetega. In takrat se uresniči nekaj
čudovitega, in sicer dejstvo, da je
»ves svet […] za nas oltar«.[9]

Sveti Jožefmarija nas je spodbujal,
naj postane evharistija »središče
našega notranjega življenja, tako da
bomo znali biti s Kristusom, mu
delali družbo ves dan in bili tesno
združeni z njegovo daritvijo: vse
naše delo ima ta pomen. In zato
bomo čez dan Gospodu ponavljali, da
se po Njem, z Njim in v Njem
darujemo Bogu Očetu ter se v imenu
vseh ljudi pridružujemo vsem
njegovim namenom. Če bomo tako
živeli, bo ves naš dan sveta maša.«[10]



* * *

Podoba te žene z rokami v moki
morda izvira iz Jezusovega otroštva.
Kdo ve? Mogoče je bila to celo
njegova mati, sveta Marija, ki je tako
pogosto pekla kruh. Predstavljamo si
jo, kako je zbrana pri svojem delu in
stori, kar je v njeni moči, da bi stekel
naravni proces prekvašenja.
Podobno kot pri našem delu: ko ga
opravljamo s pogledom, uprtim v
Boga, mu pustimo, da naš trud s
svojim božanskim kvasom uporabi
za širjenje svojega kraljestva. Takšno
obzorje je dal videti svetemu
Jožefmariju: »Že sedaj zrem, kako
skozi stoletja moji otroci […] delujejo
strokovno, z modrostjo umetnika, s
srečnostjo pesnika, z gotovostjo
učitelja in s skromnostjo, ki je bolj
prepričljiva od zgovornosti, ter si – v
iskanju krščanske popolnosti v
svojem poklicu in stanu sredi sveta –
prizadevajo za dobro vsega
človeštva.«[11]



[1] Frančišek, apost. spod. Amoris
Laetitia, št. 129.

[2] Sv. Jožefmarija, Pisma 2, št. 10.

[3] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
9. 1. 2018, št. 6.

[4] Sv. Jožefmarija, Zapiski njegovih
besed, citirano v: E. Burkhart, J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, 3. zvezek, str. 165.

[5] Prim. sv. Jožefmarija, Brazda, št.
502.

[6] Sv. Jožefmarija, Pisma 36, št. 38;
citirano v: E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, 3. zvezek, str. 189–
190.

[7] Sv. Tomaž Akvinski, Summa
Theologica, I, q. 38, a. 2, resp.



[8] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 48.

[9] Sv. Jožefmarija, Zapiski meditacije,
19. 3. 1968. Citirano v: J. Echevarría, 
Vivir la Santa Misa, Rialp, Madrid
2010, str. 17.

[10] Sv. Jožefmarija, Zapiski nagovora,
27. 5. 1962.

[11] Sv. Jožefmarija, Pisma 3, št. 4.

Javier del Castillo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-7-
nase-delo-bozji-kvas/ (18. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-7-nase-delo-bozji-kvas/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-7-nase-delo-bozji-kvas/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-7-nase-delo-bozji-kvas/

	Zelo človeški, zelo božji (7) – Naše delo, božji kvas

