
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (6) – Premislek,
odločitev, ukrepanje

Postanek za razmislek, izbira
poti, ukrepanje. Trije ključni
koraki, na katerih sloni
razumnost, krepost, ki je
potrebna za udejanjanje
dobrega v edinem resničnem
prostoru: tukaj in zdaj.

15. Apr. 2024

Na neki znameniti sliki, ki jo hranijo
v Berlinu, je Rembrandt leta 1627
upodobil starca, sedečega za mizo v



poltemi. Okoli njega je nakopičena
njegova lastnina, zlati kovanci in
raznorazni predmeti. Med temi je
tudi žepna ura: kakor svarilo, da se
njegov čas izteka. Starec si zaradi
slabovidnosti pomaga z očali, mizo in
svoje imetje pa osvetljuje s svečo, ki
jo pokriva z desno roko: ta negotova
svetloba je kot nit življenja, ki bo
kmalu ugasnilo.

Tako si je ta veliki umetnik
predstavljal priliko, ki jo je Jezus
nekoč povedal pred večtisočglavo
množico: »Nekemu bogatemu
človeku je polje dobro obrodilo, zato
je v sebi razmišljal: ‘Kaj naj storim,
ker nimam kam spraviti svojih
pridelkov?’ Rekel je: ‘Tole bom storil.
Podrl bom svoje kašče in zgradil
večje. Vanje bom spravil vse svoje
žito in dobrine. Tedaj bom rekel svoji
duši: ‘Duša, veliko dobrin imaš,
shranjenih za vrsto let. Počivaj, jej,
pij in bodi dobre volje.’ Bog pa mu je
rekel: ‘Neumnež! To noč bodo terjali



tvojo dušo od tebe, in kar si pripravil,
čigavo bo?’ Tako je s tistim, ki sebi
nabira zaklade, ni pa bogat pred
Bogom« (Lk 12,16-21).

Bog sam pravi, da je ta bogataš 
neumen, nespameten. »Človek, ki so
ga vsi poznali kot inteligentnega in
uspešnega, je v očeh Boga bedak:
‘neumnež’ ga imenuje. Ob tem, kar je
zares pristno, je skupaj z vsemi
svojimi izračuni videti nenavadno
neumen in kratkoviden, saj je v tistih
izračunih pozabil na neko resnično
dejstvo: da je njegova duša hrepenela
po nečem večjem od dobrin in užitka
in da se bo nekega dne znašel pred
Bogom.«[1] Ta človek se ni zavedal, da
je smisel njegovega življenja
navsezadnje v ljubezni do Boga in
bližnjega. Zaradi tega, ko je imel
priložnost storiti nekaj za druge, ni
bil sposoben misliti dlje od sebe.
Globoko v sebi ni vedel, »kakšne

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rembrandt_-_The_Parable_of_the_Rich_Fool.jpg


stvari v resnici so«; ni mogel
udejanjati dobrega, kajti »dobro je
tisto, kar je skladno z resničnostjo«.[2]

Zato je neumnež. Zato je nerazumen.

Lažna razumnost

Razumnost je krepost, ki naše
delovanje povezuje z resničnostjo:
razumen je človek, ki se mu stvari 
zdijo takšne, kot v resnici so. Na
osnovi te povezave z resničnostjo nas
ta krepost vodi k izbiri primernih
sredstev za dosego nekega dobrega
cilja in k njihovi uporabi. Z drugimi
besedami, razumnost ne sprejme
kateregakoli cilja kot dobrega. Zato
se moramo, kot je govoril sveti
Jožefmarija, vedno spraševati:
»Čemú razumnost?«[3] In odgovoriti:
da bi ljubili Boga in druge. Kot je
zapisal sveti Avguštin, »razumnost je
ljubezen, ki zna razločevati, kaj nam
koristi na poti k Bogu in kaj lahko
vodi proč od njega«.[4]



Razumnost morata spremljati vera in
ljubezen, da se ne bi izrodila v katero
izmed svojih karikatur. Dejansko
obstajata dve lažni razumnosti. Na
eni strani je preprosto »meseno
mišljenje« (Rim 8,6), razumnost
nekoga, ki gleda le na užitke in čutne
dobrine ter išče samo to uživanje in
posedovanje, ne da bi mu bilo mar za
druge, pomembnejše cilje.[5] To
imenuje razumnost, vendar z njo
postaja še bolj zverinski, ali kot pravi
Mefisto v znamenitem Goethejevem
delu: »Veli mu pamet, pa ga rabi
zgolj, da od živali je živalski bolj.«[6]

Na drugi strani pa imamo »zvitost«:
spretnost človeka, da najde sredstva
za dosego sprevrženega cilja. Ta slabi
cilj ni nujno čutne narave, kot da bi
bil užitek sam po sebi kaj slabega;
lahko gre denimo za sebično iskanje
lastne varnosti brez oziranja na
potrebe drugih,[7] kot je to v primeru
bogataša iz naše prilike.



Prava razumnost, uči Katekizem
Katoliške Cerkve, »disponira
praktični razum, da v vsaki okoliščini
razbere, kaj je za nas resnično dobro
in izbere pravilna sredstva za
njihovo izvršitev«.[8] To resnično
dobro ni omejeno na čutne dobrine,
temveč vključuje celotno osebo; je
dobro, ki izhaja iz resnice stvari
samih in ne le iz mojih želja. To
dobro je v tem, da dajemo vsakomur,
kar mu gre, da vztrajamo na poti, ki
nas bo osrečila – na poti svetosti,
ljubezni, zvestobe –, kljub težavam, s
katerimi se srečujemo; je veselje ob
čutnih užitkih v sozvočju z resnico
nas samih.

Ta definicija razumnosti govori o
nekem razločevanju in neki izbiri. Za
prvo – razločevanje resničnega
dobrega – moramo izpopolniti svojo
voljo in srce, da bosta ljubila in si
želela resnično dobro. To dosežemo z
drugimi krepostmi, zlasti s
pravičnostjo, pa tudi s srčnostjo in



zmernostjo. Moralne kreposti
namreč razumnosti kažejo, kaj je
dobro: samo z njihovo pomočjo se
lahko usmeri k dobrim ciljem in
»izbere pravilna sredstva« za njihovo
uresničitev. Obenem pa v opredelitvi
kateregakoli krepostnega dejanja
nastopa razumnost kot merilo, kajti
razumnost je tista, ki dejanje
povezuje z resničnostjo ter se tukaj
in zdaj odloča o srednji, najodličnejši
poti med dvema slabima
skrajnostma. Torej je razumnost tako
predpogoj za rast drugih moralnih
kreposti kot tudi njihova posledica. Je
kakor krepostni krog. Zato sta tako
pomembna vzgoja in okolje, v
katerem živimo: tam se naučimo
ljubiti in okušati resnično dobro, ne s
pomočjo umovanja, temveč tako, da
se poistovetimo s tistimi, ki jih
imamo radi.

Preudarjanje: ustavi se in razmisli



Sveti Tomaž Akvinski v podrobnem
preučevanju razumnosti razlikuje tri
dejanja: premislek, odločitev in
ukrepanje. Prvi dve se nahajata le v
našem umu, tretje pa nas vodi k
delovanju.[9] Ta tri dejanja lahko
jasno opazimo v nekih drugih
Jezusovih besedah: v priliki o
nespametnih in preudarnih devicah,
kjer Gospod nebeško kraljestvo
primerja z nekim običajem iz
judovskega poročnega slavja (prim.
Mt 25,1-13).

Pri obredu, o katerem govori prilika,
so nevesto ob spoštovanju določenih
formalnosti pospremili na ženinov
dom. V večernih urah, običajno v
sredo ob sončnem zahodu, so se
gostje zabavali pri nevesti doma.
Malo pred polnočjo je ponavadi
prispel ženin s svojimi najbližjimi
prijatelji, da bi se srečal z bodočo
ženo. Povabljeni so ga pričakali in
pozdravili v soju sveč. V spomin na
judovske javne slovesnosti je bilo v



navadi, da je deset žena pričakalo
ženina s svetilkami, ki so jih držale
na palicah. To je tistih deset devic, o
katerih Jezus pravi, da so »vzele
svoje svetilke« in »šle ženinu
naproti«. V soju teh svetilk naj bi
tedaj celotna druščina odšla na dom
ženinovega očeta, kjer naj bi bil
potem opravljen obred zakona.

Vendar pa niso bile vse na to enako
pripravljene: »Pet izmed njih je bilo
nespametnih in pet preudarnih.
Nespametne so vzele svoje svetilke,
niso pa s seboj vzele olja. Preudarne
pa so s svetilkami vred vzele v
posodicah olje.« Slednje so znale
stvari predvideti: spomnile so se, da
v takih primerih ženin pride šele
okoli polnoči; preračunale so, da
njihove svetilke ne bodo tako dolgo
gorele (premislek); sklenile so vzeti s
seboj posodice z rezervnim oljem,
čeprav je bilo to dodatno breme
nekoliko neprijetno (odločitev); in
nazadnje so to tudi storile



(ukrepanje). Po drugi strani pa si
nespametne, čeprav so morda slišale
preudarne device govoriti o tem
problemu in jih celo videle, kako so
šle po posodice z oljem, niso želele
zapletati življenja. Prepustile so se
prenagljenosti in hitenju, da bi čim
prej prispele do nevestinega doma;
premamile so jih igre in smeh in ob
vsem tem niso več kaj dosti
razmišljale. Zdi se, da so nespametne
device v priliki ravnale nerazumno
predvsem zato, ker si niso vzele časa
za razmislek in so se prepustile
nepremišljenosti.

Na koncu se je zgodilo, kar je bilo
pričakovati: »Ker se je ženin mudil,
so vse podremale in zaspale.
Opolnoči pa je nastalo vpitje: Glejte,
ženin! Pojdite mu naproti!« Tedaj
mladenke vstanejo in prižgejo svoje
svetilke, toda nespametne ugotovijo,
da njihove že ugašajo, ker jim
zmanjkuje olja. Nato prosijo
razumne, naj jim ga posodijo, česar



pa te ne storijo ravno zato, ker so
razumne: »Verjetno ga ne bo dovolj
za nas in vas. Pojdite raje k
prodajalcem in si ga kupite,« jim
odgovorijo. Toda medtem ko gredo
kupovat, pride ženin, vzame nevesto
in začne se sprevod do njegove hiše,
pri katerem ga nazadnje spremlja le
pet razumnih devic s prižganimi
svetilkami ter množica, ki poje in
pleše. Tako dospejo do hiše, vrata se
zaprejo in začne se gostija. Ko pride
onih pet nespametnih devic, je že
prepozno. Čeprav milo prosijo:
»Gospod, gospod, odpri nam!« dobijo
nadvse osoren odgovor: »Resnično,
povem vam: Ne poznam vas!«

Lahko se vprašamo: zakaj Jezus
nekatere imenuje preudarne, druge
pa nespametne? Ob tej priliki lahko
na vprašanje odgovorimo s pomočjo
treh stopenj razumnega ravnanja,
vendar med temi še posebej izstopa
prva: premislek. Da bi ravnali dobro,
se je treba ustaviti in razmisliti o



situaciji, pozorno in v zvestobi
prisluhniti temu, kar stvari so; si
priklicati v spomin podobne primere,
da bi se učili iz izkušenj; pustiti, da
nam drugi – razumni ljudje –
svetujejo, kajti, kot ponovno pravi
sveti Tomaž, »v tem, kar se tiče
razumnosti, nihče samemu sebi v
vsem ne zadošča«.[10] In slednjič je
treba biti pozoren na spreminjajoče
se okoliščine, zaradi katerih je morda
priporočljivo prilagoditi načrt in
sprejeti novo odločitev, da bi dosegli
načrtovano dobro. Skratka, gre za
poznavanje stvarnosti, ki je nujen
pogoj za udejanjanje dobrega. Dober
namen ali dobra volja nista dovolj:
treba je biti v resnici, kajti samo
»resnica vas bo osvobodila« (Jn 8,31).

Sveti Jožefmarija nas je spodbujal,
naj skrbno preučimo zadeve, preden
sprejmemo odločitev, naj
prisluhnemo vsem vpletenim
stranem in se izogibamo
prenagljenosti: »Nujne stvari lahko



počakajo,« je govoril, »zelo nujne
stvari pa morajo počakati.«[11]

Opozarjal je na potrebo, da v molitvi
prosimo za nasvet Svetega Duha,
kajti »resnična razumnost je vedno
pozorna na božje namige«.[12]

Svetoval je tudi, naj se obrnemo na
druge, ki nam lahko pomagajo, na
primer na duhovnega voditelja ali na
tiste, ki z nami delijo odgovornost za
neko odločitev. V tem procesu
tehtanja je ponižnost ključnega
pomena, da bi se mogli odpreti
resnici, da bi se, kolikor je le mogoče,
približali resničnosti stvari.

Odločitev: izbira poti

Za ponazoritev odločitve, drugega
koraka v procesu razumnosti, nam
lahko koristi poročilo evangelista
Marka o velikonočnem jutru. Marija
Magdalena in druge žene so nakupile
dišav za maziljenje Jezusovega telesa
ter se navsezgodaj odpravile na pot,
pri tem pa so med seboj govorile:



»Kdo nam bo odvalil kamen od
vhoda v grob?« (Mr 16,3). Čeprav
niso uspele najti rešitve za vse
težave, ki so jih čakale, je ljubezen do
Jezusa te žene spodbudila k pravilni,
razumni odločitvi: sklenejo ukrepati
na podlagi podatkov, ki jih imajo.
»Tisto je bil ogromen kamen,«
pripominja sveti Jožefmarija. »Tako
se običajno dogaja. Takoj vidimo
težave, toda če je prisotna ljubezen,
se ob teh ovirah ne ustavimo: v
ospredje stopijo drznost, odločnost,
pogum: kar je treba storiti, se stori!
Kdo bo odstranil tisti kamen? Same
tega ne zmorejo; in vendar gredo
naprej proti grobu. Sin moj, kako je
kaj s tvojo in mojo omahljivostjo? Je
v naju tista sveta odločenost, ali pa
morava priznati, da naju je sram, ko
premišljujeva o odločenosti,
neustrašnosti, drznosti teh žena? Ko
so prišle h grobu, ‘so videle, da je
kamen odvaljen’ (Mr 16,4). To se
vedno zgodi. Ko se odločimo, da



bomo naredili, kar moramo storiti, se
težave zlahka premagajo.«[13]

Premislek, to prvo dejanje
razumnosti, ne sme trajati v
nedogled. V nekem trenutku ga
moramo zaključiti in se odločiti.
Neodločnost je namreč druga oblika
nerazumnosti, zaradi katere
predhodni razmislek postane
brezploden: nima smisla razločevati
o tem, katero bi bilo najkrepostnejše
ravnanje, če se nazadnje za to ne
odločim, bodisi ker se mi ne ljubi,
bodisi ker nisem prav razpoložen,
ker se bojim, kaj bodo rekli ljudje,
ker me je strah narediti napako, ali iz
kateregakoli drugega razloga. Nič mi
ne koristi, da vem, kaj je najboljše, če
se za to ne odločim. »Jutri! – včasih je
previdnost, večkrat pa prislov
premaganih,«[14] je še dejal sveti
Jožefmarija. Razumen človek ne
pričakuje gotovosti tam, kjer je ne
more biti; nasprotno, »raje
dvajsetkrat zgreši, kakor pa da bi se



udobno držal ob strani«.[15] Ne
sprejeti odločitve marsikdaj pomeni
nerazumnost, saj bo potem namesto
nas preprosto odločil čas ali pa drugi,
pri čemer bo možnost za pravilno
odločitev najbrž manjša. Razumen
človek se ne pretvarja, da ima vse
popolnoma pod nadzorom: priznava
svojo omejenost in zaupa v Boga,
kajti to je tisto najbolj resnično.

Jezusov zgled je zgovoren. V
evangeliju nam je predstavljen kot
nekdo, ki pozna stvarnost, svojo
usodo, svoje resnično dobro:
preudarno čaka na prihod svoje ure.
V Kani na primer reče svoji materi:
»Moja ura še ni prišla« (Jn 2,4).
Pozneje nam evangelist Janez
dvakrat spregovori o tem, kako si
utira pot skozi množico, »ker njegova
ura še ni prišla« (Jn 7,30; 8,20). V
nekaterih trenutkih celo vidimo, da
se njegove želje in čustva ne ujemajo
(prim. Mt 26,39), vendar kljub vsemu
izbere dobro. Tisti vzklik »Vstanite,



pojdimo« (Mt 26,46), preden ga
primejo na vrtu Getsemani, je
razumna izbira, junaško razumna.

Ukrepanje: prehod k dejanju

Na koncu govora na gori Jezus poda
nekaj opozoril, med katerimi je tudi
naslednja prispodoba razumnega
človeka: »Zato je vsak, ki posluša te
moje besede in jih uresničuje,
podoben preudarnemu možu, ki je
zidal svojo hišo na skalo. […] Kdor pa
te moje besede posluša in jih ne
uresničuje, je podoben
nespametnemu možu, ki je zidal hišo
na pesku« (Mt 7,24-26). Razlika med
razumnim in nespametnim človekom
je tukaj v dejanskem uresničevanju
tega, kar se je naučil. Ni namreč
dovolj razmišljati in se odločati:
treba je preiti k dejanjem. V tem je
tretji in zadnji moment prave
razumnosti, ukrepanje oziroma
izvršitev, za katero sveti Tomaž
pravi, da je najpomembnejša, kajti



nič ne koristi, če poznamo pot, ki je
potem ne prehodimo.[16] Človek je
lahko nerazumen ne samo zaradi
prenagljenosti ali neodločnosti,
ampak tudi – in to je bolj pogosto, kot
se zdi – zaradi ustavljanja pred
ovirami ali zaradi malomarnega
opuščanja tega, kar bi moral storiti,
in do takšne opustitve marsikdaj
pride zaradi nečesa tako preprostega,
kot je gola pozabljivost.

»Treba je razmisliti v miru in
ukrepati naglo,« tako je sveti
Jožefmarija nekoč svetoval
blaženemu Álvaru del Portillu.[17] S
tem načelom ga je hotel po eni strani
vnaprej opozoriti na napake, do
katerih prihaja zaradi prenagljenosti,
po drugi strani pa je želel tudi
izpostaviti, da bi bilo nerazumno, če
bi po nepotrebnem odlašal z
odločitvijo in njenim uresničenjem.
Drznost ni nerazumnost. Še več, če
gre za resnično drznost, je to tudi
resnična razumnost. »Stôri, kar je



treba storiti … brez omahovanja …
brez ozirov … Brez tega tudi Cisneros
ne bi bil Cisneros in ne Teresa de
Ahumada sveta Terezija … pa tudi
Iñigo de Loyola ne sveti Ignacij … Bog
in drznost!«[18]

Nepotrebno odlašanje z
izvrševanjem tega, kar je bilo
odločeno, lahko škoduje tudi drugim,
zlasti če ima nekdo nalogo vzgajanja
ali vodenja, na primer starši v
odnosu do otrok ali vodja do svojih
podrejenih. Potrebna je srčnost za
premagovanje strahov in skušnjav, ki
nam ponujajo najudobnejšo rešitev,
ali pa pretirane navezanosti na
lastno podobo. To je prav dobro
izpostavljeno v nekem pismu, s
katerim je sveta Katarina Sienska
pozvala papeža Gregorja XI., naj
zaustavi razuzdanost nekaterih
cerkvenih dostojanstvenikov:
»Tovrstno popuščanje, porojeno iz
samoljubja in ljubezni do
sorodnikov, prijateljev in do



zemeljskega miru, je v resnici
najslabša okrutnost, kajti če rane ne
očistimo z razbeljenim železom in
skalpelom, se okuži in naposled
privede do smrti. Če bolnika zgolj
negujemo z mazili, je to morda zanj
prijetno, vendar na ta način ne bo
ozdravel.«[19]

Seveda pa drznost, združena z
resnično razumnostjo, ni v nasprotju
z iskanjem najprimernejšega
trenutka za uresničitev tega, kar je
bilo odločeno, pri čemer je vselej
potrebno gledati na ljubezen in
blagor ljudi. Včasih je treba
potrpežljivo čakati. V drugih
primerih pa čakati ni dobro, ker bi to
povzročilo še slabše posledice, ker za
to dejanje morda ne bo druge
priložnosti ali pa iz drugih razlogov.
Razumen človek je tisti, ki tukaj in
zdaj zmore »zanesljivo oceniti, ali bo
določeno dejanje res pot k
uresničenju cilja«.[20] V vsakem
primeru pa bo le izvršitev tega, kar je



bilo odločeno po razumnem
premisleku, v nas uresničila tisto
globoko Jezusovo željo (Mt 5,16):
»Takó naj vaša luč sveti pred ljudmi,
da bodo videli vaša dobra dela in
slavili vašega Očeta, ki je v nebesih.«

[1] Joseph Ratzinger, Mirar a Cristo,
Edicep, Valencia 2005, str. 20–22.

[2] Josef Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 1976,
str. 16.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
85.

[4] Sv. Avguštin, De moribus Eccesiae,
I, 15, 25.

[5] Prim. sv. Tomaž Akvinski, Teološka
suma, II-II, q. 47, a. 13, res.



[6] J. W. Goethe, Faust, Prolog v
nebesih.

[7] Prim. sv. Tomaž Akvinski, Teološka
suma, II-II, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Katekizem Katoliške cerkve, št.
1806.

[9] Teološka suma, II-II, q. 47, a. 8, res.

[10] Joseph Pieper, Razumnost in
pravičnost, str. 22.

[11] Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid 2000,
str. 165.

[12] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
87.

[13] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
meditacije, 29. 3. 1959.

[14] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 251.

[15] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
88.



[16] Prim. Teološka suma, II-II, q. 47, a.
8, res.

[17] Pismo Álvaru del Portillu, 28. 2.
1949, citirano v: Andrés Vázquez de
Prada, Ustanovitelj Opus Dei, 3.
knjiga, str. 139.

[18] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de Siena,
Encuentro, Madrid, 1999, str. 172.

[20] Joseph Pieper, Razumnost in
pravičnost, str. 24.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-

premislek-odlocitev-ukrepanje/ (14. Jan.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-premislek-odlocitev-ukrepanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-premislek-odlocitev-ukrepanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-premislek-odlocitev-ukrepanje/

	Zelo človeški, zelo božji (6) – Premislek, odločitev, ukrepanje

