opusdei.org

Zelo clovesKki, zelo

bozji (6) - Premislek,
odlocCitev, ukrepanje

Postanek za razmislek, izbira
poti, ukrepanje. Trije klju¢ni
koraki, na katerih sloni
razumnost, krepost, ki je
potrebna za udejanjanje
dobrega v edinem resnicnem
prostoru: tukaj in zdaj.

15. Apr. 2024

Na neki znameniti sliki, ki jo hranijo
v Berlinu, je Rembrandt leta 1627
upodobil starca, sedeCega za mizo v



poltemi. Okoli njega je nakopicena
njegova lastnina, zlati kovanci in
raznorazni predmeti. Med temi je
tudi Zepna ura: kakor svarilo, da se
njegov Cas izteka. Starec si zaradi
slabovidnosti pomaga z ocali, mizo in
svoje imetje pa osvetljuje s sveco, ki
jo pokriva z desno roko: ta negotova
svetloba je kot nit Zivljenja, ki bo
kmalu ugasnilo.

Tako si je ta veliki umetnik
predstavljal priliko, ki jo je Jezus
nekocC povedal pred vectisoCglavo
mnozico: »Nekemu bogatemu
Cloveku je polje dobro obrodilo, zato
je v sebi razmisljal: ‘Kaj naj storim,
ker nimam kam spraviti svojih
pridelkov?’ Rekel je: ‘Tole bom storil.
Podrl bom svoje kascCe in zgradil
vecje. Vanje bom spravil vse svoje
zito in dobrine. Tedaj bom rekel svoji
dusi: ‘Dusa, veliko dobrin imas,
shranjenih za vrsto let. Pocivaj, jej,
pij in bodi dobre volje.’ Bog pa mu je
rekel: ‘Neumnez! To noc¢ bodo terjali



tvojo dusSo od tebe, in kar si pripravil,
¢igavo bo?’ Tako je s tistim, ki sebi
nabira zaklade, ni pa bogat pred
Bogom« (Lk 12,16-21).

Bog sam pravi, da je ta bogata$
neumen, nespameten. »Clovek, ki so
ga vsi poznali kot inteligentnega in
uspesnega, je v oCeh Boga bedak:
‘neumne?’ ga imenuje. Ob tem, kar je
zares pristno, je skupaj z vsemi
svojimi izracuni videti nenavadno
neumen in kratkoviden, saj je v tistih
izraCunih pozabil na neko resni¢no
dejstvo: da je njegova dusa hrepenela
po neCem vecjem od dobrin in uzitka
in da se bo nekega dne znaSel pred
Bogom.«" Ta ¢lovek se ni zavedal, da
je smisel njegovega Zivljenja
navsezadnje v lJjubezni do Boga in
bliznjega. Zaradi tega, ko je imel
priloZnost storiti nekaj za druge, ni
bil sposoben misliti dlje od sebe.
Globoko v sebi ni vedel, »kaksne


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rembrandt_-_The_Parable_of_the_Rich_Fool.jpg

stvari v resnici so«; ni mogel
udejanjati dobrega, kajti »dobro je
tisto, kar je skladno z resni¢nostjo«.”
Zato je neumnez. Zato je nerazumen.

LaZzna razumnost

Razumnost je krepost, ki nase
delovanje povezuje z resni¢nostjo:
razumen je ¢lovek, ki se mu stvari
zdijo taksne, kot v resnici so. Na
osnovi te povezave z resni¢nostjo nas
ta krepost vodi Kk izbiri primernih
sredstev za dosego nekega dobrega
cilja in k njihovi uporabi. Z drugimi
besedami, razumnost ne sprejme
kateregakoli cilja kot dobrega. Zato
se moramo, kot je govoril sveti
JoZefmarija, vedno sprasSevati:
»Cemu razumnost?«® In odgovoriti:
da bi Jjubili Boga in druge. Kot je
zapisal sveti Avgustin, »razumnost je
ljubezen, ki zna razlocCevati, kaj nam
koristi na poti k Bogu in kaj lahko
vodi pro¢ od njega«.”



Razumnost morata spremljati vera in
ljubezen, da se ne bi izrodila v katero
izmed svojih karikatur. Dejansko
obstajata dve lazni razumnosti. Na
eni strani je preprosto »meseno
miSljenje« (Rim 8,6), razumnost
nekoga, ki gleda le na uzitke in ¢utne
dobrine ter iSCe samo to uzivanje in
posedovanje, ne da bi mu bilo mar za
druge, pomembnejse cilje.” To
imenuje razumnost, vendar z njo
postaja Se bolj zverinski, ali kot pravi
Mefisto v znamenitem Goethejevem
delu: »Veli mu pamet, pa ga rabi
zgolj, da od Zivali je Zivalski bolj.«*®
Na drugi strani pa imamo »zvitost«:
spretnost ¢loveka, da najde sredstva
za dosego sprevrzenega cilja. Ta slabi
cilj ni nujno ¢utne narave, kot da bi
bil uzitek sam po sebi kaj slabega;
lahko gre denimo za sebic¢no iskanje
lastne varnosti brez oziranja na
potrebe drugih,” kot je to v primeru
bogatasa iz naSe prilike.



Prava razumnost, uci Katekizem
Katoliske Cerkve, »disponira
prakti¢ni razum, da v vsaki okoliS¢ini
razbere, kaj je za nas resni¢no dobro
in izbere pravilna sredstva za
njihovo izvrsitev«.® To resni¢no
dobro ni omejeno na Cutne dobrine,
temvec vkljucCuje celotno osebo; je
dobro, ki izhaja iz resnice stvari
samih in ne le iz mojih Zelja. To
dobro je v tem, da dajemo vsakomur,
kar mu gre, da vztrajamo na poti, ki
nas bo osrecila — na poti svetosti,
ljubezni, zvestobe —, kljub teZavam, s
katerimi se sreCujemo; je veselje ob
Cutnih uzitkih v sozvocju z resnico
nas samih.

Ta definicija razumnosti govori o
nekem razloCevanju in neki izbiri. Za
prvo - razloCevanje resni¢nega
dobrega — moramo izpopolniti svojo
voljo in srce, da bosta ljubila in si
zelela resni¢no dobro. To doseZemo z
drugimi krepostmi, zlasti s
pravicnostjo, pa tudi s sr¢nostjo in



zmernostjo. Moralne kreposti
namrec razumnosti kazejo, kaj je
dobro: samo z njihovo pomocjo se
lahko usmeri k dobrim ciljem in
»izbere pravilna sredstva« za njihovo
uresnicitev. Obenem pa v opredelitvi
kateregakoli krepostnega dejanja
nastopa razumnost kot merilo, kajti
razumnost je tista, ki dejanje
povezuje z resnicnostjo ter se tukaj
in zdaj odloca o srednji, najodli¢nejsi
poti med dvema slabima
skrajnostma. Torej je razumnost tako
predpogoj za rast drugih moralnih
kreposti kot tudi njihova posledica. Je
kakor krepostni krog. Zato sta tako
pomembna vzgoja in okolje, v
katerem Zivimo: tam se nauc¢imo
ljubiti in okusSati resni¢no dobro, ne s
pomocjo umovanja, temvec tako, da
se poistovetimo s tistimi, ki jih
imamo radi.

Preudarjanje: ustavi se in razmisli



Sveti Tomaz Akvinski v podrobnem
preucCevanju razumnosti razlikuje tri
dejanja: premislek, odlocCitev in
ukrepanje. Prvi dve se nahajata le v
nasem umu, tretje pa nas vodi k
delovanju.” Ta tri dejanja lahko
jasno opazimo v nekih drugih
Jezusovih besedah: v priliki o
nespametnih in preudarnih devicah,
kjer Gospod nebesko kraljestvo
primerja z nekim obicajem iz
judovskega porocnega slavja (prim.
Mt 25,1-13).

Pri obredu, o katerem govori prilika,
so nevesto ob spostovanju dolocenih
formalnosti pospremili na Zeninov
dom. V veCernih urah, obicajno v
sredo ob son¢nem zahodu, so se
gostje zabavali pri nevesti doma.
Malo pred polnocjo je ponavadi
prispel Zenin s svojimi najblizjimi
prijatelji, da bi se srecal z bodoco
zeno. Povabljeni so ga pricakali in
pozdravili v soju svec. V spomin na
judovske javne slovesnosti je bilo v



navadi, da je deset Zena pricakalo
Zenina s svetilkami, ki so jih drZale
na palicah. To je tistih deset devic, o
katerih Jezus pravi, da so »vzele
svoje svetilke« in »$le Zeninu
naproti«. V soju teh svetilk naj bi
tedaj celotna druscina odsla na dom
Zeninovega ocCeta, kjer naj bi bil
potem opravljen obred zakona.

Vendar pa niso bile vse na to enako
pripravljene: »Pet izmed njih je bilo
nespametnih in pet preudarnih.
Nespametne so vzele svoje svetilke,
niso pa s seboj vzele olja. Preudarne
pa so s svetilkami vred vzele v
posodicah olje.« Slednje so znale
stvari predvideti: spomnile so se, da
v takih primerih Zenin pride Sele
okoli polnoci; preracunale so, da
njihove svetilke ne bodo tako dolgo
gorele (premislek); sklenile so vzeti s
seboj posodice z rezervnim oljem,
Ceprav je bilo to dodatno breme
nekoliko neprijetno (odlocitev); in
nazadnje so to tudi storile



(ukrepanje). Po drugi strani pa si
nespametne, ceprav so morda sliSale
preudarne device govoriti o tem
problemu in jih celo videle, kako so
Sle po posodice z oljem, niso Zelele
zapletati Zivljenja. Prepustile so se
prenagljenosti in hitenju, da bi ¢im
prej prispele do nevestinega doma;
premamile so jih igre in smeh in ob
vsem tem niso vec kaj dosti
razmiSljale. Zdi se, da so nespametne
device v priliki ravnale nerazumno
predvsem zato, ker si niso vzele ¢asa
za razmislek in so se prepustile
nepremisljenosti.

Na koncu se je zgodilo, kar je bilo
pricakovati: »Ker se je Zenin mudil,
so vse podremale in zaspale.
Opolnodi pa je nastalo vpitje: Glejte,
Zenin! Pojdite mu naproti!« Tedaj
mladenke vstanejo in prizgejo svoje
svetilke, toda nespametne ugotovijo,
da njihove Ze ugasajo, ker jim
zmanjkuje olja. Nato prosijo
razumne, naj jim ga posodijo, Cesar



pa te ne storijo ravno zato, ker so
razumne: »Verjetno ga ne bo dovolj
za nas in vas. Pojdite raje k
prodajalcem in si ga kupite,« jim
odgovorijo. Toda medtem ko gredo
kupovat, pride Zenin, vzame nevesto
in zaCne se sprevod do njegove hiSe,
pri katerem ga nazadnje spremlja le
pet razumnih devic s prizganimi
svetilkami ter mnoZica, ki poje in
pleSe. Tako dospejo do hiSe, vrata se
zaprejo in zacne se gostija. Ko pride
onih pet nespametnih devic, je Ze
prepozno. Ceprav milo prosijo:
»Gospod, gospod, odpri nam!« dobijo
nadvse osoren odgovor: »Resnicno,
povem vam: Ne poznam vas!«

Lahko se vpraSamo: zakaj Jezus
nekatere imenuje preudarne, druge
pa nespametne? Ob tej priliki lahko
na vprasanje odgovorimo s pomocjo
treh stopenj razumnega ravnanja,
vendar med temi Se posebej izstopa
prva: premislek. Da bi ravnali dobro,
se je treba ustaviti in razmisliti o



situaciji, pozorno in v zvestobi
prisluhniti temu, kar stvari so; si
priklicati v spomin podobne primere,
da bi se ucili iz izkuSenj; pustiti, da
nam drugi — razumni ljudje -
svetujejo, kajti, kot ponovno pravi
sveti Tomaz, »v tem, kar se tice
razumnosti, nihée samemu sebi v
vsem ne zado$¢a«."” In slednjic je
treba biti pozoren na spreminjajoce
se okoliSCine, zaradi katerih je morda
priporocljivo prilagoditi nacrt in
sprejeti novo odlocitev, da bi dosegli
nacrtovano dobro. Skratka, gre za
poznavanje stvarnosti, ki je nujen
pogoj za udejanjanje dobrega. Dober
namen ali dobra volja nista dovolj:
treba je biti v resnici, kajti samo
»resnica vas bo osvobodila« (Jn 8,31).

Sveti JoZefmarija nas je spodbujal,
naj skrbno preucimo zadeve, preden
sprejmemo odlocitev, naj
prisluhnemo vsem vpletenim
stranem in se izogibamo
prenagljenosti: »Nujne stvari lahko



pocakajo,« je govoril, »zelo nujne
stvari pa morajo pocakati.«""
Opozarjal je na potrebo, da v molitvi
prosimo za nasvet Svetega Duha,
kajti »resni¢na razumnost je vedno
pozorna na boZje namige«."
Svetoval je tudi, naj se obrnemo na
druge, ki nam lahko pomagajo, na
primer na duhovnega voditelja ali na
tiste, ki z nami delijo odgovornost za
neko odlocitev. V tem procesu
tehtanja je poniZznost kljunega
pomena, da bi se mogli odpreti
resnici, da bi se, kolikor je le mogoce,
priblizali resni¢nosti stvari.

Odlocitev: izbira poti

Za ponazoritev odlocitve, drugega
koraka v procesu razumnosti, nam
lahko koristi porocilo evangelista
Marka o velikono¢nem jutru. Marija
Magdalena in druge Zene so nakupile
diSav za maziljenje Jezusovega telesa
ter se navsezgodaj odpravile na pot,
pri tem pa so med seboj govorile:



»Kdo nam bo odvalil kamen od
vhoda v grob?« (Mr 16,3). Ceprav
niso uspele najti reSitve za vse
tezave, ki so jih Cakale, je ljubezen do
Jezusa te Zene spodbudila k pravilni,
razumni odlocitvi: sklenejo ukrepati
na podlagi podatkov, ki jih imajo.
»Tisto je bil ogromen kamen,«
pripominja sveti Jozefmarija. »Tako
se obiCajno dogaja. Takoj vidimo
teZave, toda Ce je prisotna ljubezen,
se ob teh ovirah ne ustavimo: v
ospredje stopijo drznost, odlo¢nost,
pogum: kar je treba storiti, se stori!
Kdo bo odstranil tisti kamen? Same
tega ne zmorejo; in vendar gredo
naprej proti grobu. Sin moj, kako je
kaj s tvojo in mojo omabhljivostjo? Je
Vv naju tista sveta odlocenost, ali pa
morava priznati, da naju je sram, ko
premisljujeva o odloCenosti,
neustrasnosti, drznosti teh Zena? Ko
so prisle h grobu, ‘so videle, da je
kamen odvaljen’ (Mr 16,4). To se
vedno zgodi. Ko se odlo¢imo, da



bomo naredili, kar moramo storiti, se
teZave zlahka premagajo.«*”

Premislek, to prvo dejanje
razumnosti, ne sme trajati v
nedogled. V nekem trenutku ga
moramo zakljuciti in se odlociti.
Neodloc¢nost je namrec¢ druga oblika
nerazumnosti, zaradi katere
predhodni razmislek postane
brezploden: nima smisla razloCevati
o tem, katero bi bilo najkrepostnejSe
ravnanje, Ce se nazadnje za to ne
odloc¢im, bodisi ker se mi ne ljubi,
bodisi ker nisem prav razpoloZen,
ker se bojim, kaj bodo rekli ljudje,
ker me je strah narediti napako, ali iz
kateregakoli drugega razloga. Ni¢ mi
ne Koristi, da vem, kaj je najboljSe, Ce
se za to ne odlo¢im. »Jutri! — v€asih je
previdnost, veCkrat pa prislov
premaganih,«'* je $e dejal sveti
JoZefmarija. Razumen ¢lovek ne
pricakuje gotovosti tam, kjer je ne
more biti; nasprotno, »raje
dvajsetkrat zgresi, kakor pa da bi se



udobno drzal ob strani«." Ne
sprejeti odloCitve marsikdaj pomeni
nerazumnost, saj bo potem namesto
nas preprosto odlocil Cas ali pa drugi,
pri Cemer bo moznost za pravilno
odlocitev najbrZz manjsa. Razumen
Clovek se ne pretvarja, da ima vse
popolnoma pod nadzorom: priznava
SVojo omejenost in zaupa v Boga,
kajti to je tisto najbolj resni¢no.

Jezusov zgled je zgovoren. V
evangeliju nam je predstavljen kot
nekdo, ki pozna stvarnost, svojo
usodo, svoje resni¢no dobro:
preudarno Caka na prihod svoje ure.
V Kani na primer rece svoji materi:
»Moja ura Se ni prisla« (Jn 2,4).
Pozneje nam evangelist Janez
dvakrat spregovori o tem, kako si
utira pot skozi mnoZico, »ker njegova
ura Se ni prisla« (Jn 7,30; 8,20). V
nekaterih trenutkih celo vidimo, da
se njegove Zelje in Custva ne ujemajo
(prim. Mt 26,39), vendar kljub vsemu
izbere dobro. Tisti vzklik »Vstanite,



pojdimo« (Mt 26,46), preden ga
primejo na vrtu Getsemani, je
razumna izbira, junasko razumna.

Ukrepanje: prehod k dejanju

Na koncu govora na gori Jezus poda
nekaj opozoril, med katerimi je tudi
naslednja prispodoba razumnega
Cloveka: »Zato je vsak, ki poslusa te
moje besede in jih uresnicuje,
podoben preudarnemu mozu, Ki je
zidal svojo hiSo na skalo. [...] Kdor pa
te moje besede poslusa in jih ne
uresnicuje, je podoben
nespametnemu mozu, ki je zidal hiSo
na pesku« (Mt 7,24-26). Razlika med
razumnim in nespametnim ¢lovekom
je tukaj v dejanskem uresnicevanju
tega, kar se je naucil. Ni namrec
dovolj razmisljati in se odlocati:
treba je preiti k dejanjem. V tem je
tretji in zadnji moment prave
razumnosti, ukrepanje oziroma
izvrsitev, za katero sveti Tomaz
pravi, da je najpomembnejsa, kajti



nic ne Koristi, Ce poznamo pot, ki je
potem ne prehodimo." Clovek je
lahko nerazumen ne samo zaradi
prenagljenosti ali neodlo¢nosti,
ampak tudi - in to je bolj pogosto, kot
se zdi - zaradi ustavljanja pred
ovirami ali zaradi malomarnega
opusCanja tega, kar bi moral storiti,
in do takSne opustitve marsikdaj
pride zaradi necCesa tako preprostega,
kot je gola pozabljivost.

»Treba je razmisliti v miru in
ukrepati naglo,« tako je sveti
JoZefmarija nekoc svetoval
blaZzenemu Alvaru del Portillu.
tem nacelom ga je hotel po eni strani
vnaprej opozoriti na napake, do
katerih prihaja zaradi prenagljenosti,
po drugi strani pa je Zelel tudi
izpostaviti, da bi bilo nerazumno, Ce
bi po nepotrebnem odlasal z
odlocitvijo in njenim uresniCenjem.
Drznost ni nerazumnost. Se ve¢, ¢e
gre za resni¢no drznost, je to tudi
resni¢na razumnost. »Stori, kar je

[17] S



treba storiti ... brez omahovanja ...
brez ozirov ... Brez tega tudi Cisneros
ne bi bil Cisneros in ne Teresa de
Ahumada sveta Terezija ... pa tudi
[fiigo de Loyola ne sveti Ignacij ... Bog
in drznost!«"®

Nepotrebno odlaSanje z
izvrSevanjem tega, kar je bilo
odloceno, lahko Skoduje tudi drugim,
zlasti Ce ima nekdo nalogo vzgajanja
ali vodenja, na primer starsi v
odnosu do otrok ali vodja do svojih
podrejenih. Potrebna je srénost za
premagovanje strahov in skusnjav, ki
nam ponujajo najudobnejSo resitev,
ali pa pretirane navezanosti na
lastno podobo. To je prav dobro
izpostavljeno v nekem pismu, s
katerim je sveta Katarina Sienska
pozvala papeza Gregorja XI., naj
zaustavi razuzdanost nekaterih
cerkvenih dostojanstvenikov:
»Tovrstno popuscanje, porojeno iz
samoljubja in ljubezni do
sorodnikov, prijateljev in do



zemeljskega miru, je v resnici
najslabsa okrutnost, kajti Ce rane ne
oCistimo z razbeljenim Zelezom in
skalpelom, se okuZi in naposled
privede do smrti. Ce bolnika zgolj
negujemo z mazili, je to morda zanj
prijetno, vendar na ta nacin ne bo
ozdravel.«"”

Seveda pa drznost, zdruzZena z
resni¢no razumnostjo, ni v nasprotju
z iskanjem najprimernejSega
trenutka za uresnicitev tega, kar je
bilo odlocCeno, pri Cemer je vselej
potrebno gledati na ljubezen in
blagor ljudi. VCasih je treba
potrpezljivo ¢akati. V drugih
primerih pa ¢akati ni dobro, ker bi to
povzrocilo Se slabSe posledice, ker za
to dejanje morda ne bo druge
priloZnosti ali pa iz drugih razlogov.
Razumen Clovek je tisti, ki tukaj in
zdaj zmore »zanesljivo oceniti, ali bo
doloCeno dejanje res pot k
uresnicenju cilja«.”” V vsakem
primeru pa bo le izvrSitev tega, kar je



bilo odlo¢eno po razumnem
premisleku, v nas uresnicila tisto
globoko Jezusovo Zeljo (Mt 5,16):
»Tako naj vasa luc sveti pred ljudmi,
da bodo videli vasa dobra dela in
slavili vaSega Oceta, ki je v nebesih.«

™' Joseph Ratzinger, Mirar a Cristo,
Edicep, Valencia 2005, str. 20-22.

® Josef Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 1976,
str. 16.

! Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
85.

) Sv. Avgustin, De moribus Eccesiae,
I, 15, 25.

Bl prim. sv. TomaZ Akvinski, Teoloska
suma, II-11, q. 47, a. 13, res.



1. W. Goethe, Faust, Prolog v
nebesih.

7 Prim. sv. TomaZ Akvinski, Teoloska
suma, II-11, q. 47, a. 8, ad. 3.

®1 Katekizem Katoliske cerkve, §t.
1806.

® Teoloska suma, 1I-11, q. 47, a. 8, res.

19 10seph Pieper, Razumnost in

pravicnost, str. 22.

" 1avier Echevarria, Memoria del

Beato Josemaria, Rialp, Madrid 2000,
str. 165.

"2 Sy, JoZefmarija, BoZji prijatelji, $t.
87.

131 Sy, Jozefmarija, Zapiski z
meditacije, 29. 3. 1959.

14 Sy, JoZefmarija, Pot, $t. 251.

151 Sy, Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
88.



1 prim. Teoloska suma, II-11, q. 47, a.
8, res.

17 pismo Alvaru del Portillu, 28. 2.
1949, citirano v: Andrés Vazquez de
Prada, Ustanovitelj Opus Dei, 3.
knjiga, str. 139.

"8 Sy, JoZefmarija, Pot, §t. 11.

91's. Undset, Santa Catalina de Siena,
Encuentro, Madrid, 1999, str. 172.

29 10seph Pieper, Razumnost in

pravicnost, str. 24.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-
premislek-odlocitev-ukrepanje/ (14. Jan.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-premislek-odlocitev-ukrepanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-premislek-odlocitev-ukrepanje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-6-premislek-odlocitev-ukrepanje/

	Zelo človeški, zelo božji (6) – Premislek, odločitev, ukrepanje

