
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (5) – Da bi
lahko bili prijatelji

Vsako resnično prijateljstvo
vključuje prizadevanje, da bi
vstopili v življenja drugih in jim
hkrati napravili prostor v
svojem lastnem življenju; v tem
članku si bomo ogledali nekaj
kreposti, ki nam to omogočajo.

15. Jul. 2021

Ko človek preživlja svoje poslednje
trenutke, ko odhaja »s tega sveta k
Očetu« (Jn 13,1), običajno razmišlja o



bistvenem. Njegove misli se
osredotočijo na reševanje stvari, ki
jih ne bi rad pustil nedokončanih:
morda bi želel nameniti nekaj
ljubeznivih besed svojim domačim,
napraviti obračun svojega življenja,
morda bi se skušal s kom spraviti …
Tako je tudi v Jezusovem življenju.
Uvod v njegove zadnje ure na tem
svetu je obredna večerja z njegovimi
najbližjimi. Evangeliji nam
omogočajo vpogled v te trenutke
skozi ganljive prijateljstva polne
strani, na katerih nam Gospod v
dediščino daje pričevanje o svoji
ljubezni. »V intimnosti tiste dvorane
Jezus apostolom reče: Vas sem
imenoval prijatelje (Jn 15,15). In
preko njih je to rekel vsem nam. Bog
nas ima rad, ne samo kot
ustvarjenine, temveč kot otroke,
katerim v Kristusu ponuja resnično
prijateljstvo.«[1]

Srečanje dveh intimnosti



Prijateljstvo je dvosmeren odnos, ki
raste z dajanjem in sprejemanjem.
Jezus Kristus svojim prijateljem
izroča največji možen dar: »Jaz bom
prosil Očeta in dal vam bo drugega
Tolažnika« (Jn 14,16). Toda na svoj
način pričakuje tudi vzajemnost;
prosi nas, da njegove darove
sprejmemo: »Ostanite v moji
ljubezni!« (Jn 15,9). Ne obstaja
prijateljstvo, v katerem bi bila
udeležena samo ena stran. Vsako
pristno prijateljstvo vključuje tako
prizadevanje, da bi vstopili v
življenje drugih, kot tudi to, da jim
pustimo nekaj prostora v nas samih.

To gibanje medsebojnega zbliževanja
ni vedno enostavno, kar še toliko bolj
drži, če se zaradi družbenega okolja
ali svoje lastne inercije bolj malo
obračamo k drugim, če svoj notranji
svet zapiramo pred morebitnimi
vdori ali se na druge oziramo le
toliko, kolikor nam lahko v tem
trenutku koristijo. Da bi omogočili



razvoj prijateljstva, moramo biti
pripravljeni odpreti vrata svojega
srca. To nas vsekakor naredi ranljive,
vendar nas naredi tudi bolj človeške.
Kdo še ni izkusil trenutka bližine z
drugo osebo, ko postane srečanje
dveh notranjih svetov nekaj
očitnega? Morda mislimo, da so
takšna doživetja, polna iskrenosti in
globine, značilna le za mladost.
Vendar pa je nekdo, ki se znebi
strahu pred tem, da bi odprl svojo
notranjost in v svoje srce sprejel
druge ljudi, zmožen globokih
prijateljskih stikov v katerikoli
starosti: najsibo do staršev, bratov in
sester, do otrok, moža ali žene, do
oseb, s katerimi živi v isti hiši, ali pa
do sodelavcev v službi.

Dobrohotnost in nežnost

Že od davnih časov velja, da je
prijateljstvo »vrlina, oziroma je v
tesni zvezi z vrlino; poleg tega je za
življenje nujno potrebno«.[2] Da bi se



prijateljstvo utrdilo in razvilo, je
potrebno, da prijatelja gojita
določene naravnanosti, ki so
naklonjene izmenjavi njunih
notranjih svetov. Prijateljstvo
namreč »išče dobro drugega,
vključuje medsebojno povezanost,
zaupljivost, nežnost, stanovitnost in
podobnost med prijateljema, ki se
gradi v teku življenja, ki ga delita«.[3]

Prizadevanje za dobro drugega,
znano tudi kot dobrohotnost, je
morda najpomembnejša od teh
naravnanosti. To ne pomeni, da me
zanima predvsem neka konkretna
dobrina drugega niti dobro za
drugega, ampak me zanima drugi:
želim si, da bi bil on srečen.
Dobrohotnost kaže na pristnost
naklonjenosti do naših prijateljev,
kar »pomeni priznati in potrditi jih
takšne, kakršni so, z njihovimi
problemi, s pomanjkljivostmi, z
njihovo osebno zgodbo, z njihovo
okolico in časom, da bi se približali



Jezusu. Zato je za vzpostavljanje
resničnega prijateljstva potrebno, da
razvijemo sposobnost gledanja na
druge ljudi z naklonjenostjo, da bi jih
naposled videli s Kristusovimi
očmi.«[4]

Za izboljšanje naše sposobnosti, da se
odpremo drugim, moramo pridobiti
tudi na nežnosti. V nasprotju s tem,
kar včasih ljudje mislijo, nežnost »ni
krepost šibkih, pač pa ravno
nasprotno: pomeni srčnost duha in
sposobnost pozornosti, sočutja,
resnične odprtosti do drugih«.[5]

Nežnost je rodovitna zemlja, sad
vsakodnevnega dela: v njej lahko
rasteta tovarištvo in zaupanje. »Vsak
izmed vas ima nežnosti polno srce,
kot ga imam jaz,«[6] je govoril sveti
Jožefmarija. Ta nežnost je lahko
prisotna v ljudeh, ki v veliki meri
izražajo svoja čustva, pa tudi pri bolj
introvertiranih značajih, in obema
vrstama osebnosti se je zmožna
prilagoditi. V tistih zaupnih trenutkih



zadnje večerje se Jezus zoperstavi
Petru, ki mu ne pusti umiti nog
(prim. Jn 13,6-11), obenem pa Janezu
dovoli, da mu položi glavo na prsi
(prim. Jn 13,23). Prijateljska nežnost
razume potrebe drugega, spoštuje
njegovo intimnost, njegovo osebnost;
izogiba se vdiranju in namesto tega
ponudi svojo tiho navzočnost.

Neprekinjenost in sozvočje

Druga potrebna sestavina
prijateljstva je neprekinjenost
odnosa, kajti dva notranja svetova se
ne odpreta kar naenkrat. Pomembne
stvari potrebujejo čas, da se
ukoreninijo in zrastejo v človeškem
srcu. Včasih se zdi, da smo našli 
novega najboljšega prijatelja, v
resnici pa ta odnos potrebuje še
dolgo rast. »Potrebno je veliko časa
za to, da se pogovarjamo, da smo
skupaj, da se spoznamo … Tam se
kuje prijateljstvo. Le v tej



potrpežljivosti je lahko prijateljstvo
resnično.«[7]

Prijatelji se želijo videti, biti skupaj,
si deliti tisto, kar je za vsakogar
dragoceno. Apostoli so bili radi z
Jezusom ne le zato, ker so verjeli, da
je On Mesija, ampak tudi zato, ker so
bili dobri prijatelji. Niso hodili za
Njim le zaradi zgodovinskih ali
intelektualnih prepričanj, ampak
zato, ker je Jezus postal del njihovega
življenja: »Spet vas bom videl in vaše
srce se bo veselilo in veselja vam
nihče ne bo vzel« (Jn 16,22).

Srečanja in komunikacija v teku časa
krepijo prijateljstvo do te mere, da
postane trdno, tudi če pride do
fizične oddaljenosti. Tedaj se med
prijateljema ustvari posebno
sozvočje, saj vsak spontano sporoča
drugemu o dobrih stvareh, ki
napolnjujejo njegovo življenje. Tako
človek začne ceniti, kar ceni drugi,
uživati v njegovih rečeh; in seveda ga



tudi žalostí, kar drugemu povzroča
žalost. Prijatelj drugega prijatelja
iskreno privlači, in pri tem ne gre za
prepričevanje niti za to, da bi ga
prinesel naokrog in za prijateljstvom
skrival kake druge interese.

Kreposti sožitja

Sveti Tomaž Akvinski pravi, da »med
stvarmi tega sveta ni nobene, ki bi ji
bilo vredno dati prednost pred
prijateljstvom, kajti prijateljstvo je
tisto, kar združuje krepostne ter
ohranja in povzdiguje krepost«.[8] Pot
kreposti je zaveznica prijateljskih
odnosov: tisti, ki v svojem življenju
gojijo božjo podobo, zlahka
prepoznajo drug drugega in težijo k
temu, da si to notranjo lepoto delijo.

Gotovo so nekatere kreposti še
posebej prikladne za pripravo te poti
ali za njeno rast: to so kreposti
sožitja. »Vzdušje prijateljstva –
vsakdo je poklican, da ga nosi s seboj
– je sad seštevka mnogih



prizadevanj, da bi drugim napravili
življenje prijetno. Napredovanje v
priljudnosti, veselju, potrpežljivosti,
optimizmu, rahločutnosti in v vseh
krepostih, ki sobivanje delajo
prijetno, je pomembno za to, da bi se
ljudje mogli čutiti sprejete in bi bili
srečni: ‘Prijazna beseda pridobi
veliko prijateljev, ljubezniv jezik
pridobi veliko naklonjenost’ (Sir 6,5).
Boj za izboljšanje lastnega značaja je
potrebni pogoj, da bi se lažje porajali
prijateljski odnosi.«[9]

Ni vedno lahko razločiti, katere
poteze lastne osebnosti je treba v
prijateljskem razmerju oblikovati in
katere mora prijatelj tolerirati ali
celo ljubiti. Najbrž ni treba preveč
poudarjati razlik, temveč poskušati
delati na samem sebi, to je namreč v
našem dosegu: če sem boječe narave,
bom skušal biti bolj družaben; če sem
nagnjen k močnim reakcijam, jih
bom poskušal ublažiti; če težim k
brezizraznosti, se bom trudil v večji



meri pokazati, kar čutim, itd. Tisto, s
čimer v nobenem primeru ne bi
prišli daleč, pa je vztrajanje pri
trdovratnem potrjevanju samega
sebe. Sveti Jožefmarija je vse ljudi
spodbujal, naj se izogibajo te pasti:
»Včasih se skušaš upravičevati in
zagotavljaš, da si raztresen, zmeden;
ali da si po značaju suhoparen,
zadržan. Zraven še omeniš, da zaradi
tega tudi ne poznaš globoko ljudi, s
katerimi živiš. – Poslušaj: kajne, da
ne ostaneš miren ob tem
izgovoru?«[10]

* * *

Vsako prijateljstvo je dar, ki ga
prejmemo, in ko je sprejeto, se
spremeni v dar za drugega. Takšna je
narava ljubezni: daje jo lahko le tisti,
ki jo je predtem prejel. Tudi ljubezen,
ki jo Jezus Kristus daje svojim
apostolom, pride šele po ljubezni, ki
je bila izročena Njemu: »Kakor je Oče
mene ljubil, sem tudi jaz vas



ljubil« (Jn 15,9). Da bi torej mogli biti
resnični prijatelji drugih, je – poleg
rastí v vseh krepostih, ki nam
pomagajo k odprtosti do njih –
najpomembnejše, da se poglabljamo
v to božjo ljubezen do nas. Čim bolj
raste ta zaupni odnos z Bogom, tem
bolj se širi tudi naša zmožnost ljubiti
druge. »Ljubezen do Boga in do
bližnjega sta neločljivi. Je samo ena
zapoved. Obe pa živita iz božje
ljubezni, ki nam jo podarja Bog, saj
nas je prvi vzljubil. […] Ljubezen je 
božja, ker prihaja od Boga in nas
združuje z Bogom. V tem
združitvenem procesu nas
preoblikuje v Mi, kar presega naše
ločitve in nam omogoča, da
postanemo eno, tako da bo končno
‘Bog vse v vsem’ (prim. 1 Kor
15,28).«[11]



[1] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
1. 11. 2019, št. 2.

[2] Aristotel, Nikomahova etika, 1155a.

[3] Frančišek, apost. spod. Amoris
laetitiae, št. 123.

[4] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
1. 11. 2019, št. 8.

[5] Frančišek, Homilija, 19. 3. 2013.

[6] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 15. 9. 1971.
AGP, biblioteca, P01.

[7] Frančišek, Pogovor, 13. 9. 2015.

[8] Sv. Tomaž Akvinski, Del gobierno
de los príncipes, I, X.

[9] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
1. 11. 2019, št. 9.

[10] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 755.



[11] Benedikt XVI., okr. Deus Caritas
est, št. 18.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-5-da-

bi-lahko-bili-prijatelji/ (22. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-5-da-bi-lahko-bili-prijatelji/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-5-da-bi-lahko-bili-prijatelji/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-5-da-bi-lahko-bili-prijatelji/

	Zelo človeški, zelo božji (5) – Da bi lahko bili prijatelji

