
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (4) – »Mi« kot
habitat kreposti

Naše hrepenenje, da bi bili
boljši, črpa iz vzdušja, v
katerem živimo, in obenem
uspeva v odnosu z drugimi.

9. Okt. 2023

Bog ne živi sam. Je družina, Trojica
oseb, združenih po ljubezni;
neizčrpen vir življenja, studenec, ki
se nenehno razdaja. Vsaka božja
oseba živi svobodno in popolnoma za
drugi dve ter gleda nanju v radostni



odvisnosti. V našem Bogu, je zapisal
Benedikt XVI., so trije načini bivanja:
»Biti-za (Oče), Biti-iz (Sin) in Biti-z
(Sveti Duh)«.[1] In prav takšna logika
odseva tudi v vsem, kar je prišlo iz
njegovih rok. Na prav poseben način
v človeku. Da: življenje Trojice je
vtisnjeno v globino našega bitja.
Naše bivanje je pristno človeško in
pristno božje samo takrat, ko se
odvija skladno s temi trinitaričnimi
koordinatami občestva: iz Boga in iz
drugih, z Bogom in z drugimi, za
Boga in za druge.

Vrvohodec

Vse kreposti, tudi najmanjša ali
najneznatnejša med njimi, so
usmerjene v rast občestva z drugimi.
Res je, da nas kreposti, kolikor nam
omogočajo neko obvladovanje
določenih razsežnosti nas samih,
delajo močnejše. Med seboj se
prepletajo in nas vodijo k temu, da
vedno bolj uresničujemo svojo



istovetnost. Vendar ne stremijo k
individualni popolnosti, kajti sreča
nikoli ni samostojna pot. Kreposti
nas naredijo sposobne »izražati
ljubezen: ravno tisto ljubezen, v
kateri človek-oseba postane dar in s
pomočjo tega daru uresniči sam
smisel svojega bivanja«.[2] Pristne
kreposti ne dosežemo mimo drugih
ljudi ali navkljub drugim. Prej kot to
vodi pot v obratni smeri: je pot rastí
v svobodi za druge; v svobodi, ki nam
daje, da se zavežemo, da se razdamo
ljudem okoli nas. Krepost je
navsezadnje v posedovanju samega
sebe, da bi se mogli izročiti. To je
resnična moč, resnična sposobnost.

Predstavljajmo si vrvohodca, ki se
polagoma pomika naprej po visoki
vrvi, medtem ko ga spremljajo
vznemirjeni pogledi gledalcev. Dan
za dnem opravlja isto pot, od enega
do drugega konca vrvi. V njem
prihaja do prepletanja drznosti in
opreznosti: boji se padca, vendar



obenem uživa v višini in tveganju.
Poskuša preseči svoje meje in njegov
cilj od njega zahteva temeljito
urjenje. Potrebuje neko spretnost, ki
jo bo dosegel le, če bo dan za dnem
premagoval vrtoglavico in ponavljal
vajo brez prestanka. Podobno bomo
morali tudi mi, da bi postali
krepostni ljudje, na primer urejeni
ali hvaležni, premagovati svoj odpor,
za kar je potreben čas in vaja. Katera
je naša motivacija za to, da
pospravimo svoje stvari ali da se
prijazno zahvalimo? Samo če vemo,
da nas na začetku in na koncu vrvi
čaka nekdo, ki ga imamo radi, osebe,
ki to od nas potrebujejo, se splača
tvegati in se podati nad praznino. Ne
želimo doseči le neke individualne
harmonije ali popolnosti. Vsem
krepostim je skupno neko obzorje
odprtosti za druge; so osebne,
istočasno pa vključujejo občestveno
razsežnost in utrjujejo vezi z drugimi
ljudmi.



Biti-iz: dar odvisnosti

Nekatere knjige oziroma priročniki
za samopomoč človeku ponujajo
nasvete za življenje v miru s samim
seboj ter srečo enačijo z izpolnjenim
in neodvisnim življenjem: kakor da
bi bila odvisnost od drugih nekaj
frustrirajočega in ovira za osebni
razvoj. Če pa svoj pogled usmerimo v
Sveto Trojico, razumemo, da je v
resnici drugače. Kot prvo, Bog Sin
izhaja iz Očeta in od njega prejema
vso svojo bit. Na podlagi tega
sinovstva Jezus v vsem in z veseljem
izpolnjuje Očetovo voljo (prim. Jn
4,34). Na analogen način velja tudi za
nas kot božje ustvarjenine – in še
toliko bolj, če smo prejeli krst, ki nas
včleni v Jezusovo življenje –, da ima
naše bivanje sinovski značaj.
Življenja ne dajemo sami sebi. Sem
so nas privedli drugi, ne da bi nas
predtem poznali. In iz teh sinovskih
oziroma hčerinskih odnosov – smo
božji otroci in otroci svojih staršev –



izhajajo vsi drugi človeški odnosi: ker
smo sinovi in hčere, smo bratje in
sestre in smo družina.

Na ta način v globini človeške osebe
odkrijemo neko radikalno odvisnost.
Naše bivanje se razvija iz Drugega in 
iz drugih. To dejstvo je še posebej
opazno, ko pomislimo na zakonsko
ljubezen, ki pomeni življenje v
popolni združenosti z drugo osebo in
tolikšni odvisnosti od medsebojne
naklonjenosti, da brez te osebe ne
moremo živeti. Potreba po drugih
torej ne zaduši svobode; nasprotno,
človeka naredi dragocenejšega in ga
vodi k polnejšemu veselju.
Zavedanje, da sem prejel ljubezen in
da jo lahko vračam, navda življenje s
smislom.

Poleg tega je kreposti mogoče
pridobivati le v okolju odnosov:
habitat oz. življenjski prostor
kreposti lahko opišemo z besedo
»mi«. Naša notranja razpoloženja se



oblikujejo ob stiku z drugimi. To
počnejo starši, ko svoje otroke učijo
določenih načinov obnašanja:
»Otrok, zahvali se«, ali: »daj stvari na
svoje mesto«. Ljudje rastemo po
zaslugi prejetih nasvetov, pogovorov,
ki razum razsvetlijo s trdnimi načeli.
In ko ta načela prenašamo v
življenje, se oblikujejo kreposti in to
nam pomaga razumeti, kje je dobro
in kako ga doseči.

Na tej poti se učimo tudi ob zgledu
ljudi, ki nas obdajajo. Krepostno
vzdušje v družini ali na delovnem
mestu je gojišče vrlin. Žal pa se
dogaja tudi obratno: kjer je vzdušje
zanemarjeno, je osebnostna rast
otežkočena. Ob skromnosti
domačega ognjišča se otroci učijo
zmernosti; skrbna mati bo svoje
otroke naučila ceniti drobne reči.
Enako velja med prijatelji, sodelavci
in v vsaki človeški skupnosti. Del
naše evangelizacijske naloge je, da
okoli sebe ustvarjamo okolje, ki



pomaga odkrivati in rasti na ta
način. Cerkev to počne tako, da nam
kot zgled daje življenja svetnikov:
tam ne gre za teorijo, ampak za
kreposti, utelešene v konkretni osebi;
tam vidimo, da je zares mogoče
dopustiti, da Bog in drugi vstopijo v
naše življenje.

Biti-z: veselje ob spremljanju

Sveti Duh, ki izhaja iz Očeta in Sina,
je ljubezen, ki je podeljena in poslana
človeštvu ter želi biti-z nami.[3] On je
»neizčrpni vir božjega življenja v
nas«,[4] tistega življenja, ki se lahko
razvija le v obliki medosebnega
občestva. Tako je: ljudje ne bivamo
kar tako, ampak so-bivamo; naše
življenje pomeni biti-z ljudmi okoli
nas. Samo tam, kjer je občestvo, je
življenje. Vezi, ki jih vzpostavimo z
drugimi, so marsikdaj tista sila, ki
omogoča našo lastno osebno rast.

Čeprav nam nekateri načini
mišljenja in življenja v današnjem



času ponujajo lik neodvisnega in v
nekem smislu samozadostnega
človeka, nam božja beseda govori, da
nismo brodolomci, ki svoje dni
preživljajo v osami, ampak ljudje, ki
druge potrebujejo. Sveti Pavel
Korinčane spominja, da so vsi del ene
in iste enote: »Vi pa ste Kristusovo
telo in vsak zase del telesa« (1 Kor
12,27). Povezujejo nas močne niti
milosti in ljubezni, tudi s tistimi, ki so
živeli pred nami, in s tistimi, ki nam
bodo sledili na poti k Bogu. Tako
pravi Katekizem Katoliške cerkve:
»Najmanjše od naših dejanj, ki ga
storimo v ljubezni, ima odmev v
korist vseh znotraj tiste solidarnosti z
vsemi ljudmi, živimi in mrtvimi, ki
temelji na občestvu svetnikov.«[5]

Boljši ljudje bomo postali v tolikšni
meri, kolikor bomo pomagali drug
drugemu, iz in z drugimi.

Na poti pridobivanja kreposti nismo
sami. Kot je zapisal sveti Jožefmarija,
»nihče ni prosti verz […], na neki



način si pomagamo ali pa si
škodujemo. Vsi smo členi iste
verige.«[6] Spominjal se je, kako so se
otroci pogosto kratkočasili s
postavljanjem gradov iz igralnih
kart: tiste karte so slonele druga na
drugi in skupaj so se podpirale. Na
prvo vrsto so polagali še druge karte,
ki so se opirale na tiste pod njimi;
tako so postopoma nastajali zelo
krhki gradovi, ki so se ob vsaki
napačni potezi zlahka porušili.
Podobno je tudi naše življenje
preplet odnosov in srečanj, pomeni 
biti-z drugimi: »Vaša vzajemna
slabost je tudi opora, ki vas drži
pokonci […], kot se podpirajo tudi
karte, ki se opirajo druga na
drugo.«[7]

Pravi vir veselja je, ko čutimo bližino
ljudi, ki nam nudijo svojo podporo in
ki jih tudi mi podpiramo. Spremljati
druge in imeti nekoga, ki te spremlja,
je značilnost resnično krščanskega
življenja. Pomislimo na emavška



učenca: če ne bi srečala tistega
skrivnostnega popotnika, ki jima je
odprl oči, bi ostala zaprta v svoji
zmedenosti (prim. Lk 24,13-17). Ko
nam ob strani stojijo drugi, nas to
spodbuja, da gremo naprej; oni nas
bodo znali podpreti ali dvigniti. Ko
drugim pomagamo doseči najboljšo
različico samih sebe, storimo ravno
to, kar je storil Jezus z dvema
učencema, ki sta odhajala iz
Jeruzalema. Če smo obdani z ljudmi,
ki nas imajo radi in se nanje
zanesemo, potem nam je naša rast
olajšana.

Vse kreposti imajo značaj odnosnosti,
tudi tiste, ki se zdijo bolj
individualne. Srčnost in zmernost
nas na primer prav tako usmerjata k
drugim: omogočata nam, da dobro, ki
smo ga odkrili, delimo z drugimi.
Kreposti odpirajo vrata
velikodušnemu srečanju in nam
olajšajo razdajanje samega sebe. Ni
človeka, ki bi bil kreposten, vendar



zaprt v samega sebe: to bi bila zgolj
navidezna krepost. V resnici »ni
nobene kreposti, ki bi dopuščala
sebičnost; vsaka krepost vedno vodi
k dobremu za našo dušo in duše
tistih, ki nas obdajajo«.[8]

Biti-za: veselje služenja

Oče je izvor trinitaričnega življenja.
Vse v njem je podaritev Sinu, polnost,
ki z materinsko rahločutnostjo gre in
zastonjsko izroči vse, kar ima (prim.
Mt 23,37; Ps 131,2). To božje
očetovstvo je vir vsakega očetovstva
(Ef 3,15), dar, ki ga Bog zaupa
vsakemu izmed nas, da bi bili tudi mi
vir življenja v drugih. Vsi smo
poklicani biti očetje ali matere:
učenec je sin svojega učitelja,
prijatelj je oče in sin drugega
prijatelja itd. Vsi smo otroci in hkrati
postajamo zrele osebe, kolikor se
pripravljamo na to, da bomo očetje
ali matere, vsakdo skladno s svojo
osebno poklicanostjo.



Vsak človek resnično najde samega
sebe šele takrat, ko mu uspe izstopiti
iz svoje zaprtosti in se podariti
drugim. Drugi vatikanski koncil na
več mestih potrjuje, kakor bi
poudarjal za naš čas še posebej
aktualno sporočilo, da človek »ne
more v polnosti najti sam sebe razen
z odkritosrčno daritvijo samega
sebe«.[9] Le tako smo resnično srečni.
Podaritev lastnega življenja drugim
»je tako učinkovita, da jo Bog nagradi
z veselja polno ponižnostjo«.[10]

Veselje biti-za druge pa se kaže v
konkretnih dejanjih izročitve samega
sebe, služenja, razumevanja. Vsak
dan se nam ponuja množica
priložnosti: ko se naglo odzovemo in
nekomu naredimo uslugo, ko
usmiljeno presojamo ravnanje
drugih, če smo ljudje, na katere je v
stiski vedno mogoče računati …
Takšen je bil življenjski slog prvih
kristjanov, tako presenetljiv za
pogane, ki so govorili: »Poglejte, kako
se imajo radi […], poglejte, kako so



pripravljeni drug za drugega
umreti.«[11]

Tudi Marija misli na druge v popolni
samopozabi: zna skrbeti za Elizabeto
v njeni nosečnosti, v Kani poskrbi za
srečen potek svatbene gostije, na
Kalvariji z vso vedrostjo spremlja
svojega Sina v bridkih trenutkih … V
njej »najdemo gotovost in tudi moč,
da bi še naprej prinašali tolažbo
njenega Sina tistim, ki jo
potrebujejo«.[12] Vsa milost in krepost
Kristusove Matere se velikodušno
razliva na druge, kajti za tiste, ki
hočemo hoditi za Jezusom, se vsako
dobro spreminja v dobro za vse ljudi.

José Manuel Antuña

[1] Joseph Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, Sígueme, Madrid 2005, str.
214.



[2] Sv. Janez Pavel II., Avdiencia, 16. 1.
1980.

[3] Prim. Rihard Svetoviktorski, De
Trinitate, III, 2-4.

[4] Frančišek, Splošna avdienca, 8. 5.
2013.

[5] Katekizem Katoliške cerkve, št. 953.

[6] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
76.

[7] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 462.

[8] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
76.

[9] Drugi vatikanski koncil, Gaudium
et spes, št. 24.

[10] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 591.

[11] Tertulijan, Apologeticum, 39, 1-18.

[12] Fernando Ocáriz, Sporočilo, 29. 4.
2020.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-4-
mi-kot-habitat-kreposti/ (9. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-4-mi-kot-habitat-kreposti/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-4-mi-kot-habitat-kreposti/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-4-mi-kot-habitat-kreposti/

	Zelo človeški, zelo božji (4) – »Mi« kot habitat kreposti

