
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (3) – Iskanje
Kristusovih čustev

V tem članku se bomo poglobili
v jedro nauka o krepostih: kaj
so, kako usmerjajo našo
afektivnost in zakaj nas delajo
bolj svobodne.

24. Okt. 2021

Jezusu je bilo postavljenih že nekaj
vprašanj, izrečenih s ciljem, da bi se
pri svojih besedah ujel v past.
Gospod je odgovarjal na vsako
posebej, ne da bi se vznemirjal.



Nazadnje poseže v besedo neki
pismouk, presenečen nad vsem, kar
je slišal. Navdušen nad Učiteljevim
naukom javno zastavi vprašanje, ki
mu že dolgo časa ni dalo miru: Kaj je
v življenju najpomembnejše? On, ki
je bil vajen natančno izpolnjevati
tudi najneznatnejše predpise, je bil
pri tem včasih zmeden: nikakor ni
mogel dognati, kaj je bilo v vsem tem,
kar je počel, bistveno. Zato se
opogumi in izstreli svoje vprašanje:
»Katera je prva od vseh
zapovedi?« (Mr 12,28). Jezus hoče
odmotati notranjost tega človeka, ki
si iskreno želi biti srečen, ter uporabi
svetopisemske besede, ki nosijo v
sebi pridih zaljubljenosti: »Ljubi
Gospoda, svojega Boga, iz vsega srca,
iz vse duše, z vsem mišljenjem in z
vso močjo« (Mr 12,30).

Jezus nam sporoča, da življenje tistih,
ki verujejo v Boga, »ne more biti
omejeno na tesnobno in prisilno
pokorščino, temveč mora izhajati iz



ljubezni«.[1] Ljubiti s srcem, z umom,
z dušo in z vsemi močmi … ampak
kako to doseči? Sveti Pavel je
Filipljanom nakazal pot: »Isto čutenje
[mišljenje] naj bo v vas, ki je tudi v
Kristusu Jezusu« (prim. Flp 2,5); da bi
na vsak dogodek, situacijo, osebo
reagirali in ob tem čutili kakor Jezus.
V duhu Kristusovih čustev se
premagujejo notranje razprtije, ki
držijo v šahu stabilnost ljubezni. Če
bomo sledili Gospodovim korakom in
se držali njegovih besed ter si poleg
tega prizadevali čutiti kakor On,
bomo dosegli tisto preprostost in
srečo, po kateri je hrepenel pismouk.

Pomen našega notranjega sveta

Katekizem Katoliške cerkve nam
pove, da so čustva oz. strasti
»naravne sestavine človeških
psihičnih pojavov, sestavljajo kraj
prehoda in zagotavljajo vez med
čutnim življenjem in življenjem
duha«.[2] Navzoče so v življenju



vsakega človeka in zato so bile tudi v
Kristusovem življenju. Zares, vemo,
da je Jezus ob grobu svojega
prijatelja Lazarja jokal (prim. Jn
11,35) in da se je silovito odzval na
ravnanje prekupčevalcev, ki so
jeruzalemski tempelj spremenili v
tržnico (prim. Jn 2,3-17). Lahko tudi
vidimo, kakšno veselje ga navdaja ob
pogledu na preproste ljudi, ki
sprejmejo evangelij (Mt 11,25).

Da bi mogli prav razumeti to
področje naše afektivnosti, moramo
najprej razlikovati med našimi 
dejanji na eni strani in med čustvi ali 
strastmi na drugi; oziroma, rečeno še
drugače: med tem, kar storimo, in
tem, kar se nam zgodi. Pravimo, da
nekaj storimo takrat, ko
samoiniciativno nekaj načrtujemo in
to uresničimo: na primer, ko se
odločimo in se začnemo učiti, ali ko
gremo obiskat bolnega prijatelja.
Drugače pa je takrat, ko nas
preseneti nepričakovan odziv na



določeno situacijo: jeza spričo kakšne
besede, ki se nam zdi žaljiva, žalost
ob nenadni smrti drage osebe ali pa
nevoščljivost ob misli na kaj
dragocenega, kar bi si želeli imeti.
Tem duševnim pojavom, do katerih
prihaja, ne da bi se mi tako odločili,
pravimo čustva ali strasti.

Ravno zato, ker jih ne izbiramo sami,
čustva ne predstavljajo niti zasluge
niti greha. To pa ne pomeni, da so
vselej nevtralna, kajti »svojo moralno
kvalifikacijo (opredeljenost) dobijo
samo toliko, kolikor so dejansko
odvisne od razuma in volje«;[3] se
pravi v tolikšni meri, kolikor si
človek zanje aktivno prizadeva
oziroma privoli vanje, tako da jih
sprejme. Spontanost, s katero se v
nas pojavljajo, prav tako ne pomeni,
da za krščansko življenje niso
relevantne, kajti v resnici se dogaja
ravno nasprotno: čustva
predstavljajo prvo sodbo o dogodku,
ob katerem vzniknejo, in nakažejo



poznejšo smer ravnanja. Lahko pa
jih polagoma oblikujemo tako, da
bodo vedno bolj ustrezala temu, kar
zares hočemo.

Na primer, ob dogodku, ki ga
dojemamo kot dobrega, se pojavi
čustvo veselja ali navdušenja, ki
usmerja k dejanju, da v tej situaciji,
denimo, zaploskamo ali da se
kakšnemu človeku približamo. Po
drugi strani nas ob dogodku, ki se
nam zdi slab, obhajajo strasti, kot sta
jeza ali žalost, ki zopet svetujeta, da z
dejanjem izrazimo grajo ali se
distanciramo. Seveda so tudi primeri,
ko v določeni situaciji ne smemo
zaploskati, čeprav je začetna sodba
naših čustev pozitivna; včasih pa se
bo tudi zgodilo, da bomo kot žalitev
dojeli nekaj, kar to dejansko ni, in
takrat bi bilo narobe, če bi privzeli
držo zavračanja. Zato lahko rečemo,
da kadar strasti vsebujejo sodbo, ki
ustreza resnici, pripomorejo h
krščanskemu življenju, ker človeku



omogočajo, da dela dobro na spontan
način; kadar pa je v njih zmotna
sodba, so za krščansko življenje
ovira.

Na vsak način lahko človek, ki občuti
strasti, osnovane na zmotnem
dojemanju stvarnosti, kljub temu
dela dobro, tako da se temu čustvu
upre s silo. Vendar ni mogoče vse
življenje hoditi navkreber, se
nenehno boriti proti sunkom slabih
strasti ter delati, kar nam ne ugaja,
ali pa vedno zavračati nekaj, k čemur
se nagiba naša afektivnost. Boj, ki je
usmerjen proti lastnim čustvom,
lahko hitro privede do malodušja ali
izčrpanosti. Če človek ne uspe
vzgojiti tega notranjega sveta, mu
naposled postane težko razločevati,
kaj je dobro in kaj slabo, ker se um
omrači in potem marsikdaj zlahka
popusti čustvom, kakor se pač
pojavijo, ne da bi jih pretehtal.

Vzgoja čustev



»Vzgajati pomeni uvajati v življenje,
veličina življenja pa je začenjanje
procesov. Mlade je treba učiti, kako
začenjati procese, ne pa zasedati
prostore!«[4] Tako je papež odgovoril
učiteljici na srečanju z učiteljskim
zborom neke šole. To priporočilo
velja tudi za oblikovanje afektivnosti,
katerega cilj ni enostavno brzdati
slabe strasti ali blokirati določena
vedenja, temveč stremi k temu, da
svetu čustev polagoma dá obliko,
zato da bi nam vzgibi, ki se spontano
pojavljajo v nas, pomagali delati
dobro na hiter in naraven način.
Vzgajati čustva pomeni začeti proces,
ki nas bo privedel do tega, da bomo
bolje sprejemali božjo milost in se
tako poistovetili z Jezusom. Urejena
afektivnost omogoča, da radi delamo,
kar je dobro; ustvarja možnost, da se
tisto, kar nam je všeč početi, skoraj
vedno ujema s tem, kar ugaja Bogu.

Da bi mogli vzgajati čustva, jih je
treba poznati, razumeti, zakaj do njih



pride. Bili smo ustvarjeni z naravno
nagnjenostjo k temu, kar je za nas
dobro: nagon po preživetju, spolna
težnja, želja po spoznavanju, potreba
po delu in prijateljstvu, iskanje
smisla in presežnosti itd. Vse te
naravne težnje so kakor sila, ki
prihaja iz nas in išče, kar
potrebujemo. Kadar je težnja
potešena, to povzroči pozitivno
notranjo resonanco, ki ji rečemo
čustvo: veselje, hvaležnost,
pomirjenost … Ko pa težnji ni
ugodeno, se pojavi negativen
občutek: jeza, zmedenost, pesimizem
…

Vendar sta tu še dva dejavnika, ki
svet čustev deformirata in ovirata
uglašeno delovanje naše duše. Prvi je
nered, ki ga je v težnjah povzročil
greh; milost opravičenja v Kristusu
sicer izbriše krivdo, ne povrne pa
nam v istem trenutku tudi celotnega
reda željá: to je pot, ki jo bo treba
postopno prehoditi. Drugi dejavnik je



pri posameznih osebah različno
izrazit: odvisno od vzgoje, od
družbenega okolja in od osebnih
grehov se lahko sestav naših téženj
še nadalje deformira. Da bi popravili
ta nered in preprečili nastanek
negativnih čustev, bomo morali
sestopiti vse do najgloblje ravni
človeške osebnosti in jo usmeriti k
dobremu. To pa dosežemo s pomočjo
kreposti.

Kaj so kreposti

V začetku 14. stoletja je Giotto s
freskami poslikal notranjščino neke
kapele v Padovi, ki jo danes
prištevajo med najpomembnejše
svetovne umetnine. Na stranskih
stenah so upodobljeni prizori iz
Jezusovega in Marijinega življenja,
od oznanjenja do vnebohoda. Vse se
steka proti zadnji steni, ki prikazuje
konec sveta: poslednjo sodbo z vsemi
blaženimi na Kristusovi desnici,
pogubljene pa na njegovi levici. Tam



je še nekaj več: na straneh sta na
spodnjem delu, ki je najbližje
opazovalcu, dve zaporedji sedmih
podob, ki pravzaprav ne spadajo v
zgodovino odrešenja. Gre za
personifikacije sedmih kreposti in
sedmih glavnih grehov. Zdi se, da je v
tem sosledju podob, razvrščenih na
obeh straneh v veličastvu
prikazanega Gospoda, umetnik hotel
upodobiti človeško sodelovanje v tej
božanski zgodbi: našo sposobnost, da
olajšamo ali otežimo delo milosti.

V tem pogledu, pravi sv. Jožefmarija,
so na svetu mnogi ljudje, »ki morda
niso imeli priložnosti, da bi slišali
božjo besedo, ali pa so jo pozabili.
Toda njihova naravnanost je
človeško iskrena, zvesta, sočutna,
poštena. In drznem si trditi, da je
tisti, ki združuje vse te pogoje, tik
pred tem, da bo velikodušen tudi do
Boga; človeške kreposti so namreč
temelj nadnaravnih.«[5]



Ampak kaj so te kreposti? Jih lahko
posedujemo tako, kakor zgrabimo z
roko kakšno stvar, si nadenemo
oblačilo ali obujemo čevlje? Na neki
način to drži: razum in volja, ki sta
naši duhovni sposobnosti, imata
možnost posedovanja. Sicer ne gre za
materialne stvari, pač pa za lastnosti,
ki se v primeru, da pridobijo
stabilnost, imenujejo dobri habitus
oziroma krepost. Te lastnosti niso
vidne, kakor so vidne oblike in barve,
vendar zlahka zaznamo njihovo
navzočnost v človeku. Na primer,
matematik z lahkoto izvaja izračune
in operacije, ki jih kdo drug, ki
matematike ni študiral, ne zmore niti
dojeti. Matematik ima neko znanost,
ki je umska krepost. Zmeren človek,
da navedemo še en zgled, jé in pije
samo toliko, kolikor je razumno, ne
da bi se moral pri tem posebej
naprezati, zato ker ima moralno
krepost, imenovano zmernost. Kdor
nima v lasti tega habitusa, bo le
stežka, z naporom uspel obdržati



razumno mero pri hrani in pijači; in
nasprotno: človeku, ki ima grešno
nagnjenje, ki nasprotuje zmernosti,
to je požrešnost, se bo hitro zgodilo,
da bo pojedel več, kot bi moral.

Moralne kreposti imajo tri temeljne
razsežnosti. Prva je umske narave:
ker kreposti uravnavajo odzive, je
najprej potrebno poznavanje nekega
življenjskega sloga, lastnega človeku,
ki hodi za Kristusom. Krepost
uboštva, na primer, predpostavlja
poznavanje vloge, ki jo v
kristjanovem življenju imajo gmotne
dobrine. Druga razsežnost kreposti je
povezana z afektivnostjo: kreposti
vstopajo v težnje, ki stremijo k
posameznim konkretnim dobrinam,
jih polagoma spreminjajo in
dosežejo, da se njihovo spontano
gibanje približa slogu krščanskega
življenja. To se doseže s
ponavljanjem dejanj, ki so istočasno
svobodna, skladna s krepostnim
ravnanjem in storjena ravno zato,



ker so dobra. Namreč dejanja, ki so
videti dobra, vendar so izvršena iz
strahu, prikladnosti ali iz drugih
razlogov, ki niso usmerjeni k
dobremu, ne bodo spremenila
človeških téženj v nekaj krepostnega,
ker ne bodo oblikovale afektivnosti.
Tretja razsežnost kreposti pa je to, da
ustvarjajo nagnjenost k dobremu:
kreposten človek ima posebno
sposobnost in ostrino, da razločuje
med dobrim in slabim, tudi v
kompleksnih in nepričakovanih
situacijah.

Kreposti nas osvobajajo

Ko se Jezus predstavi kot dobri
pastir, s podobo, ki je njegove
poslušalce spominjala na prihod
odrešenika njihovega ljudstva, reče:
»Prišel sem, da bi imeli življenje in ga
imeli v obilju« (Jn 10,10). To obilno in
polno življenje nam daje božja
milost, ki se opira na naše
hrepenenje po tem, da bi odkrili in



jemali najboljše od tega, kar nas
obdaja. Zato nas posedovanje teh
kreposti dela svobodnejše; korak za
korakom nas spreminja v bolj
prilagodljive osebe, ki znajo odkriti
način za uresničevanje dobrega v
najrazličnejših situacijah. Kreposti
nas osvobajajo, ker nam omogočajo
izbirati med različnimi dobrinami, ki
se nam ponujajo. Nasprotno pa so
pregrehe nekaj togega, ker
povzročajo avtomatizem, reakcije, ki
se jih je težko znebiti.

Poistovetenje s Kristusom, k čemur
nas spodbuja Sveti Duh, vključuje
pridobivanje in utrjevanje kreposti,
ki jih je učil Jezus: tako božjih oz.
teologalnih kreposti kot tudi
moralnih. Tukaj smo govorili o
slednjih, ki ponovno prinašajo red v
notranji svet čustev, ki so izrednega
pomena za krščansko življenje. In
vendar je gonilo in korenina vseh teh
kreposti ljubezen. Brez nje bi bilo vse
ostalo videti kakor teža, ki



obremenjuje svobodo. Kadar človek
iskreno želi živeti za Očetovo slavo,
kot je živel Kristus, tedaj ta ljubezen
nežno vodi njegove izbire, tako da
postajajo vse bolj podobne
Jezusovim. Zapoved, s katero je Jezus
odgovoril pismouku – ljubi Boga z
vsem srcem in z vso močjo – ne
pozna prisiljene pokorščine.
Potrebuje sinove in hčere, ki se
podajo v prijetno nalogo, ker čutijo,
kakor čuti Jezus.

Ángel Rodríguez Luño

[1] Frančišek, Angelovo češčenje, 25.
20. 2020.

[2] Katekizem Katoliške cerkve, št.
1764.

[3] Katekizem Katoliške cerkve, št.
1767.



[4] Frančišek, Govor, 6. 4. 2019.

[5] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
74.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-

iskanje-kristusovih-custev/ (6. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-iskanje-kristusovih-custev/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-iskanje-kristusovih-custev/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-iskanje-kristusovih-custev/

	Zelo človeški, zelo božji (3) – Iskanje Kristusovih čustev

