opusdei.org

Z.elo ¢loveski, zelo

bozji (3) - Iskanje
Kristusovih Custev

V tem Clanku se bomo poglobili
v jedro nauka o krepostih: kaj
so, kako usmerjajo naso
afektivnost in zakaj nas delajo
bolj svobodne.

24. Okt. 2021

Jezusu je bilo postavljenih Ze nekaj
vprasanj, izreCenih s ciljem, da bi se
pri svojih besedah ujel v past.
Gospod je odgovarjal na vsako
posebej, ne da bi se vznemirjal.



Nazadnje poseZe v besedo neki
pismouk, presenecen nad vsem, kar
je sliSal. NavduSen nad Uciteljevim
naukom javno zastavi vpraSanje, ki
mu Ze dolgo ¢asa ni dalo miru: Kaj je
v Zivljenju najpomembnejsSe? On, ki
je bil vajen natan¢no izpolnjevati
tudi najneznatnejSe predpise, je bil
pri tem vcasih zmeden: nikakor ni
mogel dognati, kaj je bilo v vsem tem,
kar je pocel, bistveno. Zato se
opogumi in izstreli svoje vpraSanje:
»Katera je prva od vseh

zapovedi?« (Mr 12,28). Jezus hocCe
odmotati notranjost tega cloveka, ki
si iskreno Zeli biti sreCen, ter uporabi
svetopisemske besede, ki nosijo v
sebi pridih zaljubljenosti: »Ljubi
Gospoda, svojega Boga, iz vsega srca,
iz vse duSe, z vsem miSljenjem in z
vso mocjo« (Mr 12,30).

Jezus nam sporoca, da Zivljenje tistih,
ki verujejo v Boga, »ne more biti
omejeno na tesnobno in prisilno
pokorscino, temveC mora izhajati iz



ljubezni«.™ Ljubiti s srcem, z umom,
z duSo in z vsemi mocmi ... ampak
kako to doseci? Sveti Pavel je
Filipljanom nakazal pot: »Isto Cutenje
[miSljenje] naj bo v vas, ki je tudi v
Kristusu Jezusu« (prim. Flp 2,5); da bi
na vsak dogodek, situacijo, osebo
reagirali in ob tem cutili kakor Jezus.
V duhu Kristusovih Custev se
premagujejo notranje razprtije, ki
drZijo v $ahu stabilnost ljubezni. Ce
bomo sledili Gospodovim korakom in
se drzali njegovih besed ter si poleg
tega prizadevali cutiti kakor On,
bomo dosegli tisto preprostost in
srecCo, po kateri je hrepenel pismouk.

Pomen nasSega notranjega sveta

Katekizem KatoliSke cerkve nam
pove, da so Custva oz. strasti
»naravne sestavine ¢loveskih
psihi¢nih pojavov, sestavljajo kraj
prehoda in zagotavljajo vez med
cutnim Zivljenjem in Zivljenjem
duha«.” Navzoce so v Zivljenju



vsakega Cloveka in zato so bile tudi v
Kristusovem Zivljenju. Zares, vemo,
da je Jezus ob grobu svojega
prijatelja Lazarja jokal (prim. Jn
11,35) in da se je silovito odzval na
ravnanje prekupcevalcev, ki so
jeruzalemski tempelj spremenili v
trZznico (prim. Jn 2,3-17). Lahko tudi
vidimo, kaksno veselje ga navdaja ob
pogledu na preproste ljudi, ki
sprejmejo evangelij (Mt 11,25).

Da bi mogli prav razumeti to
podrocje nase afektivnosti, moramo
najprej razlikovati med nasSimi
dejanji na eni strani in med custvi ali
strastmi na drugi; oziroma, receno Se
drugace: med tem, kar storimo, in
tem, kar se nam zgodi. Pravimo, da
nekaj storimo takrat, ko
samoiniciativno nekaj nacrtujemo in
to uresni¢imo: na primer, ko se
odlo¢imo in se za¢nemo uciti, ali ko
gremo obiskat bolnega prijatelja.
Drugace pa je takrat, ko nas
preseneti nepricakovan odziv na



doloceno situacijo: jeza sprico kaksne
besede, ki se nam zdi Zaljiva, Zalost
ob nenadni smrti drage osebe ali pa
nevoscljivost ob misli na kaj
dragocenega, kar bi si Zeleli imeti.
Tem duSevnim pojavom, do katerih
prihaja, ne da bi se mi tako odlocili,
pravimo custva ali strasti.

Ravno zato, ker jih ne izbiramo sami,
Custva ne predstavljajo niti zasluge
niti greha. To pa ne pomeni, da so
vselej nevtralna, kajti »svojo moralno
kvalifikacijo (opredeljenost) dobijo
samo toliko, kolikor so dejansko
odvisne od razuma in volje«;™ s
pravi v tolikSni meri, kolikor si
Clovek zanje aktivno prizadeva
oziroma privoli vanje, tako da jih
sprejme. Spontanost, s katero se v
nas pojavljajo, prav tako ne pomeni,
da za kr$cansko Zivljenje niso
relevantne, kajti v resnici se dogaja
ravno nasprotno: custva
predstavljajo prvo sodbo o dogodku,
ob katerem vzniknejo, in nakazejo

e



poznejSo smer ravnanja. Lahko pa
jih polagoma oblikujemo tako, da
bodo vedno bolj ustrezala temu, kar
zares hoCemo.

Na primer, ob dogodku, ki ga
dojemamo kot dobrega, se pojavi
Custvo veselja ali navdusSenja, ki
usmerja k dejanju, da v tej situaciji,
denimo, zaploskamo ali da se
kaksSnemu Cloveku priblizamo. Po
drugi strani nas ob dogodku, ki se
nam zdi slab, obhajajo strasti, kot sta
jeza ali Zalost, ki zopet svetujeta, da z
dejanjem izrazimo grajo ali se
distanciramo. Seveda so tudi primeri,
ko v dolocCeni situaciji ne smemo
zaploskati, Ceprav je zaCetna sodba
naSih Custev pozitivna; v€asih pa se
bo tudi zgodilo, da bomo kot Zalitev
dojeli nekaj, kar to dejansko ni, in
takrat bi bilo narobe, Ce bi privzeli
drZo zavracanja. Zato lahko reCemo,
da kadar strasti vsebujejo sodbo, ki
ustreza resnici, pripomorejo h
kr$¢anskemu Zivljenju, ker ¢loveku



omogocajo, da dela dobro na spontan
nacin; kadar pa je v njih zmotna
sodba, so za krScansko Zivljenje
ovira.

Na vsak nacin lahko ¢lovek, ki obcuti
strasti, osnovane na zmotnem
dojemanju stvarnosti, kljub temu
dela dobro, tako da se temu ¢ustvu
upre s silo. Vendar ni mogoce vse
Zivljenje hoditi navkreber, se
nenehno boriti proti sunkom slabih
strasti ter delati, kar nam ne ugaja,
ali pa vedno zavracati nekaj, k cemur
se nagiba naSa afektivnost. Boj, ki je
usmerjen proti lastnim ¢ustvom,
lahko hitro privede do malodus$ja ali
izérpanosti. Ce ¢lovek ne uspe
VvZgojiti tega notranjega sveta, mu
naposled postane tezko razlocCevati,
kaj je dobro in kaj slabo, ker se um
omraci in potem marsikdaj zlahka
popusti Custvom, kakor se pac
pojavijo, ne da bi jih pretehtal.

Vzgoja Custev



»Vzgajati pomeni uvajati v Zivljenje,
velicina Zivljenja pa je zaCenjanje
procesov. Mlade je treba uciti, kako
zaCenjati procese, ne pa zasedati
prostore!«* Tako je papez odgovoril
uciteljici na sreCanju z uciteljskim
zborom neke Sole. To priporocilo
velja tudi za oblikovanje afektivnosti,
katerega cilj ni enostavno brzdati
slabe strasti ali blokirati dolo¢ena
vedenja, temvec stremi k temu, da
svetu Custev polagoma da obliko,
zato da bi nam vzgibi, ki se spontano
pojavljajo v nas, pomagali delati
dobro na hiter in naraven nacin.
Vzgajati Custva pomeni zaceti proces,
ki nas bo privedel do tega, da bomo
bolje sprejemali boZjo milost in se
tako poistovetili z Jezusom. Urejena
afektivnost omogoca, da radi delamo,
kar je dobro; ustvarja moznost, da se
tisto, kar nam je vSecC poceti, skoraj
vedno ujema s tem, kar ugaja Bogu.

Da bi mogli vzgajati Custva, jih je
treba poznati, razumeti, zakaj do njih



pride. Bili smo ustvarjeni z naravno
nagnjenostjo k temu, kar je za nas
dobro: nagon po prezivetju, spolna
teznja, Zelja po spoznavanju, potreba
po delu in prijateljstvu, iskanje
smisla in presezZnosti itd. Vse te
naravne teznje so kakor sila, ki
prihaja iz nas in iSCe, kar
potrebujemo. Kadar je teZnja
poteSena, to povzroci pozitivno
notranjo resonanco, ki ji reCemo
custvo: veselje, hvaleZnost,
pomirjenost ... Ko pa teznji ni
ugodeno, se pojavi negativen
obCutek: jeza, zmedenost, pesimizem

Vendar sta tu Se dva dejavnika, ki
svet Custev deformirata in ovirata
uglaseno delovanje naSe duse. Prvi je
nered, ki ga je v teznjah povzrocil
greh; milost opravicenja v Kristusu
sicer izbriSe krivdo, ne povrne pa
nam v istem trenutku tudi celotnega
reda Zelja: to je pot, ki jo bo treba
postopno prehoditi. Drugi dejavnik je



pri posameznih osebah razli¢no
izrazit: odvisno od vzgoje, od
druzbenega okolja in od osebnih
grehov se lahko sestav nasih téZenj
Se nadalje deformira. Da bi popravili
ta nered in preprecili nastanek
negativnih Custev, bomo morali
sestopiti vse do najgloblje ravni
CloveSke osebnosti in jo usmeriti k
dobremu. To pa doseZemo s pomocjo
kreposti.

Kaj so kreposti

V zacetku 14. stoletja je Giotto s
freskami poslikal notranj$¢ino neke
kapele v Padovi, ki jo danes
priStevajo med najpomembnejSe
svetovne umetnine. Na stranskih
stenah so upodobljeni prizori iz
Jezusovega in Marijinega Zivljenja,
od oznanjenja do vnebohoda. Vse se
steka proti zadnji steni, ki prikazuje
konec sveta: poslednjo sodbo z vsemi
blaZenimi na Kristusovi desnici,
pogubljene pa na njegovi levici. Tam



je Se nekaj vecC: na straneh sta na
spodnjem delu, ki je najbliZje
opazovalcu, dve zaporedji sedmih
podob, ki pravzaprav ne spadajo v
zgodovino odreSenja. Gre za
personifikacije sedmih kreposti in
sedmih glavnih grehov. Zdi se, da je v
tem sosledju podob, razvrs¢enih na
obeh straneh v veliCastvu
prikazanega Gospoda, umetnik hotel
upodobiti ¢lovesko sodelovanje v tej
bozanski zgodbi: naSo sposobnost, da
olajsamo ali otezimo delo milosti.

V tem pogledu, pravi sv. JoZefmarija,
so na svetu mnogi ljudje, »ki morda
niso imeli priloZnosti, da bi slisali
boZjo besedo, ali pa so jo pozabili.
Toda njihova naravnanost je
Clovesko iskrena, zvesta, soc¢utna,
posStena. In drznem si trditi, da je
tisti, ki zdruzuje vse te pogoje, tik
pred tem, da bo velikodusSen tudi do
Boga; Cloveske kreposti so namrec
temelj nadnaravnih.«"’



Ampak kaj so te kreposti? Jih lahko
posedujemo tako, kakor zgrabimo z
roko kaksno stvar, si nadenemo
oblacilo ali obujemo Cevlje? Na neki
nacin to drzi: razum in volja, ki sta
nasi duhovni sposobnosti, imata
moznost posedovanja. Sicer ne gre za
materialne stvari, paC pa za lastnosti,
ki se v primeru, da pridobijo
stabilnost, imenujejo dobri habitus
oziroma krepost. Te lastnosti niso
vidne, kakor so vidne oblike in barve,
vendar zlahka zaznamo njihovo
navzocnost v ¢loveku. Na primer,
matematik z lahkoto izvaja izracune
in operacije, ki jih kdo drug, ki
matematike ni Studiral, ne zmore niti
dojeti. Matematik ima neko znanost,
ki je umska krepost. Zmeren ¢lovek,
da navedemo Se en zgled, jé in pije
samo toliko, kolikor je razumno, ne
da bi se moral pri tem posebej
naprezati, zato ker ima moralno
krepost, imenovano zmernost. Kdor
nima v lasti tega habitusa, bo le
steZka, z naporom uspel obdrzZati



razumno mero pri hrani in pijaci; in
nasprotno: ¢loveku, ki ima greSno
nagnjenje, ki nasprotuje zmernosti,
to je poZresnost, se bo hitro zgodilo,
da bo pojedel vec, kot bi moral.

Moralne kreposti imajo tri temeljne
razseznosti. Prva je umske narave:
ker kreposti uravnavajo odzive, je
najprej potrebno poznavanje nekega
Zivljenjskega sloga, lastnega Cloveku,
ki hodi za Kristusom. Krepost
ubostva, na primer, predpostavlja
poznavanje vloge, ki jo v
kristjanovem Zivljenju imajo gmotne
dobrine. Druga razseznost kreposti je
povezana z afektivnostjo: kreposti
vstopajo v teznje, ki stremijo k
posameznim konkretnim dobrinam,
jih polagoma spreminjajo in
doseZejo, da se njihovo spontano
gibanje pribliZa slogu krS¢anskega
Zivljenja. To se dosezZe s
ponavljanjem dejanj, ki so istocasno
svobodna, skladna s krepostnim
ravnanjem in storjena ravno zato,



ker so dobra. NamrecC dejanja, ki so
videti dobra, vendar so izvrSena iz
strahu, prikladnosti ali iz drugih
razlogov, ki niso usmerjeni k
dobremu, ne bodo spremenila
Cloveskih téZenj v nekaj krepostnega,
ker ne bodo oblikovale afektivnosti.
Tretja razseznost kreposti pa je to, da
ustvarjajo nagnjenost k dobremu:
kreposten clovek ima posebno
sposobnost in ostrino, da razlocuje
med dobrim in slabim, tudi v
kompleksnih in nepri¢akovanih
situacijah.

Kreposti nas osvobajajo

Ko se Jezus predstavi kot dobri
pastir, s podobo, ki je njegove
poslusalce spominjala na prihod
odreSenika njihovega ljudstva, rece:
»PrisSel sem, da bi imeli Zivljenje in ga
imeli v obilju« (Jn 10,10). To obilno in
polno Zivljenje nam daje boZja
milost, ki se opira na nase
hrepenenje po tem, da bi odkrili in



jemali najboljSe od tega, kar nas
obdaja. Zato nas posedovanje teh
kreposti dela svobodnejse; korak za
korakom nas spreminja v bolj
prilagodljive osebe, ki znajo odkriti
nacin za uresnicCevanje dobrega v
najrazli¢nejsih situacijah. Kreposti
nas osvobajajo, ker nam omogocajo
izbirati med razli¢nimi dobrinami, ki
se nam ponujajo. Nasprotno pa so
pregrehe nekaj togega, ker
povzrocajo avtomatizem, reakcije, ki
se jih je tezko znebiti.

Poistovetenje s Kristusom, k cemur
nas spodbuja Sveti Duh, vkljucuje
pridobivanje in utrjevanje kreposti,
ki jih je ucil Jezus: tako boZjih oz.
teologalnih kreposti kot tudi
moralnih. Tukaj smo govorili o
slednjih, ki ponovno prinasajo red v
notranji svet Custev, ki so izrednega
pomena za krscansko Zivljenje. In
vendar je gonilo in korenina vseh teh
kreposti ljubezen. Brez nje bi bilo vse
ostalo videti kakor tezZa, ki



obremenjuje svobodo. Kadar ¢lovek
iskreno zeli Ziveti za Ocetovo slavo,
kot je Zivel Kristus, tedaj ta ljubezen
nezno vodi njegove izbire, tako da
postajajo vse bolj podobne
Jezusovim. Zapoved, s katero je Jezus
odgovoril pismouku - ljubi Boga z
vsem srcem in z vso mocjo — ne
pozna prisiljene pokorscine.
Potrebuje sinove in hcere, ki se
podajo v prijetno nalogo, ker cutijo,
kakor Cuti Jezus.

Angel Rodriguez Lufio

[1] FranciSek, Angelovo ceScenje, 25.
20. 2020.

[2] Katekizem Katoliske cerkve, St.
1764.

[3] Katekizem Katoliske cerkve, St.
1767.



[4] FranciSek, Govor, 6. 4. 2019.

[5] Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji, St.
74.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-
iskanje-kristusovih-custev/ (6. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-iskanje-kristusovih-custev/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-iskanje-kristusovih-custev/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-3-iskanje-kristusovih-custev/

	Zelo človeški, zelo božji (3) – Iskanje Kristusovih čustev

