
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (19) – Dati od
sebe tisto najboljše

Kreposti dajejo sijaj naši
osebnosti in nam omogočajo
prožnost, da lahko odkrivamo
dobro v različnih vsakodnevnih
situacijah.

11. Jan. 2025

Neki pesnik si je predstavljal, kako
obalne ptice na lahnem vetriču
poletavajo omamljene od radosti v
nenehnem zrenju penečega se morja
in lepote neba. Če nimamo sreče, da



bi živeli v takšnem kraju, si lahko v
spomin prikličemo vtis, ki nam
ostane vsakokrat, ko se odpravimo
na morje ali potujemo do oceana; ne
le zaradi njegove neizmernosti, barv
ali vzdušja, ki ga ustvarja, temveč
tudi zaradi njegovega zvoka. Zdaj
obstaja že ogromno zvočnih
posnetkov morja, s pomočjo katerih
lahko na kateremkoli koncu sveta
dostopamo do tega sozvočja glasov –
vode, skal, ptic, peska – ki poslušalca
tako zelo poživijo. Sveti Jožefmarija
si je kreposti predstavljal ravno kot
množico vseh teh zvokov, ki so tako
različni po barvi in jakosti, vendar
skupaj tvorijo glasbo morja: »Kakor
bučanje oceana sestavlja šum
vsakega izmed njegovih valov, tako je
tudi svetost vašega apostolata
sestavljena iz osebnih kreposti
vsakega izmed vas.«[1]



Biti popolni ne pomeni biti
enaki

Sveti Hieronim pravi, da »Jezus
Kristus ne zapoveduje nemogočih
stvari, ampak popolne«.[2] Tu bi lahko
ugovarjali, da se nam prav to, kar je
popolno, pogosto kaže kot nemogoče.
Kdo si drzne o sebi reči, da so
njegova dejanja popolna? Še več,
pričevanja svetnikov gredo ravno v
nasprotno smer: bolj ko se oni bližajo
božji luči, bolj se zavedajo svojih
nepopolnosti. Zadrega se še nekoliko
zaostri, ko ugotovimo, da je
evangeljski odlomek, na katerega se
naslanja sveti Hieronim, ravno
Jezusova zapoved: »Bodite popolni,
kakor je popoln vaš nebeški Oče« (Mt
5,48). Katera skrivnost je zaobjeta v
teh besedah?

Najprej je morda na mestu pojasnilo,
povezano z našim pojmovanjem
izraza popoln kot nečesa
neprekosljivega, nečesa, česar ni več



mogoče izboljšati. Če takšno
dojemanje popolnosti prenesemo na
vedenje konkretne osebe, nas to
lahko tako oddalji od našega
običajnega izkustva, da nam utegne
postati v nekem smislu celo
odbijajoče. Vendar je najpogostejši
pomen, v katerem to besedo
uporablja Sveto pismo, povezan z
nečim dovršenim, uresničenim, kar
da od sebe vse, kolikor zmore. Tako
lažje razumemo, da Kristusovo
povabilo »bodite popolni« ni
nekakšen sklep seznama pravil, ki jih
je treba izpolnjevati na vseh
področjih življenja, ampak krona
nekega govora, v katerem beseda
teče o ljubezni do vseh, prijateljev in
sovražnikov, kakor jih ljubi Bog
(prim. Mt 5,43-48). »Biti svet ne
pomeni delati vedno več stvari ali
dosegati določene standarde, ki smo
si jih zastavili kot cilj. Pot svetosti,
kot nas uči sv. Pavel, je v tem, da
sledimo delovanju Svetega Duha,



dokler ne bo v nas izoblikovan
Kristus (prim. Gal 4,19).«[3]

Skladno s tem pomenom popolnosti
govori Katekizem Katoliške cerkve o
človeških krepostih in najprej
ugotavlja, da »krepost omogoča
človeku ne samo, da izvršuje dobra
dejanja, ampak da si za to kolikor le
mogoče prizadeva«,[4] da dá od sebe
tisto najboljše. Tako kot se pri
šumenju morja zvoki vseh valov
zlivajo skupaj, pri čemer je vsak val
drugačen od drugega, tako tudi v
svetem življenju vse kreposti zvenijo
v sozvočju: skupaj dajejo obliko
najboljši različici vsakega od nas. In
tako kot ni dveh enakih ljudi na
svetu, tudi ni dveh enakih načinov za
udejanjanje posameznih kreposti. Ko
nas Bog vodi po poti svetosti, da bi
nas pripeljal k sebi, upošteva vsako
od naših edinstvenih lastnosti, ki jih
pozna veliko bolje kot mi. Naša
naloga pa je, da vstopimo v »notranje
spoznanje edinstvenega in



neponovljivega načrta, ki ga ima Bog
za vsakega izmed nas in ga
uresničuje v najrazličnejših
okoliščinah in mejah«,[5] da se s
pomočjo božje milosti in z lastno
svobodo uresniči tisti ljubljeni sin,
ljubljena hči, o katerih je Gospod
sanjal od vekomaj. Zato je sveti
Jožefmarija tistim, ki so prihajali v
Opus Dei, že od samih začetkov
govoril: »Tako različni morate biti,
kot so raznoliki svetniki v nebesih,
od katerih ima vsak svoje prav
posebne značilnosti.«[6]

Svetost je obleka po meri

Različne kreposti nam ne pomagajo
samo tako, da se pri nekem dejanju
namesto za slábo odločimo za dobro;
to je veliko, a ni dovolj. V resnici nas
ta oblast nad samim seboj, ki jo
tvorijo kreposti, usmerjenost naših
sil k ljubezni, žene k temu, da
namesto povprečnega izberemo
najboljše. Včasih se zaradi omejenega



razumevanja kreposti o njej
razmišlja kot o kompromisu med
dvema negativnima skrajnostma,
kakor o geometrijski sredini med
dvema poloma, ki se jima želimo
izogniti. In tedaj se, namesto da bi
gledali proti vrhu, bolj ukvarjamo s
tem, da ne bi padli v prepad na desni
ali levi strani. Bog pa je vsakemu od
nas dal njegov osebni vrh, ki ustreza
reliefu naše lastne pokrajine, znotraj
katere se odpravljamo na pot; in v tej
pokrajini moramo odkriti tako ovire
in nevarnosti, ki nas čakajo, kot tudi
teren, na katerem se naše stopinje
najbolje oprimejo tal.

V svojem komentarju k Aristotelovi
etiki sveti Tomaž poudarja, da je
»sredina za nas tisto, kar ni nad niti
pod za nas ustreznim sorazmerjem.
Zato ta sredina ni ista za vse«.[7]

Dominikanski svetnik to razloži s
prispodobo čevljev, glede katerih
mora vsakdo najti svojo velikost;
medtem ko grški filozof to primerja s



hrano in pojasni, da nista na enak
način zmerna atlet in pa nekdo, ki se
s telesno vadbo skoraj ne ukvarja.
Ker ni enega samega načina, kako
živeti kreposti, se tudi ne zdi
koristno, da bi skušali pisati splošne
recepte, kako naj nekdo postane
urejen, velikodušen ali ponižen.
Poleg tega, kot je ugotovil že
Aristotel, človek ne postane
kreposten samo z zunanjim
izvrševanjem nekih dejanj, temveč s
tem, da dejanje opravi s posebno
notranjo držo: »[…] največjega
pomena je vprašanje, kako je
[dejanje] narejeno: predvsem mora
biti narejeno zavestno, dalje na
osnovi neke samostojne odločitve –
odločitve, ki jo moramo sprejeti
zaradi stvari same –, in končno mora
biti storjeno z vso odločnostjo in brez
omahovanja«.[8] Če torej neko
vzgojno okolje ljudi ne spodbuja, da
bi razumeli, zakaj je dobro pridobiti
to ali ono krepost ter se zanjo po
nagibu ljubezni svobodno odločiti,



obstaja nevarnost, da bodo zunanja
dejanja, ki naj bi delovala v tej smeri,
zaman.

Osupla nad dejstvom, da želi Gospod
pri naši poti k svetosti računati na
osebne lastnosti vsakega izmed nas,
je neka preprosta žena takole molila:
»Naj živimo svoje življenje ne kot
šahovsko partijo, kjer se vse
preračunava, ne kot tekmo, kjer je
vse težko, ne kot teorem, ob katerem
si razbijamo glavo, ampak kot
neskončno slavje, kjer se obnavlja
srečanje s teboj, kakor ples v objemu
tvoje milosti.«[9]

Mišice, ki se upogibajo v vse
smeri

Eden od pokazateljev dobre telesne
pripravljenosti je visoka elastičnost
mišic. Z razteznimi vajami in
ustrezno nego sklepov lahko
človeško telo doseže položaje, ki si jih
je celo težko predstavljati.



Vzdrževanje te mišične prožnosti
pomaga preprečiti težave, ki jih
povzroča nenehna slaba drža, in
zmanjšuje verjetnost poškodb. Nekaj
podobnega velja za kreposti v
duhovnem življenju, zato sveti
Jožefmarija pravi, da je »svetost
prožna kakor sproščena mišica«.[10]

In tako, pojasnjuje, nas bo božja
ljubezen včasih spodbudila k
prizadevanju za nekaj, kar se nam
zdi težko, drugič pa nas bo vodila k
temu, da izberemo kaj bolj udobnega
ter se Bogu za to zahvalimo.

Ni naključje, da latinska beseda za
krepost, virtus, pomeni zmožnost ali
moč, podobno kot pri mišicah.
Kreposti, kolikor postanejo del nas,
nam ne samo omogočajo, da rade
volje in z lahkoto opravljamo dobra
dejanja, ampak nam dajejo tudi
prožnost, da se prilagodimo smeri, ki
jo določene okoliščine zahtevajo. Res
je, da nam kreposti pomagajo, da
stvari počnemo urejeno; toda v še



globljem smislu nas vodijo k temu,
da postanemo urejeni mi sami,
četudi se v nekaterih situacijah to
morda ne vidi navzven oziroma ni
primerno, da bi to izražali na nek
konkreten način.

O svetem Karlu Boromejskem
pripovedujejo, da je bil kot mlad škof
znan po svoji osebni strogosti, da je
užival samo kruh in vodo, in še to v
pičlih količinah. Kadar pa je bilo to
primerno za ohranjanje dobrih
odnosov z nekaterimi, je brez
zadržkov pil vino, kolikorkrat je bilo
potrebno.[11] »Če bi se kristjani vedli
drugače,« je dejal ustanovitelj Opus
Dei, »bi tvegali, da postanemo
neprožni, brez življenja, kakor lutka
iz cunj.«[12] Za lutke iz cunj je posebej
značilno ravno to, da se ne morejo
nehati smehljati. Vsi smo radi obdani
z veselimi ljudmi, vendar ne zato, ker
jim je nekako mehanično uspelo vase
vključiti določen način vedenja,



marveč zato, ker so veseli svobodno,
ob pravem času in v pravi meri.

Sveti Frančišek Saleški, ki je bil preko
pisem v stiku s sveto Ivano Šantalsko,
jo je že zelo na začetku njunega
dopisovanja opozarjal na nevarnost,
da kot božja hči zdrsne v nekakšno
nesvobodo, kar bi se lahko zgodilo
tudi zaradi njenega hrepenenja po
krščanskem življenju. »Poskusite
zmotiti dušo, ki se je navezala na
vajo meditacije, in videli boste, da jo
bo prekinila z žalostjo,
zaskrbljenostjo in osuplostjo. Duša, v
kateri je resnična svoboda, pa bo z
mirnim obrazom in prijaznim srcem
stopila naproti nadležnežu, ki jo je
zmotil, kajti vse to je eno: služiti Bogu
s premišljevanjem ali služiti mu s
prenašanjem bližnjega; oboje je božja
volja, toda prenašanje bližnjega je
tisto, kar je ta trenutek potrebno.«[13]

* * *



»Bodite pogumni,« je papež
Frančišek spodbujal skupino mladih
Poljakov. »Svet potrebuje vašo
svobodo duha, vaš zaupljiv pogled v
prihodnost, vašo žejo po resnici,
dobroti in lepoti.«[14] Moč in prožnost,
ki nam ju dajejo kreposti, sta kakor
bučanje oceana, ki nam vztrajno
razodeva svojo novost in lepoto. Še
več, Svetemu Duhu razodevata našo
poslušnost, da bi se Kristus lahko
upodobil v naši duši na način, ki je
edinstven v zgodovini. Ni
presenetljivo, da nam Katekizem
govori o krepostih ravno v poglavju o
»človekovi poklicanosti«[15]: ker smo
poklicani živeti to božje življenje,
smo poklicani dvigniti oči proti
obzorju kakor tiste obalne ptice, z
zaupanjem, da letimo na vetriču
Boga, ki podpira naš boj.

[1] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 960.



[2] Sv. Hieronim, citirano v: Catena
Aurea, komentar k Mt 5,43-48.

[3] Msgr. Fernando Ocáriz, Pastirsko
pismo, 28. 10. 2020, št. 6.

[4] Katekizem Katoliške cerkve, št.
1803.

[5] Frančišek, Gaudete et exsultate, št.
170.

[6] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 947.

[7] Sv. Tomaž Akvinski, Komentar k
Nikomahovi etiki, II. knjiga, VI.

[8] Aristotel, Nikomahova etika, 1105a.

[9] Božja služabnica Madeleine
Delbrêl, El baile de la obediencia.

[10] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 156;
citirano v: Fernando Ocáriz,
Pastirsko pismo, 28. 10 2020, št. 6.

[11] Prim. sv. Frančišek Saleški, Pismo
baronici Šantalski, 14. 10. 1604.



[12] Kovačnica, št. 156.

[13] Sv. Frančišek Saleški, Pismo
baronici Šantalski, 14. 10. 1604.

[14] Frančišek, Sporočilo, 15. 8. 2018.

[15] Katekizem Katoliške cerkve, Tretji
del, Prvi oddelek.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-19-
dati-od-sebe-tisto-najboljse/ (19. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-19-dati-od-sebe-tisto-najboljse/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-19-dati-od-sebe-tisto-najboljse/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-19-dati-od-sebe-tisto-najboljse/

	Zelo človeški, zelo božji (19) – Dati od sebe tisto najboljše
	Biti popolni ne pomeni biti enaki
	Svetost je obleka po meri
	Mišice, ki se upogibajo v vse smeri


