
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (18) – Notranja
svoboda oziroma
veselje nad tem, kar
si

Ko naša svoboda odkrije svoje
središče v božji ljubezni, ima
vse, kar je potrebno, da nas
spremeni v edinstvene in
srečne ljudi, ki ne bi zamenjali z
nikomer.

13. Maj. 2024



Glas o Jezusu se je širil po vsej
Galileji. Ta učitelj je bil drugačen od
drugih: govoril je z oblastjo in
njegova beseda je naredila vtis …
celo na demone. Potem ko je
oznanjal v različnih krajih, je »prišel
v Nazaret, kjer je odraščal« (Lk 4,16).
Evangelist Luka postavlja ta prizor
na začetek njegovega javnega
življenja. Poročilo je tako zgoščeno,
da ga lahko razumemo kot »evangelij
znotraj evangelija«: v nekaj kratkih
vrsticah je zaobjeta ne samo slovesna
otvoritev Gospodovega poslanstva,
ampak na nek način tudi povzetek
njegovega celotnega življenja.[1] Jezus
pride v shodnico in vstane, da bi
bral. Podajo mu zvitek preroka
Izaija; »odvil je zvitek in našel mesto,
kjer je bilo zapisano: ‘Duh Gospodov
je nad menoj, ker me je mazilil, da
prinesem blagovest ubogim. Poslal
me je, da oznanim jetnikom prostost
in slepim vid, da pustim zatirane na
prostost, da oznanim leto, ki je ljubo
Gospodu.’« Nato besedilo zvije, ga



vrne služabniku in sede. »Oči vseh v
shodnici so bile uprte vanj. In začel
jim je govoriti: ‘Danes se je to Pismo
izpolnilo, kakor ste slišali.’« (Lk
4,17-21). Jezus se na nedvoumen
način predstavi kot mesija in to stori
s pomočjo besedila, ki v ospredje
postavlja dar svobode. To je tisto, kar
nam je prišel podarit; prišel je, da bi
nas osvobodil suženjstva in zatiranja
greha.

Svoboda: prvi kristjani so se
zavedali, da je ta dar v središču
njihove vere, zato ga je sveti Pavel
vzel za stalno temo svojih pisem.
Jezus nas osvobaja bremena greha in
smrti, slepe usode, s katero so bile
obtežene poganske religije,
neurejenih strasti in vsega, zaradi
česar je človeško življenje na zemlji
nesrečno. Vendar pa svoboda ni le
dar, ampak je istočasno tudi naloga.
Kot piše apostol narodov: »Kristus
nas je osvobodil za svobodo. Zato
stojte trdno in se ne dajte ponovno



vpreči v jarem sužnosti« (Gal 5,1).
Torej je treba svobodo varovati,
živeti skladno s tem darom in se ne
prepustiti ponovni lahkotnosti
suženjstva. Prvi kristjani so imeli to
prepričanje vtisnjeno globoko v srce,
kaj pa mi? Mnogi smo bili krščeni
kmalu po rojstvu. Kaj lahko za nas
pomenijo Izaijeve besede, ki jih je v
Nazaretu navedel Gospod? In kaj naj
pomeni tisti poziv k življenju v
svobodi brez uklanjanja, o katerem
govori sveti Pavel?

Če bi šlo zgolj za možnost izbire

Ko govorimo o svobodi, pogosto
pomislimo na preprosto stanje, na
neko lastnost naših dejanj: svobodno
ravnam takrat, ko lahko delam, kar
hočem, ne da bi me kdorkoli silil ali
omejeval. To je izkušnja svobode, ki
jo imamo, ko lahko sami izbiramo.
Ob vprašanju, kot je na primer:
»Boste čokoladno torto ali sadje?« se
oseba, ki lahko izbere katerokoli od



obeh možnosti, zdi svobodnejša in
pač izbere tisto, kar želi, iz razloga, ki
se ji zdi najbolj smiseln. Nasprotno
pa bo sladkorni bolnik obvezan
naročiti sadje. V tem konkretnem
smislu je svobodnejša tista oseba, ki
lahko izbira več: ki ima več
alternativ in manj dejavnikov, ki ji
določajo neko konkretno smer. Prav
zato denar daje velik občutek
svobode: premožnemu človeku se
odpirajo številne možnosti, ki so
ljudem brez denarja nedostopne.
Tudi odsotnost obveznosti daje velik
občutek svobode, saj na videz ni
ničesar, kar bi narekovalo ali
omejevalo posameznikove odločitve.

Odsotnost prisile je gotovo ena od
razsežnosti svobode, vendar je ne
izčrpa. Pravzaprav so nekateri
vzorniki glede svobode, ki jih
poznamo iz zgodovine, bili zaprti za
rešetkami. Paradigmatičen je primer
Tomaža Mora v Londonskem stolpu.
Kar se tiče možnosti izbire, ni bil



prav nič svoboden, pa vendar …
Enako velja za bolj nedavne zglede in
za prve mučence. Vsaka oblika
preganjanja je poskus uničenja
svobode, vendar tega ni mogoče
doseči na zgolj zunanji način. Zato
Jezus pravi: »Ne bojte se tistih, ki
umorijo telo, duše pa ne morejo
umoriti« (Mt 10,28). Svoboda ni zgolj
stanje, temveč je zmožnost, da se
odločimo – ali z nekim načinom
ravnanja zavzamemo stališče – v
najglobljem delu našega bitja, onkraj
tega, kar nam narekujejo okoliščine,
v katerih se nahajamo.

Po drugi strani pa je svoboda, ki jo
pri posameznih odločitvah izkušamo,
običajno precej omejenega obsega.
Ko pomislimo na osebe, ki so se v
zgodovino zapisale s tem, kako so
živele svojo svobodo, to ponavadi ni
tisto, kar bi izstopalo. V mislih si
lahko izberemo imena treh ali štirih
ljudi – splošno znanih ali pa
preprosto nam bližnjih oseb –, ki jih



imamo za vzor svobode. Kaj izstopa v
njihovem življenju? Zaradi česa so za
nas vzorniki? Gotovo jih ne
občudujemo zato, ker so vedno lahko
izbrali najljubšo jed ali ker se nikoli
niso poročili, da bi lahko zamenjali
partnerja, kadarkoli bi se jim
zahotelo. Gre bolj za ljudi, ki so se
osvobodili vsega, kar bi jih lahko
vezalo, da bi se lahko v celoti
posvetili nečemu (visokemu cilju) ali
nekomu; da bi lahko izročili vse svoje
življenje. In to so zgledi svobode
ravno zato, ker to predanost živijo
vse do konca. Če bi Tomaž More v
nasprotju s svojo vestjo prisegel
zvestobo Henriku VIII., tudi če bi to
storil svobodno, se ne bi zapisal v
zgodovino tako, kot se je. Če se sveti
Pavel ne bi odločil, da si bo
prizadeval oznanjati Kristusa do te
mere, da bi zanj dal svoje življenje, in
bi namesto tega sklenil opustiti svojo
poklicanost ter se vrniti k
izdelovanju šotorov, tudi če bi to
storil svobodno, ga pač ne bi imeli za



zgled svobode. Iz tega sledi, da je za
globoko razumevanje svobode treba
preseči preprosto zmožnost izbire.

Zaklad, za katerega bi dali
življenje

Evangelij nam govori o neki izkušnji
svobode, ki je prav v tem, da se
odpovemo vsakršni možnosti izbire:
»Nebeško kraljestvo je podobno
zakladu, skritemu na njivi, ki ga je
nekdo našel in spet skril. Od veselja
nad njim je šel in prodal vse, kar je
imel, in kupil tisto njivo. Nebeško
kraljestvo je tudi podobno trgovcu, ki
išče lepe bisere. Ko najde en
dragocen biser, gre in proda vse, kar
ima, in ga kupi« (Mt 13,44-46). Liki v
teh kratkih prilikah se
odpovejovsemu zaradi nečesa, kar je
tega vredno. Odrečejo se izbiranju,
nečemu se popolnoma zavežejo in
pri tem se jim ne zdi, da bi zavrgli
svojo svobodo, temveč da z njo
storijo najboljše, kar morejo. V



resnici je to izkušnja vsakega
zaljubljenega človeka. Ne moti ga, da
ne more hoditi ven z drugimi
osebami: vse je dal za tisto, ki jo ljubi;
želi si samo to, da bi jo ljubil in bil
vsak bolj zaljubljen vanjo. Nima
občutka, da bi na ta način zavrgel
svojo svobodo: nasprotno, razume,
da s svojo svobodo ne more storiti
ničesar boljšega, kot da ljubi to
osebo, ta zaklad, ta predragoceni
biser.

Že samo ta razmislek nam daje
spoznanje, da je svoboda izbire –
čeprav je to ena izmed razsežnosti
svobode – usmerjena k neki drugi,
globlji razsežnosti: k zmožnosti, da
človek nekaj (ali nekoga) ljubi. To
drugo razsežnost bi lahko
poimenovali svoboda potrditve. To je
svoboda, ki jo udejanjamo, ko
ljubimo, in ki nam daje razumeti, da
si »svoboda in izročitev ne
nasprotujeta, temveč se vzajemno
podpirata«.[2] S tem ko nekdo daruje



vse svoje življenje, ne izgubi
svobode, temveč jo doživi še globlje:
»V prostovoljni izročitvi, v vsakem
trenutku tega predanega posvečanja
svoboda prenavlja ljubezen in
prenovitev pomeni biti nenehno
mlad, velikodušen, zmožen velikih
idealov in velikih žrtev.«[3] Če nam po
napornem delovniku na koncu dneva
ostane le malo časa in če se ob
spoznanju, da si še nismo vzeli časa
za molitev, odločimo za to namesto
za razvedrilo ob gledanju novic, tedaj
svojo svobodo uporabljamo na način,
ki podpira našo izročitev. Ključ za
razrešitev te dileme brez
povzročanja konfliktov je zopet v
ljubezni. Enako ravna družinska
mati, ki iz ljubezni do bolnega otroka
spremeni svoje načrte in poskrbi
zanj ter to stori z vso svobodo; in to
razdajanje ji prinaša veselje, ki ga ne
bi bila deležna, če bi naredila, kar bi
ji v tistem trenutku najbolj ustrezalo
oziroma ugajalo.



Lahko pa gremo še korak dlje. Ko
nekaj (ali nekoga) objamemo z vsem
svojim življenjem, nas ta ljubezen
polagoma oblikuje, tako da
postajamo vedno bolj »mi sami«:
edinstvena osebnost z imenom in
priimkom. Na primer Terezija iz
Kalkute. Predstavljajte si, da bi ji
ponudili vilo, kjer bi lahko v miru
preživela zadnja leta svojega
življenja, in še kakšno nevladno
organizacijo, ki bi poskrbela za
revne, katerim se je ona posvečala.
Kaj bi odgovorila? Svoboda, s katero
je živela svoje življenje, ni bila v tem,
da bi lahko vse zapustila in se mirno
predala oddihu, ampak ravno v tem,
da se je z vsem svojim življenjem
oklenila neke dobrine – Kristusa,
navzočega v najbolj ubogih – ter se
po drugi strani znebila vsega, kar bi
ta ideal oviralo.

Pravzaprav bi podobne primere
zlahka našli v življenju mnogih
drugih svetnic in svetnikov. V



vsakem primeru jih je gnala želja, da
bi bili zvesti Ljubezni, kateri so
izročili vse; da bi se odzvali na klic, ki
jih je spodbudil k delu sredi sveta s
poslanstvom, ki je oblikovalo njihova
življenja. Lahko se na primer
spomnimo, kaj je naš oče zapisal leta
1932: »Ponujata se dve poti: da
študiram, dosežem profesuro in
postanem učenjak. Vse to bi mi bilo
všeč in se mi zdi izvedljivo. Druga: da
žrtvujem svoje ambicije in celo
plemenito željo po znanju ter se
zadovoljim s tem, da sem razgledan,
da nisem nevednež. Moja pot je
druga: Bog me hoče svetega in hoče
me za svoje Delo.«[4] To je tisto, kar
lahko imenujemo notranja svoboda:
tisti vir, ki pojasnjuje, da moja
dejanja ne sledijo trenutni
muhavosti, niti zunanjim ukazom, pa
tudi ne hladni vrednosti objektivnih
stvari, temveč tistemu skritemu
zakladu, zaradi katerega sem dal vse:
sledijo Ljubezni, ki me je poiskala in
me kliče, naj grem za njo. Izhajajoč iz



tega klica je norosti svetnikov
mogoče razumeti mnogo bolje kot pa
na osnovi nekega nabora zunanjih
obveznosti.

Seveda pa biti notranje svoboden pri
delovanju ne pomeni, da se ne bomo
srečali s težkimi stvarmi. Na ravni
našega vsakdanjega življenja nas oče
pogosto spominja na nekaj, kar je
govoril sveti Jožefmarija:
»Nedopustno je misliti, da je mogoče
z veseljem opravljati samo tisto delo,
ki nam je všeč.«[5] Opirajoč se na to
misel je zapisal: »Z veseljem – ne
brezvoljno – lahko storimo tisto, kar
je težko, kar nam ni všeč, če to
opravimo iz ljubezni in z ljubeznijo,
in zatorej svobodno.«[6]Opravljeno je
z vso svobodo, ker razumemo, da
ustreza ljubezni, ki jo nosimo v srcu.
Rečeno še z drugimi besedami:
morda se mi danes ne ljubi, morda
ne razumem povsem, zakaj bi moral
storiti ravno to … vendar to storim,
ker vem, da to spada k ljubezni, ki



sem se je oklenil z vsem svojim
življenjem, in v enaki meri sem
sposoben to ljubiti. Ko tako ravnam,
tega ne počnem samodejno ali
preprosto zato, ker je to »treba
storiti«, temveč »iz ljubezni in z
ljubeznijo«, z dejansko
prostovoljnostjo. Sčasoma bo to, kar
sedaj počnem tako, da grem proti
toku iz ljubezni do nekoga, ki sem
mu izročil svoje življenje, dobilo svoj
najgloblji pomen. »Doumeti lastno
poklicanost kot božji dar – in ne kot
preprost niz obveznosti –, celo kadar
trpimo, je ravno tako izraz svobode
duha.«[7]

Svoboda kot odgovor

Današnja miselnost marsikdaj
dojema svobodo zgolj kot možnost
izbire v vsakem trenutku brez prisile
ali kakršnekoli pogojenosti in nekako
ne vidi dlje: zdi se, da bi svoboda kar
izpuhtela, če se to postavi pod
vprašaj. Vendar pa je dejstvo, da



izbira ene stvari pogosto pomeni
odpoved mnogim drugim; da hoteti
ne pomeni nujno tudi biti zmožen in
da lahko tisto, kar se nam zdi trden
načrt, gladko propade. Krščanska
antropologija predlaga veliko bolj
harmoničen in veder odnos do
svobode, saj jo razume kot dar in klic.
Bili smo »poklicani k svobodi« (Gal
5,13); ampak ne v brezoblično ali
nesmiselno svobodo, temveč »v
svobodo slave božjih otrok« (Rim
8,21). Resnica o našem božjem
posinovljenju je tisto, kar nas dela
svobodne (prim. Jn 8,31-32). Zato
naša svoboda ni neko spontano
delovanje, ki kar vznikne, ne da bi
vedeli, od kod prihaja in kam gre.
Naša svoboda je v svoji najgloblji
razsežnosti odgovor na Ljubezen, ki
naredi prvi korak. Zato je sveti
Jožefmarija lahko zapisal, da
notranje življenje – kolikor je v njem
element boja – pomeni delovati, »ker
hočemo […] odgovoriti na Gospodovo
milost«.[8] Prostovoljno se oklenemo



Njega, ki nas je »prvi vzljubil« (1 Jn
4,19), ter si z vsemi močmi
prizadevamo, da bi odgovorili na to
ljubezen. In to, kar se morda zdi
nekoliko abstraktno, ima v resnici
zelo konkretne posledice. Na primer,
ko smo pred različnimi odločitvami,
ki jih sprejemamo vsak dan, se lahko
vprašamo: »Kam me vodi to, kar
nameravam storiti? Je to v smeri
ljubezni do Boga, mojega sinovstva?«

Po drugi strani pa, ko živimo
svobodo kot odgovor, odkrijemo, da v
našem življenju ni močnejše gonilne
sile, kot je ohranjanje živega spomina
na Ljubezen, ki nas kliče. Tako je tudi
na človeški ravni: za človeka ni
nobene močnejše sile od zavedanja,
da je ljubljen. Tako kot zaljubljenka,
ki ve, da se njen ljubljeni zanese
nanjo: »Glas mojega ljubega! Glej ga,
prihaja: skače čez gore, preskakuje
griče […]. Glej, že stoji za našim
zidom, pogleduje skoz okna, oprezuje
skozi mrežo […]. Vstani, moja draga,



lepotica moja, odpravi se, ker glej,
zima je minila, deževje ponehalo,
prešlo« (Vp 2,8-11). Kdor se zaveda,
da ga Bog tako ljubi, da je poklican
vnemati s svojo ljubeznijo ves svet, je
pripravljen na vse, karkoli je
potrebno. Vse se mu zdi malo v
primerjavi s tem, kar je prejel; kot
nekaj samoumevnega si bo dejal:
»Kako majhna stvar je eno življenje
za daritev Bogu!«[9] Zavedanje, da
»nas Bog pričakuje v vsakem človeku
(prim. Mt 25,40) in da hoče tudi po
nas postati navzoč v njihovem
življenju, nas spodbuja, da
velikodušno razdajamo, kar smo
prejeli. V našem življenju pa, hčere
in sinovi moji, smo prejeli in
prejemamo veliko ljubezni.
Razdajanje le-te Bogu in drugim je za
svobodo najznačilnejše dejanje.«[10]

Ni strahu ali zunanjega ukaza, ki bi
srce spodbudil v tolikšni meri kot
moč svobode, ki se do najmanjših
podrobnosti poistoveti s svojo



ljubeznijo. Sveti Pavel je to izrekel s
prepričanjem nekoga, ki je to
globoko doživel: »Ne smrt ne
življenje, ne angeli ne poglavarstva,
ne sedanjost ne prihodnost, ne moči,
ne visokost, ne globokost ne
kakršnakoli druga stvar nas ne bo
mogla ločiti od božje ljubezni v
Kristusu Jezusu, našem
Gospodu« (Rim 8,38-39). Da bi božja
ljubezen imela v nas tolikšno moč,
moramo seveda gojiti tesno bližino z
Njim, najprej v molitvi. Tam se ob
kontemplaciji Gospoda učimo poti
svobode in tam tudi odpiramo svoje
srce za preobražajoče delovanje
Svetega Duha.

To, da se resnična svoboda udejanja
kot odgovor, kot velik »da«, je
povezano tudi z »dediščino« na
človeški ravni, ki jo je sveti
Jožefmarija želel zapustiti svojim
otrokom: z dobro voljo.[11] Ne gre
zgolj za osebnostno lastnost, temveč
za pravcato trdnost – virtus –



svobode. Če bi kristjanovo življenje
temeljilo na neki etični odločitvi, na
boju za uresničitev neke ideje, bi 
skoraj vsi končali v neki obliki
utrujenosti, malodušja ali
razočaranja. Ne vsi – kajti obstajajo
tudi močnejši temperamenti, ki v
tem, da morajo plavati proti toku,
začutijo celo spodbudo –, vendar 
skoraj vsi. Nasprotno pa je položaj
čisto drugačen, če krščansko življenje
izvira iz srečanja z neko Osebo, ki
nas je poiskala.[12] Prav ta izvor nas
tudi podpira, ko si prizadevamo za
cilj z vsemi močmi, pa naj se nam
zdijo še tako skromne: »Ne, kakor da
bi to že dosegel ali prišel do
popolnosti, vendar pa se trudim, da
bi to osvojil, ker je tudi mene osvojil
Kristus Jezus« (Flp 3,12). On je tisti, ki
nas je osvojil, on se je ozrl na nas, on
je tisti, ki je verjel v nas. Če torej
občutimo svojo majhnost, svojo bedo,
ilovico, humus, iz katerega smo
narejeni, bo naš odziv tako ponižen
kot tudi poln dobre volje: odzvali se



bomo s pogledom na svet, »ki nam
onkraj naravnega omogoča videti
pozitivno – in eventualno tudi
zabavno – plat vseh stvari in
okoliščin«.[13] Jasno je, da smo
narejeni iz ilovice; če smo kdaj
poskušali poleteti, ni bilo zato, ker bi
na to dejstvo pozabili, ampak zato,
ker obstaja Nekdo, ki nas pozna
bolje, kot se poznamo sami, in ki nas
vabi, da naredimo ta korak.

Prav lep – in po svoje zabaven – je
pogovor med prerokom Jeremijo in
Gospodom (Jer 1,5-8). Le malokateri
prerok je toliko kot on pretrpel za to,
da bi bila božja beseda navzoča sredi
njegovega ljudstva. Pobuda je prišla
od Boga: »Preden sem te upodobil v
materinem telesu, sem te poznal;
preden si prišel iz materinega
naročja, sem te posvetil, te postavil
za preroka narodom.« Jeremija pa,
kot se zdi, vidi le svojo nesposobnost:
»Jaz pa sem rekel: Oh, Gospod Bog,
glej, ne znam govoriti, ker sem še



deček.« Toda Bog ne odneha: »Nikar
ne govôri: deček sem; kajti h
komurkoli te pošljem, boš šel, in
karkoli ti ukažem, boš govoril.« Kako
naj prerok nadaljuje pot, v čem bo
njegova gotovost? Morda v ukazu, ki
ga je prejel? Veliko več kot to: »Nikar
se jih ne boj, saj sem jaz s teboj, da te
rešujem.« Včasih smo najhujši
sovražnik naše svobode mi sami,
zlasti kadar izgubimo izpred oči
resnični temelj svojega bivanja.

Navsezadnje ni presenetljivo to, da
smo šibki in padamo, ampak da kljub
svoji šibkosti vedno znova vstanemo;
da je v naših srcih še vedno prostor
za sanjanje božjih sanj. On računa z
našo svobodo in s tem, da smo iz
ilovice. Gre za to, da bi se bolj ozirali
k njemu kot pa na našo
nesposobnost. Bližina z Bogom,
zaupanje vanj: to je vir moči in
lahkote, ki ju potrebujemo, da bi kot
božji otroci živeli sredi sveta. »Neki
pisatelj je dejal, da angeli lahko letijo



zato, ker si ne pripisujejo velike teže.
Tudi mi bi morda lahko leteli
nekoliko več, če se ne bi jemali tako
resno.«[14]

[1] Prim. J. M. Casciaro, El Espíritu
Santo en los evangelios sinópticos, v:
P. Rodríguez et al. (ur.), El Espíritu
Santo y la Iglesia, Eunsa, Pamplona
1999, 65.

[2] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
31.

[3] Prav tam.

[4] Sv. Jožefmarija, Zasebni zapiski, št.
678.

[5] Sv. Jožefmarija, Pismo 13, št. 106.

[6] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
9. 1. 2018, št. 6.

[7] Prav tam, št. 7.



[8] Sv. Jožefmarija, Pismo 2, št. 45.

[9] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 420.

[10] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
9. 1. 2018, št. 4.

[11] Prim. sv. Jožefmarija, Pismo 24, št.
22.

[12] Prim. Benedikt XVI., okr. Deus
caritas est, št. 1.

[13] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
9. 1. 2018, št. 6.

[14] Benedikt XVI., Pogovor v
Castelgandolfu, 5. 8. 2006.

Lucas Buch – Carlos Ayxelà

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/


notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-
tem-kar-si/ (5. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/

	Zelo človeški, zelo božji (18) – Notranja svoboda oziroma veselje nad tem, kar si

