opusdei.org

Zelo clovesKki, zelo

bozji (18) - Notranja
svoboda oziroma
veselje nad tem, kar
si

Ko nasa svoboda odkrije svoje
srediSce v bozji ljubezni, ima
vse, kar je potrebno, da nas
spremeni v edinstvene in

srecne ljudi, ki ne bi zamenjali z
nikomer.

13. Maj. 2024



Glas o Jezusu se je Siril po vsej
Galileji. Ta ucitelj je bil drugacen od
drugih: govoril je z oblastjo in
njegova beseda je naredila vtis ...
celo na demone. Potem ko je
oznanjal v razli¢nih krajih, je »priSel
v Nazaret, kjer je odrascal« (Lk 4,16).
Evangelist Luka postavlja ta prizor
na zacCetek njegovega javnega
Zivljenja. Porocilo je tako zgoSceno,
da ga lahko razumemo kot »evangelij
znotraj evangelija«: v nekaj kratkih
vrsticah je zaobjeta ne samo slovesna
otvoritev Gospodovega poslanstva,
ampak na nek nacin tudi povzetek
njegovega celotnega Zivljenja." Jezus
pride v shodnico in vstane, da bi
bral. Podajo mu zvitek preroka
Izaija; »odvil je zvitek in naSel mesto,
Kkjer je bilo zapisano: ‘Duh Gospodov
je nad menoj, ker me je mazilil, da
prinesem blagovest ubogim. Poslal
me je, da oznanim jetnikom prostost
in slepim vid, da pustim zatirane na
prostost, da oznanim leto, ki je ljubo
Gospodu.’« Nato besedilo zvije, ga



vrne sluzabniku in sede. »O¢i vseh v
shodnici so bile uprte vanj. In zacel
jim je govoriti: ‘Danes se je to Pismo
izpolnilo, kakor ste slisali.’« (Lk
4,17-21). Jezus se na nedvoumen
nacin predstavi kot mesija in to stori
s pomocjo besedila, ki v ospredje
postavlja dar svobode. To je tisto, kar
nam je priSel podarit; priSel je, da bi
nas osvobodil suzenjstva in zatiranja
greha.

Svoboda: prvi Kkristjani so se
zavedali, da je ta dar v srediScu
njihove vere, zato ga je sveti Pavel
vzel za stalno temo svojih pisem.
Jezus nas osvobaja bremena greha in
smrti, slepe usode, s katero so bile
obteZene poganske religije,
neurejenih strasti in vsega, zaradi
Cesar je CloveSko Zivljenje na zemlji
nesrecno. Vendar pa svoboda ni le
dar, ampak je istoCasno tudi naloga.
Kot piSe apostol narodov: »Kristus
nas je osvobodil za svobodo. Zato
stojte trdno in se ne dajte ponovno



vpreci v jarem suznosti« (Gal 5,1).
Torej je treba svobodo varovati,
ziveti skladno s tem darom in se ne
prepustiti ponovni lahkotnosti
suzenjstva. Prvi kristjani so imeli to
prepricanje vtisnjeno globoko v srce,
kaj pa mi? Mnogi smo bili krSceni
kmalu po rojstvu. Kaj lahko za nas
pomenijo Izaijeve besede, ki jih je v
Nazaretu navedel Gospod? In kaj naj
pomeni tisti poziv k Zivljenju v
svobodi brez uklanjanja, o katerem
govori sveti Pavel?

Ce bi $lo zgolj za moZnost izbire

Ko govorimo o svobodi, pogosto
pomislimo na preprosto stanje, na
neko lastnost nasih dejanj: svobodno
ravnam takrat, ko lahko delam, kar
hocem, ne da bi me kdorkoli silil ali
omejeval. To je izkuSnja svobode, ki
jo imamo, ko lahko sami izbiramo.
Ob vprasanju, kot je na primer:
»Boste Cokoladno torto ali sadje?« se
oseba, ki lahko izbere katerokoli od



obeh mozZnosti, zdi svobodnejsa in
pac izbere tisto, kar Zelj, iz razloga, ki
se ji zdi najbolj smiseln. Nasprotno
pa bo sladkorni bolnik obvezan
narociti sadje. V tem konkretnem
smislu je svobodnejsa tista oseba, ki
lahko izbira vec: ki ima vec
alternativ in manj dejavnikov, ki ji
dolocajo neko konkretno smer. Prav
zato denar daje velik obCutek
svobode: premoZznemu ¢loveku se
odpirajo Stevilne moznosti, ki so
ljudem brez denarja nedostopne.
Tudi odsotnost obveznosti daje velik
obcutek svobode, saj na videz ni
nicesar, kar bi narekovalo ali
omejevalo posameznikove odlocitve.

Odsotnost prisile je gotovo ena od
razseznosti svobode, vendar je ne
izCrpa. Pravzaprav so nekateri
vzorniki glede svobode, ki jih
poznamo iz zgodovine, bili zaprti za
reSetkami. Paradigmaticen je primer
Tomaza Mora v Londonskem stolpu.
Kar se tiCe moznosti izbire, ni bil



prav nic¢ svoboden, pa vendar ...
Enako velja za bolj nedavne zglede in
za prve mucence. Vsaka oblika
preganjanja je poskus uniCenja
svobode, vendar tega ni mogoce
doseci na zgolj zunanji nacin. Zato
Jezus pravi: »Ne bojte se tistih, ki
umorijo telo, duse pa ne morejo
umoriti« (Mt 10,28). Svoboda ni zgolj
stanje, temvec je zmozZnost, da se
odlo¢imo - ali z nekim nac¢inom
ravnanja zavzamemo staliSc¢e — v
najglobljem delu naSega bitja, onkraj
tega, kar nam narekujejo okolis¢ine,
v katerih se nahajamo.

Po drugi strani pa je svoboda, ki jo
pri posameznih odlocitvah izkuSamo,
obiCajno precej omejenega obsega.
Ko pomislimo na osebe, ki so se v
zgodovino zapisale s tem, kako so
Zivele svojo svobodo, to ponavadi ni
tisto, kar bi izstopalo. V mislih si
lahko izberemo imena treh ali Stirih
ljudi - sploSno znanih ali pa
preprosto nam bliznjih oseb —, ki jih



imamo za vzor svobode. Kaj izstopa v
njihovem Zivljenju? Zaradi Cesa so za
nas vzorniki? Gotovo jih ne
obCudujemo zato, ker so vedno lahko
izbrali najljubso jed ali ker se nikoli
niso porocili, da bi lahko zamenjali
partnerja, kadarkoli bi se jim
zahotelo. Gre bolj za ljudi, ki so se
osvobodili vsega, kar bi jih lahko
vezalo, da bi se lahko v celoti
posvetili neCemu (visokemu cilju) ali
nekomu; da bi lahko izrocili vse svoje
zivljenje. In to so zgledi svobode
ravno zato, ker to predanost Zivijo
vse do konca. Ce bi Tomaz More v
nasprotju s svojo vestjo prisegel
zvestobo Henriku VIII., tudi Ce bi to
storil svobodno, se ne bi zapisal v
zgodovino tako, kot se je. Ce se sveti
Pavel ne bi odlo¢il, da si bo
prizadeval oznanjati Kristusa do te
mere, da bi zanj dal svoje Zivljenje, in
bi namesto tega sklenil opustiti svojo
poklicanost ter se vrniti k
izdelovanju Sotorov, tudi Ce bi to
storil svobodno, ga pac ne bi imeli za



zgled svobode. 1z tega sledi, da je za
globoko razumevanje svobode treba
preseci preprosto zmoznost izbire.

Zaklad, za katerega bi dali
Zivljenje

Evangelij nam govori o neki izku$nji
svobode, ki je prav v tem, da se
odpovemo vsakr$ni moznosti izbire:
»Nebesko kraljestvo je podobno
zakladu, skritemu na njivi, ki ga je
nekdo nasel in spet skril. Od veselja
nad njim je Sel in prodal vse, kar je
imel, in kupil tisto njivo. Nebesko
kraljestvo je tudi podobno trgovcu, ki
iSCe lepe bhisere. Ko najde en
dragocen biser, gre in proda vse, kar
ima, in ga kupi« (Mt 13,44-46). Liki v
teh kratkih prilikah se
odpovejovsemu zaradi neCesa, kar je
tega vredno. Odrecejo se izbiranju,
necemu se popolnoma zavezejo in
pri tem se jim ne zdi, da bi zavrgli
svojo svobodo, temvec da z njo
storijo najboljSe, kar morejo. V



resnici je to izkusnja vsakega
zaljubljenega cloveka. Ne moti ga, da
ne more hoditi ven z drugimi
osebami: vse je dal za tisto, ki jo ljubi;
zeli si samo to, da bi jo ljubil in bil
vsak bolj zaljubljen vanjo. Nima
obcutka, da bi na ta nacin zavrgel
svojo svobodo: nasprotno, razume,
da s svojo svobodo ne more storiti
nicCesar boljSega, kot da ljubi to
osebo, ta zaklad, ta predragoceni
biser.

Ze samo ta razmislek nam daje
spoznanje, da je svoboda izbire —
Ceprav je to ena izmed razseznosti
svobode — usmerjena k neki drugi,
globlji razseZnosti: k zmoznosti, da
Clovek nekaj (ali nekoga) ljubi. To
drugo razseznost bi lahko
poimenovali svoboda potrditve. To je
svoboda, ki jo udejanjamo, ko
ljubimo, in ki nam daje razumeti, da
si »svoboda in izrocitev ne
nasprotujeta, temvec se vzajemno
podpirata«.”’ S tem ko nekdo daruje



vse svoje Zivljenje, ne izgubi
svobode, temvec jo doZivi Se globlje:
»V prostovoljni izrocitvi, v vsakem
trenutku tega predanega posvecanja
svoboda prenavlja ljubezen in
prenovitev pomeni biti nenehno
mlad, velikoduSen, zmoZen velikih
idealov in velikih Zrtev.«"* Ce nam po
napornem delovniku na koncu dneva
ostane le malo Casa in Ce se ob
spoznanju, da si Se nismo vzeli ¢asa
za molitev, odlo¢imo za to namesto
za razvedrilo ob gledanju novic, tedaj
svojo svobodo uporabljamo na nacin,
ki podpira naso izrocitev. Kljuc za
razreSitev te dileme brez
povzrocanja konfliktov je zopet v
ljubezni. Enako ravna druZinska
mati, ki iz ljubezni do bolnega otroka
spremeni svoje nacrte in poskrbi
zanj ter to stori z vso svobodo; in to
razdajanje ji prinaSa veselje, ki ga ne
bi bila deleZna, Ce bi naredila, kar bi
ji v tistem trenutku najbolj ustrezalo
oziroma ugajalo.



Lahko pa gremo Se korak dlje. Ko
nekaj (ali nekoga) objamemo z vsem
svojim Zivljenjem, nas ta ljubezen
polagoma oblikuje, tako da
postajamo vedno bolj »mi sami«:
edinstvena osebnost z imenom in
priimkom. Na primer Terezija iz
Kalkute. Predstavljajte si, da bi ji
ponudili vilo, kjer bi lahko v miru
preZivela zadnja leta svojega
Zivljenja, in Se kaksno nevladno
organizacijo, ki bi poskrbela za
revne, katerim se je ona posvecala.
Kaj bi odgovorila? Svoboda, s katero
je Zivela svoje Zivljenje, ni bila v tem,
da bi lahko vse zapustila in se mirno
predala oddihu, ampak ravno v tem,
da se je z vsem svojim Zivljenjem
oklenila neke dobrine — Kristusa,
navzocega v najbolj ubogih - ter se
po drugi strani znebila vsega, kar bi
ta ideal oviralo.

Pravzaprav bi podobne primere
zlahka nasli v Zivljenju mnogih
drugih svetnic in svetnikov. V



vsakem primeru jih je gnala Zelja, da
bi bili zvesti Ljubezni, kateri so
izrocili vse; da bi se odzvali na klic, ki
jih je spodbudil k delu sredi sveta s
poslanstvom, ki je oblikovalo njihova
Zivljenja. Lahko se na primer
spomnimo, kaj je nas oCe zapisal leta
1932: »Ponujata se dve poti: da
Studiram, doseZem profesuro in
postanem ucenjak. Vse to bi mi bilo
vSeC in se mi zdi izvedljivo. Druga: da
Zrtvujem svoje ambicije in celo
plemenito Zeljo po znanju ter se
zadovoljim s tem, da sem razgledan,
da nisem nevedneZ. Moja pot je
druga: Bog me hoce svetega in hoce
me za svoje Delo.«* To je tisto, kar
lahko imenujemo notranja svoboda:
tisti vir, ki pojasnjuje, da moja
dejanja ne sledijo trenutni
muhavosti, niti zunanjim ukazom, pa
tudi ne hladni vrednosti objektivnih
stvari, temvec tistemu skritemu
zakladu, zaradi katerega sem dal vse:
sledijo Ljubezni, ki me je poiskala in
me Kklice, naj grem za njo. IzhajajocC iz



tega klica je norosti svetnikov
mogocCe razumeti mnogo bolje kot pa
na osnovi nekega nabora zunanjih
obveznosti.

Seveda pa biti notranje svoboden pri
delovanju ne pomeni, da se ne homo
srecali s tezkimi stvarmi. Na ravni
naSega vsakdanjega Zivljenja nas ocCe
pogosto spominja na nekaj, kar je
govoril sveti JoZefmarija:
»Nedopustno je misliti, da je mogoce
z veseljem opravljati samo tisto delo,
ki nam je viec.«” Opirajoc se na to
misel je zapisal: »Z veseljem — ne
brezvoljno - lahko storimo tisto, kar
je tezko, kar nam ni vsec, Ce to
opravimo iz ljubezni in z ljubeznijo,
in zatorej svobodno.«®Opravljeno je
Z vso svobodo, ker razumemo, da
ustreza ljubezni, ki jo nosimo v srcu.
Receno Se z drugimi besedami:
morda se mi danes ne ljubi, morda
ne razumem povsem, zakaj bi moral
storiti ravno to ... vendar to storim,
ker vem, da to spada k ljubezni, ki



sem se je oklenil z vsem svojim
Zivljenjem, in v enaki meri sem
sposoben to ljubiti. Ko tako ravnam,
tega ne ponem samodejno ali
preprosto zato, ker je to »treba
storiti«, temve¢ »iz ljubezniin z
ljubeznijo«, z dejansko
prostovoljnostjo. SCasoma bo to, kar
sedaj po¢nem tako, da grem proti
toku iz ljubezni do nekoga, ki sem
mu izrocil svoje Zivljenje, dobilo svoj
najgloblji pomen. »Doumeti lastno
poklicanost kot boZji dar — in ne kot
preprost niz obveznosti —, celo kadar
trpimo, je ravno tako izraz svobode
duha.«"”

Svoboda kot odgovor

Dana$nja miselnost marsikdaj
dojema svobodo zgolj kot moZnost
izbire v vsakem trenutku brez prisile
ali kakrsnekoli pogojenosti in nekako
ne vidi dlje: zdi se, da bi svoboda kar
izpuhtela, Ce se to postavi pod
vprasaj. Vendar pa je dejstvo, da



izbira ene stvari pogosto pomeni
odpoved mnogim drugim; da hoteti
ne pomeni nujno tudi biti zmoZen in
da lahko tisto, kar se nam zdi trden
nacrt, gladko propade. Krs¢anska
antropologija predlaga veliko bolj
harmonicen in veder odnos do
svobode, saj jo razume kot dar in klic.
Bili smo »poklicani k svobodi« (Gal
5,13); ampak ne v brezobli¢no ali
nesmiselno svobodo, temvec »v
svobodo slave boZjih otrok« (Rim
8,21). Resnica o0 nasem boZjem
posinovljenju je tisto, kar nas dela
svobodne (prim. Jn 8,31-32). Zato
nasa svoboda ni neko spontano
delovanje, ki kar vznikne, ne da bi
vedeli, od kod prihaja in kam gre.
NaSa svoboda je v svoji najgloblji
razseznosti odgovor na Ljubezen, ki
naredi prvi korak. Zato je sveti
JoZefmarija lahko zapisal, da
notranje zivljenje — kolikor je v njem
element boja — pomeni delovati, »ker
hocemo [...] odgovoriti na Gospodovo
milost«.® Prostovoljno se oklenemo



Njega, ki nas je »prvi vzljubil« (1 Jn
4.19), ter si z vsemi mocmi
prizadevamo, da bi odgovorili na to
ljubezen. In to, kar se morda zdi
nekoliko abstraktno, ima v resnici
zelo konkretne posledice. Na primer,
ko smo pred razlicnimi odlocitvami,
ki jih sprejemamo vsak dan, se lahko
vprasamo: »Kam me vodi to, kar
nameravam storiti? Je to v smeri
ljubezni do Boga, mojega sinovstva?«

Po drugi strani pa, ko Zivimo
svobodo kot odgovor, odkrijemo, da v
naSem Zivljenju ni mocnejSe gonilne
sile, kot je ohranjanje Zivega spomina
na Ljubezen, ki nas klice. Tako je tudi
na ¢loveski ravni: za Cloveka ni
nobene mocnejSe sile od zavedanja,
da je Jjubljen. Tako kot zaljubljenka,
ki ve, da se njen ljubljeni zanese
nanjo: »Glas mojega ljubega! Glej ga,
prihaja: skace Cez gore, preskakuje
grice [...]. Glej, Ze stoji za naSim
zidom, pogleduje skoz okna, oprezuje
skozi mreZo [...]. Vstani, moja draga,



lepotica moja, odpravi se, ker glej,
zima je minila, deZevje ponehalo,
preslo« (Vp 2,8-11). Kdor se zaveda,
da ga Bog tako ljubi, da je poklican
vnemati s svojo ljubeznijo ves svet, je
pripravljen na vse, karkoli je
potrebno. Vse se mu zdi malo v
primerjavi s tem, kar je prejel; kot
nekaj samoumevnega si bo dejal:
»Kako majhna stvar je eno Zivljenje
za daritev Bogu!«"” Zavedanje, da
»nas Bog pricakuje v vsakem ¢loveku
(prim. Mt 25,40) in da hoce tudi po
nas postati navzoc v njihovem
Zivljenju, nas spodbuja, da
velikodu$no razdajamo, kar smo
prejeli. V nasem zivljenju pa, hcere
in sinovi moji, smo prejeli in
prejemamo veliko ljubezni.
Razdajanje le-te Bogu in drugim je za
svobodo najznacilnejse dejanje.«™”

Ni strahu ali zunanjega ukaza, ki bi
srce spodbudil v tolikSni meri kot
moc svobode, ki se do najmanjsih
podrobnosti poistoveti s svojo



ljubeznijo. Sveti Pavel je to izrekel s
preprianjem nekoga, ki je to
globoko dozivel: »Ne smrt ne
Zivljenje, ne angeli ne poglavarstva,
ne sedanjost ne prihodnost, ne moci,
ne visokost, ne globokost ne
kakrs$nakoli druga stvar nas ne bo
mogla lociti od bozje ljubezni v
Kristusu Jezusu, naSem

Gospodu« (Rim 8,38-39). Da bi bozja
ljubezen imela v nas tolikSno moc,
moramo seveda gojiti tesno bliZino z
Njim, najprej v molitvi. Tam se ob
kontemplaciji Gospoda ucimo poti
svobode in tam tudi odpiramo svoje
srce za preobraZajocCe delovanje
Svetega Duha.

To, da se resni¢na svoboda udejanja
kot odgovor, kot velik »da, je
povezano tudi z »dedi$¢ino« na
Cloveski ravni, ki jo je sveti
JoZefmarija Zelel zapustiti svojim
otrokom: z dobro voljo."" Ne gre
zgolj za osebnostno lastnost, temvec
za pravcato trdnost — virtus —



svobode. Ce bi kristjanovo Zivljenje
temeljilo na neki eti¢ni odlocitvi, na
boju za uresnicitev neke ideje, bi
skoraj vsi koncali v neki obliki
utrujenosti, malodusja ali
razocCaranja. Ne vsi — kajti obstajajo
tudi mocnejsi temperamenti, ki v
tem, da morajo plavati proti toku,
zacutijo celo spodbudo —, vendar
skoraj vsi. Nasprotno pa je polozaj
Cisto drugacen, Ce krScansko Zivljenje
izvira iz sreCanja z neko Osebo, ki
nas je poiskala." Prav ta izvor nas
tudi podpira, ko si prizadevamo za
cilj z vsemi moc€mi, pa naj se nam
zdijo Se tako skromne: »Ne, kakor da
bi to Ze dosegel ali priSel do
popolnosti, vendar pa se trudim, da
bi to osvojil, ker je tudi mene osvojil
Kristus Jezus« (Flp 3,12). On je tisti, ki
nas je osvojil, on se je ozrl na nas, on
je tisti, ki je verjel v nas. Ce torej
obcutimo svojo majhnost, svojo bedo,
ilovico, humus, iz katerega smo
narejeni, bo nas odziv tako poniZen
kot tudi poln dobre volje: odzvali se



bomo s pogledom na svet, »ki nam
onkraj naravnega omogoca videti
pozitivno - in eventualno tudi
zabavno - plat vseh stvari in
okolis¢in«." Jasno je, da smo
narejeni iz ilovice; e smo kdaj
poskusali poleteti, ni bilo zato, ker bi
na to dejstvo pozabili, ampak zato,
ker obstaja Nekdo, ki nas pozna
bolje, kot se poznamo sami, in ki nas
vabi, da naredimo ta korak.

Prav lep —in po svoje zabaven - je
pogovor med prerokom Jeremijo in
Gospodom (Jer 1,5-8). Le malokateri
prerok je toliko kot on pretrpel za to,
da bi bila boZja beseda navzoca sredi
njegovega ljudstva. Pobuda je prisla
od Boga: »Preden sem te upodobil v
materinem telesu, sem te poznal;
preden si priSel iz materinega
narocja, sem te posvetil, te postavil
za preroka narodom.« Jeremija pa,
kot se zdji, vidi le svojo nesposobnost:
»Jaz pa sem rekel: Oh, Gospod Bog,
glej, ne znam govoriti, ker sem Se



decek.« Toda Bog ne odneha: »Nikar
ne govori: deCek sem; kajti h
komurkoli te poSljem, bos Sel, in
karkoli ti ukaZzem, boS$ govoril.« Kako
naj prerok nadaljuje pot, v em bo
njegova gotovost? Morda v ukazu, ki
ga je prejel? Veliko vec kot to: »Nikar
se jih ne boj, saj sem jaz s teboj, da te
reSujem.« V€asih smo najhujsi
sovraznik naSe svobode mi sami,
zlasti kadar izgubimo izpred ocCi
resnic¢ni temelj svojega bivanja.

Navsezadnje ni presenetljivo to, da
smo Sibki in padamo, ampak da kljub
svoji Sibkosti vedno znova vstanemo;
da je v naSih srcih Se vedno prostor
za sanjanje bozjih sanj. On racuna z
naso svobodo in s tem, da smo iz
ilovice. Gre za to, da bi se bolj ozirali
k njemu kot pa na naso
nesposobnost. BliZzina z Bogom,
zaupanje vanj: to je vir moci in
lahkote, ki ju potrebujemo, da bi kot
bozji otroci Ziveli sredi sveta. »Neki
pisatelj je dejal, da angeli lahko letijo



zato, ker si ne pripisujejo velike teZe.
Tudi mi bi morda lahko leteli
nekoliko vec, Ce se ne bi jemali tako
resno.«"

™ prim. J. M. Casciaro, El Espiritu
Santo en los evangelios sinopticos, v:
P. Rodriguez et al. (ur.), El Espiritu
Santo y la Iglesia, Eunsa, Pamplona
1999, 65.

! Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
31.

Bl prav tam.

" Sv. JoZefmarija, Zasebni zapiski, $t.
678.

! Sv. Jozefmarija, Pismo 13, $t. 106.

® Fernando Océriz, Pastirsko pismo,
9.1. 2018, st. 6.

7 prav tam, $t. 7.



8 Sv. JoZefmarija, Pismo 2, $t. 45.
®1'Sv. Jozefmarija, Pot, $t. 420.

1% Fernando Océriz, Pastirsko pismo,
9.1. 2018, st. 4.

™ prim. sv. JoZzefmarija, Pismo 24, t.
22.

12 prim. Benedikt XVI., okr. Deus
caritas est, St. 1.

™3 Fernando Océariz, Pastirsko pismo,
9.1. 2018, st. 6.

14 Benedikt XVI., Pogovor v
Castelgandolfu, 5. 8. 2006.

Lucas Buch - Carlos Ayxela

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/

notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-
tem-kar-si/ (5. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-18-notranja-svoboda-oziroma-veselje-nad-tem-kar-si/

	Zelo človeški, zelo božji (18) – Notranja svoboda oziroma veselje nad tem, kar si

