
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (17) – Obzirna
moč zaupanja

Zaupanje odstira nove
potenciale, ki se skrivajo v
vsakem človeku. Daje nam
zmožnost, da rastemo na
naraven, harmoničen način.
Tako postajamo zmožni nečesa
večjega.

8. Jun. 2025

Nihče ni samostojen verz, »vsi smo
del iste božje pesnitve«.[1] Posamezne
zgodbe, ki tkejo zgodovino človeštva,



so prepletene z vezmi sorodstva,
bratstva in prijateljstva. Bitje našega
srca se začne po zaslugi življenja
drugih in pozneje bo nenehno
deležno spodbude, tolažbe, podpore –
včasih bo tudi ranjeno – s strani
tistih, ki z nami delijo pot življenja.
Dejstvo, da smo odvisni od njih in oni
od nas, ni stranski učinek izvirnega
greha, s katerim bi se morali
sprijazniti, temveč neka temeljna
sestavina naše ustvarjenosti po božji
podobi.

Čeprav se naše življenje v družbi
včasih zdi kakor vročičen tok, ki nas
nagiba k individualizmu, pa vemo,
da samouresničitev dosežemo le v
odnosu, v soodvisnosti: sami sebe
najdemo le, če smo pripravljeni iz
sebe izstopiti. Kdor dodobra odkrije
to dejstvo, preneha gledati na svoje
meje kot na ovire, ki mu preprečujejo
biti srečen. Odnosi se mu tedaj
razodenejo kot mostovi, ki širijo
njegov svet.[2] Vendar do tega odkritja



ne pridejo vsi oziroma vsaj ne v isti
meri, zato lahko ob enakih pogojih,
povezanih z družbenim položajem,
izobrazbo in osebnim značajem,
različni ljudje živijo na radikalno
različne načine, odvisno od kakovosti
njihovih odnosov: nekateri so
izgubljeni v osamljeni množici, drugi
so vedno deležni spremljanja in
vedno spremljevalci.

Preobražajoči pogled

Na koncu svoje zemeljske poti Jezus
svojim apostolom reče: »Vas sem
imenoval prijatelje« (Jn 15,15). Ta, ki
je pravi Bog in pravi človek, vzor, po
katerem se zgledujemo, da bi se
naučili biti ljudje, prehodi svojo
življenjsko pot v tesnem stiku z
drugimi. To opazimo že pri njegovem
prvem srečanju z dvanajsterimi.
Jezus z vsakim od njih vzpostavi
odnos, ki raste v crescendu
spoznavanja, prijateljstva in ljubezni,
naposled pa jim svoje srce odpre na



stežaj. Bralec evangelija pozna
omejitve in pomanjkljivosti tistih, ki
bodo pozneje postali stebri Cerkve.
Jih morda On ni opazil? Seveda jih je,
toda Beseda je ustvarjalna; njen
ljubeči pogled jim vliva moč, saj je
poln zaupanja. Ti robati možje vedo,
da so ljubljeni, izvoljeni, in zrastejo
višje, kot bi si kdorkoli drznil misliti,
ker so izkusili Gospodovo zaupanje
vanje. Tako je tudi v našem življenju,
ko se zavemo božje ljubezni do nas.
Čeprav pogosto govorimo o
pomembnosti vere v Jezusa, ne
smemo pozabiti, da nas najbolj
preoblikuje dejstvo, da nam On
zaupa. Da, zanesljivo znamenje, da
naša vera dozoreva, je, da se vedno
bolj opiramo na božje zaupanje v
nas.

Opazujmo tistega učenca, ki je ostal
Jezusu zvest ob vznožju križa. V čem
je skrivnost njegove srčnosti? Morda
je skrivnost ravno v vzdevku, s
katerim omenja samega sebe:



»ljubljeni učenec«. Janez odkrije
svojo istovetnost v dejstvu, da ga
Jezus ljubi. To razširi njegovo moč,
njegovo srce, ter mu daje zmožnost,
da ohrani občudovanja vredno
zvestobo. Njegovo poročilo o zadnji
večerji odraža, v kolikšni meri je s
pomočjo zaupanja vstopil v Jezusovo
srce. Tako je: zaupanje nam omogoča
dostop do mnogo globljega
spoznanja, kot bi ga dosegli zgolj z
razumom.

Enako kot je vstopil v življenje
apostolov, svojih prijateljev, želi Bog
vstopiti v naše življenje. Tudi naš
odnos prijateljstva z Njim se torej
lahko razvija v tej smeri naraščanja,
tako da se naša zmožnost ljubiti
vedno bolj krepi. V globokem
spoštovanju naše svobode nam Jezus
ponuja svoje prijateljstvo, v katerem
se kaže zaupanje, ki nam razkriva,
kdo smo zanj.[3] Da bi lahko rasli in
prosto udejanjali svojo svobodo,
potrebujemo določeno gotovost vase;



gotovost, ki temelji predvsem na
zavedanju, da nekdo, kot je On (in
kdo kakor Bog?), stavi na nas …
Takšno prepričanje omogoča rast,
kajti ko se nam neko dobro zdi
naporno, ko vidimo svojo
nezmožnost preseči samega sebe,
takrat zaupanje, ki ga Bog polaga v
nas, krepi našo lastno gotovost.
Iskreno zaupanje odstira potenciale,
ki se skrivajo v vsakem od nas in so
marsikdaj zakopani v globini našega
srca zaradi nizke samopodobe ali
strahu pred porazom, ter nas
spodbuja, da jih razvijemo v služenju
drugim. Daje nam zmožnost, da
rastemo na naraven, harmoničen
način. Tako postajamo zmožni
nečesa večjega.

Tako Jezus ljubi svoje: ve, koga je
izbral, pozna jih bolje kot kdorkoli
drug – bolje, kot se poznajo sami – in
stavi nanje. Ve, do kod lahko pridejo,
in upoštevajoč, da sta potrebna čas in
njihovo sodelovanje, jih korak za



korakom vodi naprej. Ne mudi se mu
z njihovo vzgojo, saj ve, da ta
umetnost zahteva potrpežljivost. Je
dober učitelj in zna z njimi
»zapravljati« čas, kot to počnejo
prijatelji. S svojo naklonjenostjo si
pridobi njihovo zaupanje, s
potrpežljivo razpoložljivostjo in
razumevanjem pa olajša medsebojno
spoznavanje. Ta način ljubezni, tako
božji in tako človeški, ustvarja med
učiteljem in učenci pravo
prijateljstvo, ki jih zavezuje in iz njih
izvabi najboljše.

Pustiti Bogu v notranjost

Gospoda »zanimajo tvoje veselje,
tvoji uspehi, tvoja ljubezen, pa tudi
tvoje stiske, tvoja bolečina, tvoji
neuspehi«.[4] Zato se je treba obračati
k Njemu z zaupanjem, na stežaj
odpreti svoje srce in z njim deliti vse,
kar je našega. Ko nekomu resnično
zaupamo, snamemo maske, s
katerimi se včasih ščitimo. V tistem



trenutku se nam zdijo odveč; čutimo,
da smo brez strahu lahko takšni,
kakršni smo. To zaupanje razkrije
resnico o našem bitju in nam prinaša
veliko notranjo svobodo. Ker vemo,
da ni bolj iskrenega prijateljstva od
njegovega, ga lahko spustimo v
globino domovanja naše duše. Ga
bomo mar zadržali v dnevni sobi,
kjer sprejemamo goste?

Ko bo to prijateljstvo polagoma raslo,
mu bomo povsem naravno želeli
pokazati vsak kotiček svojega
življenja: delovno sobo, da nas bo
videl opravljati naše skrito delo;
igralnico, kjer hranimo stvari, ki nas
navdušujejo, sanje, ob katerih smo
ganjeni; pokazali mu bomo tudi
ropotarnico, polno vsakovrstnih, bolj
ali manj uporabnih reči in
predmetov, ki so se nam po poti
razbili. Če se pustimo spoznati, če
prižgemo luči …, bo On razsvetlil
kotičke, ki se zdijo temačni, in nam
pomagal videti prostore, v katerih



moramo napraviti red. In to bo storil
na jasen način, predvsem pa nam bo
vlil upanja, saj njegov pogled ni
obsojajoč, ustrahovalen, ampak je
pogled ljubezni, ki daje srčnost in
povzdiguje; je ustvarjajoč in
odrešujoč pogled.

Zaupanje vzbudi zaupanje

Človeška ljubezen nam v svojih
najboljših izrazih govori o božji
ljubezni. Če v prijateljstvu izkusimo
gonilno silo zaupanja, če odkrijemo,
da nekdo v nas verjame, nas to
spodbudi, da damo vse od sebe.
Zavemo se, da mora biti takšen tudi
božji pogled. Zato si moramo tudi mi
prizadevati, da bi gledali na druge
kakor Jezus, ter se od njega učiti, da
bi bili luč za ljudi okoli nas. Čim bolj
izkušamo preobražajočo moč božjega
zaupanja in zaupanja v Boga, tem
jasneje vidimo potrebo, da bi to
zaupanje ponudili tudi drugim.



»Bog mnogokrat uporablja pristno
prijateljstvo za to, da bi izvršil svoje
delo odrešenja.«[5] Zaupanje, ki vlada
med dobrimi prijatelji, je pogosto
sredstvo, ki nam ga Bog ponudi, da bi
videli tisto, s čimer se morda ne bi
upali soočiti sami. Če imamo srečo,
da nam ob strani stojijo pravi
prijatelji, ljudje, ki nas imajo radi
zares, ki hočejo, da smo boljši,
srečnejši, ter jim odpremo te kotičke
zaupnosti, potem smo najbrž že
večkrat izkusili, da se naš notranji
svet obogati, če ga delimo.

Če vlada vzdušje zaupanja, tedaj se
ne bojimo, da bi drugi videli naše
slabosti in težave, in brez strahu
lahko z njimi delimo svoje načrte in
sanje. Vemo, da nam bodo tisti, ki nas
imajo radi, pomagali premagati naše
omejitve, da se ne bi spremenile v
prepreke. V človeški dinamiki
dajanja in prejemanja je izročanje
samega sebe povezano z deljenjem
naše edinstvenosti, s prikazovanjem



samega sebe v pristnosti. Ko
dospemo do te točke, izkusimo veliko
svobodo, vendar je za to potreben
napor, da gremo ven iz sebe:
pripravljenost, da se izpostavimo,
tudi če vemo, da smo zaradi tega
ranljivi. Zaupanje vzbudi zaupanje,
in tveganje, da bomo prizadeti, ni
primerljivo z vrednostjo, ki jo
prinaša to, da ljubimo in se pustimo
ljubiti.

Beseda, ki krepi, zdravi in
spodbuja

Zaupanje je ključno za uspeh vsakega
odnosa, za človekovo osebno in
strokovno rast, za vsako
izobraževalno delo. Kadar želimo
pomagati drugim, nemudoma
ugotovimo, kako pomembno je
poslušanje, razumevanje,
potrpežljivost itd. Toda v resnici
potrebujemo veliko več: če je
navzoče zaupanje, potem na ljudi
gledamo z optimizmom, verjamemo



vanje, vidimo njihove možnosti,
gojimo upanje v to, kar lahko
postanejo, zato smo navdušeni tudi
nad njihovim bojem.

»Po Gospodovem zgledu,« pravi sv.
Jožefmarija, »bodite razumevajoči do
svojih bratov, imejte veliko srce, ki se
ničesar ne prestraši, in imejte jih
zares radi. […] Ker ste zelo človeški,
boste znali preseči drobne
pomanjkljivosti in z materinskim
razumevanjem vedno videli dobro
plat stvari.«[6]

Takšno ravnanje ne pomeni, da
bežimo od resničnosti ali da ne
vidimo omejitev in napak drugih
ljudi. Če jih imamo radi na pravi
način, bomo želeli, da bi postali še
boljši. Če jih bomo poznali in ljubili
takšne, kakršni so, jih bomo na
temelju prijateljstva in bratstva, ki
nas povezuje, lahko opozorili na
morebitne nevarnosti, ki jih utegnejo
spregledati, ali pa jim bomo



predlagali kaj, česar morda na prvi
pogled ne bodo razumeli, ter jih
spremljali pri odkrivanju dobrega, ki
se skriva za tem novim obzorjem.[7]

Iskrena naklonjenost do drugega
omogoča vzdušje svobode, zaupanja,
ki se kaže v jasnosti, s katero nekomu
razložimo, zakaj menimo, da je zanj
dobro, da se potrudi v boju na
določenem področju. Tako bo občutil,
da ga na tej poti spremljamo, ne pa
silimo ravnati na nerazumen način.
»Naloga duhovnega voditelja je
pomagati duši, da bi hotela – da bi ji
bilo po volji – izpolnjevati božjo
voljo.«[8]

Včasih se nam lahko zgodi, da se v
želji pomagati nekomu, ki nas na
videz ne posluša, prepustimo
prenagljeni sodbi, češ, da tega v
resnici noče ali da ne bo popustil. Ne
smemo pozabiti, da smo krhki in da
na poti poleg pridobljenih naukov
včasih dobimo tudi rane, ki se celijo
počasi. Zaradi bolečine, ki jo



povzročijo ti udarci, si človek
neredko zgradi zapreke, ki ga
osamijo, ki so sicer ščit pred
morebitnim trpljenjem, vendar tudi
otežujejo ponovno pridobitev
zaupanja, potrebnega za nadaljnjo
rast.

Beseda, ki krepi, zdravi in spodbuja,
je v najčistejšem pomenu človeška
beseda. Le če obstaja zaupanje,
iskrena, zastonjska naklonjenost,
bomo z drugim vzpostavili stik in
naša beseda bo po milosti, ki jo daje
Bog, imela delež pri njegovi
stvarjenjski moči: tedaj bo postala
izraz njegove ljubezni in bo
pomagala te rane zaceliti. »Bog
pozna globine vsakogar izmed nas,
tudi tiste boleče predele, in na vse
nas gleda z nežnostjo. Učimo se od
Gospoda, da bi na vsakogar gledali
tako, da bi vsakogar razumeli […], da
bi se postavili na mesto drugega.«[9]

Biti moramo potrpežljivi in sejati
zaupanje z naklonjenostjo, s



pozornostmi, ki odražajo naše
iskreno zanimanje. Bog je hotel, da
potrebujemo drug drugega, in v
človeški zgodovini deluje po ljudeh
ter se zanaša na vsakega posebej, da
bomo drug drugemu pomagali.

Kdor je odgovoren za druge, mora
paziti, da ne bi vedno hotel ponujati
rešitev in odgovorov. Včasih lahko
skoraj nezavedno mislimo, da
sočloveku pomagamo, če ga
prepričamo, da prevzame naš osebni
način doseganja najboljših
rezultatov. Toda cilj osebnostnega
izobraževanja ni v tem, da nekoga
pripravimo do tega, da bo hodil tako,
kot si mi želimo, da hodi. Če
pričakujemo, da se bodo ljudje
prilagodili nekim vnaprej določenim
kalupom, jim to ne bo odprlo novih
obzorij; bolj kot to jih lahko izpostavi
frustracijam zaradi neizpolnitve
določenih pričakovanj.



V resnici je dobro krščansko
izobraževanje tisto, ki doseže, da
vsakdo z božjo pomočjo postane
pravi protagonist svojega življenja.
Kdor želi pri tem sodelovati, ima
nalogo spremljati, spodbujati
samospoznavanje, postavljati dobra
vprašanja kot pomoč pri refleksiji,
dajati več namigov kot odgovorov,
četudi to zahteva več truda. Ko
človek sam odkrije novo obzorje in si
sam postavi cilj, je prizadevanje za
izpolnitev tega cilja mnogo
učinkovitejše, saj ga žene nekaj od
znotraj. Tudi če je za doseganje
pričakovanih »rezultatov« potrebno
več časa, bo prav ta napor osebo
polagoma oblikoval na dober,
stabilen in kreposten način. Ker smo
to že mnogokrat izkusili na lastni
koži, bomo vedno dajali velik pomen
osebni iniciativi in spodbujali
protagonizem vsakega posameznika.

Zaupanje se rodi tam, kjer je moč
zaznati božjo ljubezen, ki je



potrpežljiva, se ne da razdražiti, ki si
ne dela seznama slabih stvari, pač pa
vse opravičuje in vse veruje (prim. 1
Kor 13,4-7). Kdor tako ljubi, postane
učitelj, trdna opora, čuteča sila, ki
druge vodi veliko dlje, kot bi si lahko
mislili. Koliko presenečenj nas čaka,
če spoštujemo to sveto zemljo
drugih! Sveti Duh jim tedaj lahko
pomaga, da postanejo najboljša
različica samih sebe. Če imamo
upanje v to, kar lahko postanejo, če
zaupamo v milost in vse dobro, ki ju
Bog polaga vanje, jim bomo dali
krila, na katerih bodo lahko poleteli
in se dvignili visoko.

[1] Jezus prihaja mimo, št. 111.

[2] Prim. Katekizem Katoliške cerkve,
št. 1937.

[3] Prim. Ps 8,5-7: »Kaj je človek, da se
ga spominjaš, sin človekov, da ga



obiskuješ? Naredil si ga malo nižjega
od angelov, s slavo in častjo si ga
ovenčal. Nad dela svojih rok si ga
postavil.«

[4] Božji prijatelji, št. 218.

[5] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
1. 11. 2019, št. 5.

[6] Sv. Jožefmarija, Pismo 27, št. 35.

[7] Prim. Fernando Ocáriz, Pastirsko
pismo, 16. 2. 2023, št. 3–6.

[8] Sv. Jožefmarija, Pismo 26, št. 38.

[9] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
16. 2. 2023, št. 15.

Carmen Córcoles

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-17-obzirna-moc-zaupanja/


sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-17-
obzirna-moc-zaupanja/ (20. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-17-obzirna-moc-zaupanja/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-17-obzirna-moc-zaupanja/

	Zelo človeški, zelo božji (17) – Obzirna moč zaupanja

