
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (16) –
Pokorščina, odprtost
srca

Če smo odprti za božji glas, se
naše srce razširi; potem smo
lahko, tako kot Jezus, v tem, kar
je našega Očeta.

6. Apr. 2025

Marija in Jožef sta »vsako leto ob
prazniku pashe hodila v
Jeruzalem« (prim. Lk 2,41). To je bilo
obvezno za vse moške v izraelskem
ljudstvu. Kakor druge žene je tudi



Marija spremljala svojega moža na
tej poti molitve in spominjanja
čudovitih reči, ki jih je Bog storil za
svoje ljudstvo. In Jezus? Možno je, da
je že zelo zgodaj začel hoditi tja
skupaj s svojimi starši. Vsekakor pa
vemo, da je šel njima na pot, ko mu je
bilo dvanajst let. Takrat se je zgodilo
nekaj nenavadnega.

Presenečenje

Na potovanju v Jeruzalem in v dneh
bivanja v svetem mestu je vse
potekalo brez posebnosti. Tako je
bilo tudi prvi dan povratka, oziroma
vsaj tako se je Mariji in Jožefu zdelo,
dokler nista ugotovila, da Otroka ni
med popotniki. Morala sta se vrniti
nazaj po isti poti. Tudi v Jeruzalemu
jima ga ni uspelo najti. Čas je tekel in
njuna stiska je vedno bolj naraščala.
Sveti Jožefmarija si predstavlja
Marijo in Jožefa, kako jokata spričo
skrbi in lastne nemoči: nista več
vedela, kaj naj storita.[1]



Tretji dan sta se še enkrat odpravila v
tempelj, verjetno da bi tam molila in
poizvedela, ali bi bilo mogoče najti
kako sled, ki bi ju privedla do Jezusa.
Morda jima je kdo, ki se je odzval na
njuno povpraševanje, omenil, da je
pri učiteljih postave neki otrok, ki bi
lahko ustrezal njegovemu opisu. In
res sta ga našli tam in se čudila (Lk
2,48).

Presenečeni so bili tudi tisti, ki so
Otroka poslušali (Lk 2,47), četudi je
bil razlog za njihovo začudenje
drugačen kot v primeru Marije in
Jožefa. Učitelji so strmeli nad
Jezusovo modrostjo in njegovimi
odgovori. Za njegove starše to ni bila
novost. Pač pa je bilo nekaj novega
Gospodovo ravnanje. Zato je Marija
vprašala po razlogu za tako
nenavadno vedenje: »Otrok, zakaj si
nama tako storil? Tvoj oče in jaz sva
te s tesnobo iskala« (Lk 2,48).



Gospodov odgovor ni nič manj
presenetljiv kot njegovo obnašanje.
Dejansko nista razumela tega, kar
jima je rekel (prim. Lk 2,50). Tu
želimo razmišljati o tistem odgovoru,
saj nas lahko marsikaj nauči o
Jezusovi drži, ki jo želimo posnemati.
Ni nam dovolj oguljena razlaga, ki
izpostavlja zgolj dramatičnost
dialoga. Zato se bomo osredotočili na
tri nauke iz tega dogodka. Dva od
njih najdemo v Gospodovem
ravnanju, tretjega pa v Marijinem
odzivu.

Očetova volja

»Mar nista vedela, da moram biti v
tem, kar je mojega Očeta?« (Lk 2,49).
Seveda sta vedela. Jezus s svojim
vprašanjem to vzame kot nekaj
samoumevnega. Preprosto želi
izpostaviti povezavo med vedenjem,
ki ju je presenetilo, in načelom,
zaradi katerega je bilo to razumljivo
in smiselno.



Če je Jezusov odgovor zmedel Marijo
in Jožefa, lahko včasih ravnanje
nekega kristjana še toliko bolj
preseneti tiste, ki še niso odkrili božje
ljubezni in zato ne hrepenijo po tem,
da bi bili kontemplativni, da bi gojili
globok in stalen odnos z Njim.
Marsikaj od tega, kar kristjan počne,
se bo poštenim ljudem zdelo povsem
razumno, toda nekatere podrobnosti
bodo zanje nerazumljive, ker je
končni cilj, h kateremu stremi in iz
katerega izhaja, drugačen od
njihovega.

Želja, da bi bil v tem, kar je
Očetovega, vodi življenje Jezusa
Kristusa: »Moja hrana je, da
uresničim voljo tistega, ki me je
poslal« (Jn 4,34); »Moj Oče, če je
mogoče, naj gre ta kelih mimo mene,
vendar ne, kakor jaz hočem, ampak
kakor ti« (Mt 26,39).[2] Njegovo
življenje vodi vse do konca, »do
smrti, in sicer smrti na križu« (Flp
2,8). Prav ta ljubezen do Očetove



volje mu daje točno presojo o
vrednosti človeških stvari: »Moja
sodba je pravična, ker ne iščem svoje
volje, ampak voljo tistega, ki me je
poslal« (Jn 5,30).

To merilo je ključno za srečno
življenje. Bog je dober, ljubi nas[3] in
si želi naše sreče tukaj na zemlji ter
večne sreče v nebesih. Nihče tako kot
On, niti mi sami, ne ve, kaj prispeva k
izgradnji te sreče, k ustvarjanju
pogojev v nas, ki nam omogočajo, da
odkrijemo, cenimo in se pustimo
osvojiti vsemu dobremu – Bogu
samemu, Svetemu Duhu –, ki ga On
vliva v nas.

Ljubiti božjo voljo ne pomeni sprejeti
in podrediti se nekim pravilom
zaradi nagrade, ki nam bo podeljena,
če bomo opravili določene preizkuse.
Prej gre za to, da zaupamo v božjo
ljubezen in na tem zaupanju gradimo
svoje življenje, saj vemo, da želi
Gospod z nami deliti svojo srečo: »Mi



smo spoznali ljubezen, ki jo ima Bog
do nas, in verujemo vanjo. Bog je
ljubezen, in tisti, ki ostaja v ljubezni,
ostaja v Bogu in Bog ostaja v njem« (1
Jn 4,16).

V prizoru, o katerem premišljujemo,
nas Jezus spomni, da je vredno iskati
božjo voljo, tudi če to pomeni
trpljenje ali celo povzročanje
trpljenja drugim. Res pa je, da nam
včasih ni tako jasno, kako naj v
praksi uresničujemo to željo, da bi
storili, kar hoče Bog. Kakšna je božja
volja tukaj in zdaj? Če se moramo
odločiti, ali naj krademo ali
spoštujemo tujo lastnino, naj
govorimo resnico ali lažemo zaradi
gmotnih koristi, je odgovor očiten.
Vendar pa je v mnogih drugih
situacijah težje razločevati, saj je
lahko več možnosti lahko dobrih in
smo v negotovosti, katera je v danem
primeru najboljša: odločitev za
sprejetje ponujene službe, ta ali oni
nakup, kako potovanje, načrti za



oddih, sprememba našega
običajnega urnika itd.

Lahko si predstavljamo Jezusa-
Otroka, kako razmišlja, kaj naj stori v
tisti situaciji: Naj ostanem v
Jeruzalemu in izkoristim to
priložnost, čeprav ne morem več
obvestiti svojih staršev, ali naj se
vrnem skupaj z njima in jima
prihranim neprijetnosti? S svojo
odločitvijo nas Gospod uči, da nas pri
tej presoji nihče ne more
nadomestiti. Mi smo tisti, ki se
moramo soočiti s situacijo in se
odločiti: odgovornost je izključno
naša.

To seveda ne pomeni, da so nasveti
drugih brez vrednosti. Ravno
nasprotno. Nihče tega ne more storiti
namesto nas, lahko pa nam drugi
pomagajo. Če se vsaj malo poznamo,
se hitro zavemo lastne nezadostnosti
in nereda, ki ga izvirni greh povzroča
v naših željah, razmišljanju in



vedenju. Zavedamo se, da lahko naša
čustva – ljubezni, strahovi – oslabijo
objektivnost naše presoje ali da nam
manjkajo podatki, ki jih lahko
pridobimo le, če na situacijo
pogledamo z drugih zornih kotov.
Zato je pomembno ostati odprt za
tisto, kar vidijo drugi. Nekaj, kar je
tako očitno, je včasih težko sprejeti;
zlasti če je dejanje, o katerem se
odločamo, za nas zelo privlačno ali
pa silno težavno. Zato je ključnega
pomena, da smo stalno pripravljeni
upoštevati nasvete ljudi, ki nas imajo
radi in so prejeli tudi božjo milost, da
nam pomagajo. Ceniti jih moramo
kot Gospodovo pomoč pri
razločevanju, kaj je njegova volja.

»Nasvet drugega kristjana […] je
velika pomoč pri prepoznavanju, kaj
Bog od nas pričakuje v danih
okoliščinah; vendar nasvet ne izniči
osebne odgovornosti. Mi, vsak izmed
nas, smo tisti, ki se moramo nazadnje
odločiti, in o svojih odločitvah bomo



morali osebno podati obračun
Bogu.«[4] Ravno zato, ker bolj kot vse
drugo hočemo izpolnjevati božjo
voljo, potrebujemo nasvete drugih, ki
nam pomagajo odkriti naše »slepe
pege«, ko v velikih in majhnih
stvareh iščemo odgovor na
najpomembnejše življenjsko
vprašanje: Gospod, kaj hočeš od
mene?

Včasih lahko prejmemo napotke tudi
od osebe, ki ima za to avtoriteto. V
teh primerih so razsvetljujoče besede
svetega Jožefmarija, ki je poudarjal,
da pokorščina ne sme biti slepa,
ampak vedno razumna.[5] Biti
pokoren ne pomeni brez premisleka
sprejeti odločitev nekoga drugega.
Pokorščina je razumna tudi takrat, ko
naš razum presodi, kako najbolje
slediti prejetemu napotku in ga
usvojiti. Celo takrat, ko so nam
nekatere okoliščine neznane, je lahko
naša pokorščina še vedno razumna
in ne slepa.



Gospod, kaj hočeš od mene? S tega
zornega kota lahko razumemo
veličino te krščanske kreposti. Kdor
uboga, se s tem ne skrči; nasprotno, s
svojo pripravljenostjo storiti, kar Bog
hoče, postane velik do te mere, da se
ne želi zmotiti pri razločevanju, kako
naj to uresniči. Hrepeni po
posnemanju sinovskega načina, s
katerim želi Jezus uresničevati
usmiljenja polne načrte svojega
Očeta. Zato človek za pokorščino
potrebuje veliko srce, srce otroka;
sanjati mora božje sanje, stremeti k
temu, da bi bil srečna oseba, kakršno
hoče Bog, si želeti pustolovščine
njegovih odrešenjskih načrtov.
Pokorščina torej ni navadna
podvrženost, marveč odprtost; ni
odpoved gledanju, temveč
sposobnost videti tudi z očmi drugih,
ki nas ljubijo in imajo božjo milost,
da nas vodijo. To pomeni z odprtostjo
uma in duše preseči tisto težnjo k
samozadostnosti, ki nam včasih



preprečuje, da bi stvari videli v
perspektivi in s stvarnim pogledom.

Erat subditus illis

Na koncu tega prizora sveti Luka v
nekaj besedah povzame vrsto dolgih
let, ki so minila med tem dogodkom
in začetkom Jezusovega javnega
delovanja: »bil jim je
pokoren« (prim. Lk 2,51). Erat
subditus illis – sveti Jožefmarija je v
teh treh besedah odkril enega izmed
kratkih življenjepisov Jezusa
Kristusa, ki nam jih ponuja Sveto
pismo.[6]

In tu je drugi nauk, ki ga odkrijemo v
drži našega Gospoda: čeprav je
zaradi svoje božje narave imel več
kot dovolj razlogov za mišljenje, da
vodenja staršev ne potrebuje, nas
Jezus uči, da je človeško avtoriteto – v
družini, družbi, Cerkvi – treba
spoštovati. Potrebujemo jo prav zato,
ker nam pomaga odkriti, kaj Bog
hoče. Človeška avtoriteta seveda ni



nezmotljiva, zato nam nihče ne more
sporočiti božje volje kar tako. Ampak
tudi mi sami nismo nezmotljivi:
včasih se lahko varamo. Zato je
smiselno in celo potrebno, da se
zanesemo na tiste, ki imajo nad nami
avtoriteto, če si resnično želimo
izpolnjevati božjo voljo. Kajti čeprav
ne moremo reči, da je konkreten
napotek, ki ga prejmemo, nujno
istoveten s tem, kar hoče Bog, smo
prepričani, da Bog hoče našo
pripravljenost, da temu navodilu
sledimo iz ljubezni.

Tako lažje razumemo, zakaj je sveti
Jožefmarija visoko vrednotenje
pokorščine povezoval z ljubeznijo do
svobode: »Velik prijatelj svobode sem
in prav zato imam tako rad to
krščansko krepost,«[7] pokorščino. Ta
trditev bo morda presenetila koga, ki
bi se prvič srečal z nauki svetega
Jožefmarija. Nagonsko smo nagnjeni
k temu, da o pokorščini in svobodi
razmišljamo kot o dveh nasprotnikih,



ki se borita za vodstvo nad našimi
dejanji: če prevlada svoboda, se zdi,
da je pokorščina izničena; če
prevlada pokorščina, se zdi, da se
svoboda umakne. Toda to je zmota.
Svojo svobodo ljubimo in se ji
nikakor ne želimo odpovedati;
želimo biti v polnosti gospodarji
svojih dejanj ravno zato, da bi mogli,
ker tako hočemo, storiti tisto, kar po
našem razumevanju hoče Bog. In
prav tam, v ljubezni do njegove volje,
pokorščina najde svoje mesto in svoj
smisel obstoja.

Pristna krščanska pokorščina je
vedno pokorščina Bogu in božje
otroštvo je njena podpora, njen
smisel. To je razvidno iz pravkar
citirane misli svetega Jožefmarija, ki
se nadaljuje takole: »Čutiti se
moramo božje otroke in živeti v želji,
da bi izpolnjevali voljo našega Očeta.
Delati skladno z božjo voljo, zato ker
tako hočemo, kar je najbolj
nadnaraven razlog.«[8] Hrepenimo,



da bi bili v tem, kar je našega Očeta
Boga, ker tako hočemo. Merilo
človeške avtoritete nam pomaga
odkriti, kaj Bog hoče za nas, se pravi,
kaj tukaj in zdaj pomeni tisto, kar v
svoji globini hočemo mi. In četudi
nam kdaj predlagana smer ravnanja
ni jasno razumljiva, moramo zaupati,
da ta nasvet poživlja želja, da bi nam
pomagali, in tako ostanemo
popolnoma svobodni. Ta odprta drža,
ta razpoložljivost, ki korenini v naši
svobodi božjih otrok, krepi odprtost
našega razuma, dragoceno zmožnost,
da se pustimo usmerjati, da
ostanemo odprti, da gledamo z očmi
drugih in sprejmemo stališče, ki se
razlikuje od našega: to zmožnost si
nadvse želimo pridobiti.

Pokorščina nam torej pomaga
uresničiti tisto, kar si globoko želimo.
Če pa to, da hodimo za Jezusom
Kristusom in smo v stvareh
njegovega Očeta – našega Očeta –, ni
naša najgloblja želja, tista, ki razloži



vse druge, tedaj pokorščina izgubi
svoj smisel[9] in v njej vidimo
sovražnika svobode, oviro pri
uresničevanju tega, kar hočemo.

V običajnem jeziku pokorščina
navadno pomeni dejstvo, da nekdo
izvrši odločitev ali navodilo
avtoritete. Tukaj pa nas ne zanima
pokorščina samo kot posamezno
dejanje, temveč kot krepost, saj
želimo biti podobni Jezusu Kristusu.
Ni dovolj, da pritrdilno odgovorimo
na vprašanje: »Ali sem storil, kar mi
je bilo ukazano ali predlagano?«
Lahko bi kdo odgovoril pritrdilno, a
kljub temu ne bi bil povsem pokoren.
Kdor brez svobode zgolj sprejme
navodilo, ne da bi ga naredil za
svojega, uboga le materialno, toda to
ni pokorščina Jezusa Kristusa. Kdor
tako ravna, morda dela nekaj
dobrega, vendar mu to ne more biti
dovolj, kajti cilj je mnogo višji in se
mu dejansko ni mogoče odpovedati.
Odreči se temu cilju bi pomenilo



odreči se svobodnemu življenju,
svobodi, za katero nas je osvobodil
Jezus (prim. Gal 5,1).

V bistvu sem popolnoma pokoren
takrat, ko tisto, kar se od mene
zahteva, storim zato, ker to hočem
storiti. In to hočem storiti, ker sem
prepričan, da Bog pričakuje mojo
poslušnost. Do tega prepričanja sem
prišel, ker zaupam v Njega, ki s svojo
milostjo podpira človeka, ki mi da ta
napotek, in se zanašam na
razumnost in izkušenost te osebe.
Tedaj v človeku, ki ima avtoriteto,
vidim nekoga, ki mi pokaže, kaj je
vredno storiti, kaj Bog hoče.
Svoboden nisem takrat, ko ubogam,
»če hočem«, ampak ko ubogam, »ker
hočem«.

[1] Prim. sv. Jožefmarija, Sveti rožni
venec, 5. skrivnost veselega dela.



[2] Prim. tudi npr. Heb 10,5-7 in druge
odlomke.

[3] Prim. npr. Iz 49,15: »Mar pozabi
žena svojega otročiča […]? A tudi če
bi one pozabile, jaz te ne pozabim.«

[4] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 93.

[5] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja mimo,
št. 17.

[6] Prim. prav tam.

[7] Prav tam.

[8] Prav tam.

[9] Morda bi kot edino vrednost
ohranila to, da prispeva k
učinkovitosti kake organizacije. Toda
pokorščina Jezusa Kristusa ni samo
to.

Julio Diéguez



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-

pokorscina-odprtost-srca/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-pokorscina-odprtost-srca/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-pokorscina-odprtost-srca/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-pokorscina-odprtost-srca/

	Zelo človeški, zelo božji (16) – Pokorščina, odprtost srca

