opusdei.org

Z.elo ¢loveski, zelo
boZzji (16) -
Pokorscina, odprtost
srca

Ce smo odprti za boZji glas, se
nase srce razsiri; potem smo
lahko, tako kot Jezus, v tem, kar
je naSega Oceta.

6. Apr. 2025

Marija in JoZef sta »vsako leto ob
prazniku pashe hodila v

Jeruzalem« (prim. Lk 2,41). To je bilo
obvezno za vse moSke v izraelskem
ljudstvu. Kakor druge Zene je tudi



Marija spremljala svojega moza na
tej poti molitve in spominjanja
cudovitih reci, ki jih je Bog storil za
svoje ljudstvo. In Jezus? MozZno je, da
je Ze zelo zgodaj zacel hoditi tja
skupaj s svojimi starsi. Vsekakor pa
vemo, da je Sel njima na pot, ko mu je
bilo dvanajst let. Takrat se je zgodilo
nekaj nenavadnega.

Presenecenje

Na potovanju v Jeruzalem in v dneh
bivanja v svetem mestu je vse
potekalo brez posebnosti. Tako je
bilo tudi prvi dan povratka, oziroma
vsaj tako se je Mariji in Jozefu zdelo,
dokler nista ugotovila, da Otroka ni
med popotniki. Morala sta se vrniti
nazaj po isti poti. Tudi v Jeruzalemu
jima ga ni uspelo najti. Cas je tekel in
njuna stiska je vedno bolj narascala.
Sveti JoZefmarija si predstavlja
Marijo in JoZefa, kako jokata sprico
skrbi in lastne nemoci: nista vec
vedela, kaj naj storita.™



Tretji dan sta se Se enkrat odpravila v
tempelj, verjetno da bi tam molila in
poizvedela, ali bi bilo mogoce najti
kako sled, ki bi ju privedla do Jezusa.
Morda jima je kdo, ki se je odzval na
njuno povprasevanje, omenil, da je
pri uciteljih postave neki otrok, ki bi
lahko ustrezal njegovemu opisu. In
res sta ga nasli tam in se ¢udila (Lk
2,48).

Preseneceni so bili tudi tisti, ki so
Otroka poslusali (Lk 2,47), Cetudi je
bil razlog za njihovo zaCudenje
drugacen kot v primeru Marije in
Jozefa. Ucitelji so strmeli nad
Jezusovo modrostjo in njegovimi
odgovori. Za njegove starsSe to ni bila
novost. Pac pa je bilo nekaj novega
Gospodovo ravnanje. Zato je Marija
vprasala po razlogu za tako
nenavadno vedenje: »Otrok, zakaj si
nama tako storil? Tvoj oce in jaz sva
te s tesnobo iskala« (Lk 2,48).



Gospodov odgovor ni ni¢ manj
presenetljiv kot njegovo obnasanje.
Dejansko nista razumela tega, kar
jima je rekel (prim. Lk 2,50). Tu
zelimo razmisljati o tistem odgovoru,
saj nas lahko marsikaj nauci o
Jezusovi drZi, ki jo Zelimo posnemati.
Ni nam dovolj oguljena razlaga, ki
izpostavlja zgolj dramaticnost
dialoga. Zato se bomo osredotocili na
tri nauke iz tega dogodka. Dva od
njih najdemo v Gospodovem
ravnanju, tretjega pa v Marijinem
odzivu.

Ocetova volja

»Mar nista vedela, da moram biti v
tem, kar je mojega Oceta?« (Lk 2,49).
Seveda sta vedela. Jezus s svojim
vprasanjem to vzame kot nekaj
samoumevnega. Preprosto Zeli
izpostaviti povezavo med vedenjem,
ki ju je presenetilo, in nacelom,
zaradi katerega je bilo to razumljivo
in smiselno.



Ce je Jezusov odgovor zmedel Marijo
in Jozefa, lahko vCasih ravnanje
nekega kristjana Se toliko bolj
preseneti tiste, ki Se niso odkrili boZje
ljubezni in zato ne hrepenijo po tem,
da bi bili kontemplativni, da bi gojili
globok in stalen odnos z Njim.
Marsikaj od tega, kar kristjan pocne,
se bo postenim ljudem zdelo povsem
razumno, toda nekatere podrobnosti
bodo zanje nerazumljive, ker je
kon¢ni cilj, h kateremu stremi in iz
katerega izhaja, drugacCen od
njihovega.

Zelja, da bi bil v tem, Kkar je
Ocetovega, vodi Zivljenje Jezusa
Kristusa: »Moja hrana je, da
uresnicim voljo tistega, ki me je
poslal« (Jn 4,34); »Moj Oce, Ce je
mogoce, naj gre ta kelih mimo mene,
vendar ne, kakor jaz ho¢em, ampak
kakor ti« (Mt 26,39).” Njegovo
Zivljenje vodi vse do konca, »do
smrti, in sicer smrti na kriZzu« (Flp
2,8). Prav ta ljubezen do Ocetove



volje mu daje toCno presojo o
vrednosti ¢loveskih stvari: »Moja
sodba je pravicna, ker ne iSCem svoje
volje, ampak voljo tistega, ki me je
poslal« (Jn 5,30).

To merilo je klju¢no za srecno
Zivljenje. Bog je dober, ljubi nas™ in
si Zeli naSe sreCe tukaj na zemlji ter
veclne sreCe v nebesih. Nihce tako kot
On, niti mi sami, ne ve, kaj prispeva k
izgradnji te srece, k ustvarjanju
pogojev v nas, ki nam omogocajo, da
odkrijemo, cenimo in se pustimo
0svojiti vsemu dobremu - Bogu
samemu, Svetemu Duhu —, ki ga On
vliva v nas.

Ljubiti boZzjo voljo ne pomeni sprejeti
in podrediti se nekim pravilom
zaradi nagrade, ki nam bo podeljena,
Ce bomo opravili doloCene preizkuse.
Prej gre za to, da zaupamo v bozjo
ljubezen in na tem zaupanju gradimo
svoje Zivljenje, saj vemo, da Zeli
Gospod z nami deliti svojo sreco: »Mi



smo spoznali lJjubezen, ki jo ima Bog
do nas, in verujemo vanjo. Bog je
ljubezen, in tisti, ki ostaja v ljubezni,
ostaja v Bogu in Bog ostaja v njem« (1
Jn 4,16).

V prizoru, o katerem premisljujemo,
nas Jezus spomni, da je vredno iskati
bozjo voljo, tudi Ce to pomeni
trpljenje ali celo povzrocanje
trpljenja drugim. Res pa je, da nam
vCasih ni tako jasno, kako naj v
praksi uresni¢ujemo to Zeljo, da bi
storili, kar hoCe Bog. Kaksna je bozja
volja tukaj in zdaj? Ce se moramo
odlociti, ali naj krademo ali
spostujemo tujo lastnino, naj
govorimo resnico ali lazemo zaradi
gmotnih koristi, je odgovor ociten.
Vendar pa je v mnogih drugih
situacijah teZje razloCevati, saj je
lahko ve¢ moznosti lahko dobrih in
smo v negotovosti, katera je v danem
primeru najboljSa: odlocCitev za
sprejetje ponujene sluzbe, ta ali oni
nakup, kako potovanje, nacrti za



oddih, sprememba nasSega
obicajnega urnika itd.

Lahko si predstavljamo Jezusa-
Otroka, kako razmislja, kaj naj stori v
tisti situaciji: Naj ostanem v
Jeruzalemu in izkoristim to
priloZznost, Ceprav ne morem vec
obvestiti svojih starSev, ali naj se
vrnem skupaj z njima in jima
prihranim neprijetnosti? S svojo
odlocitvijo nas Gospod uci, da nas pri
tej presoji nihCe ne more
nadomestiti. Mi smo tisti, ki se
moramo soociti s situacijo in se
odlociti: odgovornost je izklju¢no
nasa.

To seveda ne pomeni, da so nasveti
drugih brez vrednosti. Ravno
nasprotno. Nihce tega ne more storiti
namesto nas, lahko pa nam drugi
pomagajo. Ce se vsaj malo poznamo,
se hitro zavemo lastne nezadostnosti
in nereda, ki ga izvirni greh povzroca
v nasih Zeljah, razmisljanju in



vedenju. Zavedamo se, da lahko nasa
Custva — ljubezni, strahovi - oslabijo
objektivnost nase presoje ali da nam
manjkajo podatki, ki jih lahko
pridobimo le, Ce na situacijo
pogledamo z drugih zornih kotov.
Zato je pomembno ostati odprt za
tisto, kar vidijo drugi. Nekaj, kar je
tako ocCitno, je vCasih tezko sprejeti;
zlasti Ce je dejanje, o katerem se
odlo¢amo, za nas zelo privlacno ali
pa silno teZavno. Zato je klju¢nega
pomena, da smo stalno pripravljeni
upostevati nasvete ljudi, ki nas imajo
radi in so prejeli tudi bozjo milost, da
nam pomagajo. Ceniti jih moramo
kot Gospodovo pomoc pri
razloCevanju, kaj je njegova volja.

»Nasvet drugega Kkristjana [...] je
velika pomoc pri prepoznavanju, kaj
Bog od nas pricakuje v danih
okoliS¢inah; vendar nasvet ne iznici
osebne odgovornosti. Mi, vsak izmed
nas, smo tisti, ki se moramo nazadnje
odlociti, in o svojih odlocitvah bomo



morali osebno podati obracun
Bogu.«” Ravno zato, ker bolj kot vse
drugo hocemo izpolnjevati boZjo
voljo, potrebujemo nasvete drugih, ki
nam pomagajo odkriti nase »slepe
pege«, ko v velikih in majhnih
stvareh iSCemo odgovor na
najpomembnejSe Zivljenjsko
vprasanje: Gospod, kaj hoces od
mene?

VcCasih lahko prejmemo napotke tudi
od osebe, ki ima za to avtoriteto. V
teh primerih so razsvetljujoCe besede
svetega JoZefmarija, ki je poudarjal,
da pokorscina ne sme biti slepa,
ampak vedno razumna.” Biti
pokoren ne pomeni brez premisleka
sprejeti odloCitev nekoga drugega.
Pokorscina je razumna tudi takrat, ko
na$ razum presodi, kako najbolje
slediti prejetemu napotku in ga
usvojiti. Celo takrat, ko so nam
nekatere okoliSCine neznane, je lahko
nasa pokorscina Se vedno razumna
in ne slepa.



Gospod, kaj hoceS od mene? S tega
zornega kota lahko razumemo
veli¢ino te krS¢anske kreposti. Kdor
uboga, se s tem ne skrci; nasprotno, s
svojo pripravljenostjo storiti, kar Bog
hoce, postane velik do te mere, da se
ne Zeli zmotiti pri razloCevanju, kako
naj to uresnici. Hrepeni po
posnemanju sinovskega nacina, s
katerim Zeli Jezus uresnicCevati
usmiljenja polne nacrte svojega
Oceta. Zato ¢lovek za pokorscino
potrebuje veliko srce, srce otroka;
sanjati mora boZje sanje, stremeti k
temu, da bi bil sre¢na oseba, kakrsno
hoce Bog, si Zeleti pustolovs¢ine
njegovih odreSenjskih nacrtov.
Pokorscina torej ni navadna
podvrZenost, marvec odprtost; ni
odpoved gledanju, temvec
sposobnost videti tudi z o¢mi drugih,
ki nas ljubijo in imajo boZjo milost,
da nas vodijo. To pomeni z odprtostjo
uma in duse preseci tisto teznjo k
samozadostnosti, ki nam vcasih



preprecuje, da bi stvari videli v
perspektivi in s stvarnim pogledom.

Erat subditus illis

Na koncu tega prizora sveti Luka v
nekaj besedah povzame vrsto dolgih
let, ki so minila med tem dogodkom
in zaCetkom Jezusovega javnega
delovanja: »bil jim je

pokoren« (prim. Lk 2,51). Erat
subditus illis — sveti JoZefmarija je v
teh treh besedah odkril enega izmed
kratkih Zivljenjepisov Jezusa
Kristusa, ki nam jih ponuja Sveto
pismo.™

In tu je drugi nauk, ki ga odkrijemo v
drZi naSega Gospoda: Ceprav je
zaradi svoje bozje narave imel vec
kot dovolj razlogov za misljenje, da
vodenja starSev ne potrebuje, nas
Jezus udi, da je CloveSko avtoriteto - v
druZini, druzbi, Cerkvi - treba
spostovati. Potrebujemo jo prav zato,
ker nam pomaga odKkriti, kaj Bog
hoce. Cloveska avtoriteta seveda ni



nezmotljiva, zato nam nih¢e ne more
sporociti bozje volje kar tako. Ampak
tudi mi sami nismo nezmotljivi:
vcasih se lahko varamo. Zato je
smiselno in celo potrebno, da se
zanesemo na tiste, ki imajo nad nami
avtoriteto, Ce si resni¢no zZelimo
izpolnjevati bozjo voljo. Kajti Ceprav
ne moremo reci, da je konkreten
napotek, ki ga prejmemo, nujno
istoveten s tem, kar hoce Bog, smo
prepricani, da Bog hoce naso
pripravljenost, da temu navodilu
sledimo iz ljubezni.

Tako laZje razumemo, zakaj je sveti
JoZefmarija visoko vrednotenje
pokorscine povezoval z ljubeznijo do
svobode: »Velik prijatelj svobode sem
in prav zato imam tako rad to
kricansko krepost,«” pokors¢ino. Ta
trditev bo morda presenetila koga, ki
bi se prvic srecal z nauki svetega
JoZefmarija. Nagonsko smo nagnjeni
k temu, da o pokorscini in svobodi
razmiSljamo kot o dveh nasprotnikih,



ki se borita za vodstvo nad nasimi
dejanji: Ce prevlada svoboda, se zdi,
da je pokorscina izniCena; Ce
prevlada pokorscina, se zdi, da se
svoboda umakne. Toda to je zmota.
Svojo svobodo ljubimo in se ji
nikakor ne Zelimo odpovedati;
Zelimo biti v polnosti gospodarji
svojih dejanj ravno zato, da bi mogli,
ker tako hoCemo, storiti tisto, kar po
naSem razumevanju hoce Bog. In
prav tam, v lJjubezni do njegove volje,
pokorscina najde svoje mesto in svoj
smisel obstoja.

Pristna krsc¢anska pokorscina je
vedno pokorsc¢ina Bogu in boZje
otroStvo je njena podpora, njen
smisel. To je razvidno iz pravkar
citirane misli svetega JoZefmarija, ki
se nadaljuje takole: »Cutiti se
moramo bozje otroke in ziveti v Zelji,
da bi izpolnjevali voljo nasSega Oceta.
Delati skladno z boZjo voljo, zato ker
tako hocemo, kar je najbolj
nadnaraven razlog.«"® Hrepenimo,



da bi bili v tem, kar je nasega Oceta
Boga, ker tako hocemo. Merilo
Cloveske avtoritete nam pomaga
odkriti, kaj Bog hoce za nas, se pravi,
kaj tukaj in zdaj pomeni tisto, kar v
svoji globini hoCemo mi. In Cetudi
nam kdaj predlagana smer ravnanja
ni jasno razumljiva, moramo zaupati,
da ta nasvet pozivlja Zelja, da bi nam
pomagali, in tako ostanemo
popolnoma svobodni. Ta odprta drza,
ta razpoloZljivost, ki korenini v nasi
svobodi boZjih otrok, krepi odprtost
naSega razuma, dragoceno zmoznost,
da se pustimo usmerjati, da
ostanemo odprti, da gledamo z o¢mi
drugih in sprejmemo staliscCe, ki se
razlikuje od naSega: to zmozZnost si
nadvse Zelimo pridobiti.

PokorS$cina nam torej pomaga
uresniciti tisto, kar si globoko zZelimo.
Ce pa to, da hodimo za Jezusom
Kristusom in smo v stvareh
njegovega OcCeta — naSega OcCeta —, ni
nasa najgloblja Zelja, tista, ki razlozi



vse druge, tedaj pokorscina izgubi
svoj smisel” in v njej vidimo
sovraznika svobode, oviro pri
uresnicevanju tega, kar hoCemo.

V obicajnem jeziku pokorscina
navadno pomeni dejstvo, da nekdo
izvrsi odlocitev ali navodilo
avtoritete. Tukaj pa nas ne zanima
pokorscéina samo kot posamezno
dejanje, temvec kot krepost, saj
zelimo biti podobni Jezusu Kristusu.
Ni dovolj, da pritrdilno odgovorimo
na vprasanje: »Ali sem storil, kar mi
je bilo ukazano ali predlagano?«
Lahko bi kdo odgovoril pritrdilno, a
kljub temu ne bi bil povsem pokoren.
Kdor brez svobode zgolj sprejme
navodilo, ne da bi ga naredil za
svojega, uboga le materialno, toda to
ni pokorscina Jezusa Kristusa. Kdor
tako ravna, morda dela nekaj
dobrega, vendar mu to ne more biti
mu dejansko ni mogoce odpovedati.
Odreci se temu cilju bi pomenilo



odreci se svobodnemu Zivljenju,
svobodi, za katero nas je osvobodil
Jezus (prim. Gal 5,1).

V bistvu sem popolnoma pokoren
takrat, ko tisto, kar se od mene
zahteva, storim zato, ker to hoc¢em
storiti. In to hoCem storiti, ker sem
preprican, da Bog pricakuje mojo
poslusnost. Do tega prepricanja sem
priSel, ker zaupam v Njega, ki s svojo
milostjo podpira ¢loveka, ki mi da ta
napotek, in se zanasam na
razumnost in izkuSenost te osebe.
Tedaj v Cloveku, ki ima avtoriteto,
vidim nekoga, ki mi pokaZze, kaj je
vredno storiti, kaj Bog hoce.
Svoboden nisem takrat, ko ubogam,
»Ce hoCem«, ampak ko ubogam, »ker
hocem«.

™ prim. sv. JoZefmarija, Sveti rozni
venec, 5. skrivnost veselega dela.



! prim. tudi npr. Heb 10,5-7 in druge
odlomke.

B! prim. npr. 1z 49,15: »Mar pozabi
Zena svojega otrocica [...]? A tudi Ce
bi one pozabile, jaz te ne pozabim.«

I Sv. Jozefmarija, Pogovori, $t. 93.

1 Sv. Jozefmarija, Jezus prihaja mimo,
St. 17.

 Prim. prav tam.
I prav tam.
B prav tam.

® Morda bi kot edino vrednost
ohranila to, da prispeva k
ucinkovitosti kake organizacije. Toda
pokorscina Jezusa Kristusa ni samo
fo.

Julio Diéguez




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-
pokorscina-odprtost-srca/ (21. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-pokorscina-odprtost-srca/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-pokorscina-odprtost-srca/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-16-pokorscina-odprtost-srca/

	Zelo človeški, zelo božji (16) – Pokorščina, odprtost srca

