
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (14) – Luč
resničnih besed

Jezus in njegovi prvi učenci
nam dajejo zgled velike ljubezni
do resnice, ko ljudem prinašajo
novico, ki življenje navdaja z
veseljem.

21. Nov. 2023

»Poglejte, pravi Izraelec, v katerem ni
zvijače« (Jn 1,47). Pohvalo, ki jo Jezus
nameni Natanaelu, bi lahko tudi o
Njem izrekli vsi, ki so ga poslušali.
Učitelj je govoril samo resnične



besede in v globokem skladju z njimi
tudi živel. V Jezusovih besedah je
vedno prisotna goreča želja, da bi
nam dal najboljše, kar ima. Na
osnovi te ljubezni je to, kar govori,
vselej prosojno, usmerjeno v
prinašanje njegove resnice in
njegovega usmiljenja. Zaradi tega,
tako nekoč kot danes, njegovo
življenje in pričevanje ljudi
razsvetljujeta, čeprav včasih ob tem
občutimo tudi preplah ali
vznemirjenje.

Brez strahu pred resnico

Trenutek, v katerem se jasno pokaže
ta Učiteljeva drža, je 6. poglavje
Janezovega evangelija. Kmalu po
tem, ko množico preseneti s
pomnožitvijo kruha in rib, od katerih
so se vsi do sitega najedli, opazimo,
da je odločen razkriti neko
pomembno resnico. Jezus dobro ve,
da jo bodo tisti, ki so množično šli za
njim, zelo težko razumeli. Vendar ne



bo skoparil z besedami niti ne bo
sporočila omilil, da bi ga naredil bolj
sprejemljivega: »Kdor jé moje meso
in pije mojo kri, ima večno
življenje« (Jn 6,54). Skoraj vsi ga tedaj
zapustijo prav zaradi osupljivosti
njegovih besed: »Trda je ta beseda.
Kdo jo more poslušati?« (Jn 6,60).

V jeziku družbenih omrežij bi lahko
rekli, da je zaradi svoje pretirane
drznosti v trenutku izgubil več kot
pet tisoč sledilcev. Toda za Učitelja je
ta neuspeh le začasen in navidezen:
to ga ne ustavi niti ga ne pogojuje …
Pri tem gre prav do konca; ko namreč
vidi obupane in razočarane obraze
dvanajsterih, vpraša tudi njih: »Ali
hočete tudi vi oditi?« (Jn 6,67). To je
paradoksalno: zato da bi ostal z
nami, Jezus raje plača ceno samote;
zaradi nekega začasnega uspeha se
ni pripravljen odreči temu, da bi nas
hranil in ljubil z evharističnim
kruhom v teku stoletij. Za Jezusa in
njegovo Cerkev je resnica ljubezen



do nas. Ve, kako odločilno je, da se
razodene na pristen način, »da bi se
vsi ljudje rešili in prišli do spoznanja
resnice« (1 Tim 2,4). In resnica
pogosto boli: »Resnica sploh ni
poceni. Je zahtevna in žgoča,« je
nekoč dejal Joseph Ratzinger.
»Jezusovo sporočilo vključuje tudi
izziv, ki ga opazujemo v tem boju z
njegovimi sodobniki […]. Kdor ne
pusti, da ga opeče, kdor ni
pripravljen na to, se ne bo približal
Njemu.«[1]

Jezus pove, kar mora povedati, tako
kot mora povedati, ko mora to
povedati. Ko ga v jeruzalemskem
templju poslušajo isti ljudje, ki ga
bodo nekaj dni zatem obsodili na
smrt, jih pred ljudstvom označi za
slepe vodnike, hinavce in pobeljene
grobove (prim. Mt 23,27), ter jih
javno graja: »Kače, gadja zalega!
Kako boste ubežali obsodbi na
peklensko dolino?« (Mt 23,33). Te
besede nas lahko presunejo. Jezus ne



govori tako ostro z ljudmi, ki so v
zmoti, ali z grešniki … ampak s
tistimi, ki prepričani v lastno
pravičnost drugim preprečujejo, da
bi se približali Bogu (prim. Mt 23,13).
Dobro ve, da njegove besede
podžigajo negodovanje tistih, ki že
razmišljajo o njegovi usmrtitvi.
Vendar se na to na ozira. Ne zaustavi
ga niti strah, da bi njegovi učenci
posredno lahko postali žrtve
njegovega ognjevitega govora … Zato
ker je ljubezen do resnice in do ljudi
nad zemeljskim življenjem. Sveti
Jožefmarija je prav dobro povzel to
Jezusovo držo: »Ne boj se resnice,
četudi bi zaradi nje moral umreti.«[2]

Jezus s trdimi in ostrimi besedami, ki
jih nameni farizejem, pred zmoto in
lažjo brani majhno čredo, ki bo v
teku let – On to že ve – iz ljubezni do
Boga in zaradi obrambe iste resnice
prav tako trpela mučeništvo. Kajti
resnica je prva in zadnja ljubeča
beseda krščanskih mučencev.



Veliko je prizorov iz Gospodovega
življenja, v katerih prevladuje ta
ljubezen do resnice. Kot je sam
zatrdil na sojenju pred Pilatom: »Jaz
sem zato rojen in sem zato prišel na
svet, da pričujem za resnico« (Jn
18,37). Tudi mi, kristjani, smo bili
krščeni in pri birmi potrjeni, da bi
bili priče Njega, ki je »Pot, Resnica in
Življenje« (Jn 14,6), ko se srečamo s
poskusi, ki želijo resničnost podrediti
preračunljivosti, različnim interesom
ali ideologijam. Priča: to je tisto, kar
pomeni beseda mučenec. Čeprav Bog
ne kliče vseh kristjanov, da bi za vero
prelili svojo kri, pa gotovo od nas
pričakuje, da bomo za isto vero
pripravljeni dati svoje življenje,
kapljico za kapljico; da bomo
»mučenci brez zbujanja pozornosti«,
kot nekdo, »ki troši svoja leta z delom
le zato, da bi služil Cerkvi in dušam,
se smehljajoč postara in gre mimo
neopažen …«[3] Kajti navsezadnje je
»časno bivanje – tako posameznikov
kot družbe – pomembno edinole kot



stopnja na poti k večnosti. Zato je
zemeljsko življenje pomembno le v
relativnem smislu in ni absolutna
dobrina. Absolutno pomembno je to,
da si srečen, da se zveličaš.«[4]

Ne moremo, da ne bi govorili o
tem, kar smo videli

Kako čudovit odsev pogumne
Jezusove drže vidimo v njegovih
prvih učencih! Po doživetju
binkoštnega ognja je osupljivo
poslušati oznanjanje apostolov, ki
zdaj že govorijo brez strahu. Tega so
se naučili od Učitelja. V Apostolskih
delih vidimo Petra in Janeza, ki sta
bila privedena pred veliki zbor, ker
sta javno izpostavljala resnico o
Gospodovem vstajenju in ker sta
podala pojasnilo o ozdravitvi nekega
hromega človeka. Po noči v zaporu ju
privedejo na zaslišanje, kjer je
navzoč tudi ozdravljeni. Starešine in
pismouki ju vprašajo: »Kako sta to
naredila? S kakšno močjo?« (Apd



4,7). Petrov odgovor je kategoričen. V
njem ni več niti sledu tiste
strahopetnosti, zaradi katere je
zanikal Gospoda v temni noči
njegovega trpljenja: »Bodi znano
vsem vam in vsemu izraelskemu
ljudstvu: v imenu Jezusa Kristusa
Nazarečana, ki ste ga vi križali, Bog
pa ga je obudil od mrtvih. V
njegovem imenu stoji ta človek zdrav
pred vami« (Apd 4,10). Svoboda, s
katero govorita Peter in Janez, jih
osupne. Ne vedo, kaj naj storijo,
razen da jima zapovejo, naj nikoli
več ne učita in ne počneta ničesar v
Jezusovem imenu. Petrov in Janezov
odgovor pokaže na očitno
samovoljnost tega, kar se od njiju
zahteva: »Presodite, kaj je bolj
pravično pred Bogom: poslušati vas
ali Boga? Ne moreva, da ne bi
govorila o tem, kar sva videla in
slišala« (Apd 4,19-20).

Ti zgledi iz življenja Jezusa Kristusa
in njegovih prvih učencev nam



dajejo pravo merilo za naše ravnanje
pri oznanjevanju Kristusove resnice.
Lažna previdnost bi nas lahko
privedla do ustvarjanja všečnih
govorov ali pa do molčanja, ko bi
morali spregovoriti. Gotovo
evangelizacija ne pomeni vedno
povzročati konflikte, vendar pa tudi
ne more biti v tem, da se jim stalno
izogibamo in glede resnice sklepamo
kompromise. V zvezi s tem je sveti
Jožefmarija zapisal: »Popustiti? – To
je beseda, ki jo je mogoče najti –
treba je popustiti! – le v besednjaku
tistih, ki se jim ne ljubi boriti –
lenuhov, sleparjev ali strahopetcev –,
kajti že vnaprej se čutijo
premagane.«[5] Obenem pa bi bilo
tudi zelo brezskrbno in naivno, če bi
mislili, da ja vero mogoče prinašati
drugim, ne da bi se vprašali o
trdnosti naših besed ali ne da bi
upoštevali težave, hrepenenja in
občutljivost vsakega trenutka, vsake
osebe.



V vsakem primeru bo kristjan, ki
hoče živeti skladno s svojo identiteto,
včasih moral premagati strah pred
posmehom, ne da bi se preveč
spraševal, »kaj bodo rekli ljudje«.
Danes se morda manj pogosto
dogaja, da so Jezusovi učenci vrženi
med divje zveri ali v ječo, kot se je to
zgodilo Petru in Janezu ter mnogim
svetnikom, ki so v teku stoletij
ohranjali vero in zanjo pričevali.
Lahko pa se zgodi, da trpi naša javna
podoba ali da smo celo preganjani
zaradi naše obrambe človeškega
dostojanstva in svobode vesti, ki sta
temeljnega pomena za udejanjanje
vere, spoštovanje življenja in mnogih
drugih neodtujljivih reči.

Kristjanovo življenje, piše sveti
Jožefmarija, ni »proti ničemur«, je
»potrditev, optimizem, mladost,
veselje in mir«.[6] Toda prav zato
moramo biti »dovolj pogumni, da
javno in nenehno živimo v skladu z
našo sveto vero«.[7] Ne smemo



dopustiti, da bi ljubezen do Boga in
resnice izgubila moč v našem
življenju, saj brez te ljubezni in te
resnice ne bi imeli kaj oznanjati
svetu. Ob tem je pomembno, da
iščemo načine, kako v vsaki situaciji
narediti čim več dobrega, zavedajoč
se, da posredovanje resnice ni
odvisno le od tega, da mi nekaj
povemo, ampak tudi od tega, da nas
naši sogovorniki ali poslušalci
razumejo. Tudi Jezus se je včasih
odločil molčati (prim. Lk 4,28-30; Mt
26,63); in če je pogosto govoril brez
ovinkarjenja, je vedno iskal tudi
načine, da bi ga razumeli tako eni kot
drugi. V tem smislu bo včasih
kontraproduktivno vztrajati pri neki
ideji in bo bolje počakati na drugo
priložnost ali na novo premisliti o
naših argumentih. Prav tako pa se
bomo morali v okviru tega
prizadevanja potruditi, da bi
razumeli razloge drugih ljudi, kar
nam marsikdaj lahko prinese nova
razsvetljenja za boljše razumevanje



naše vere in za prepoznavanje
pomanjkljivosti v našem pristopu.

V svojem prvem pismu, ki bi mu
lahko rekli prva enciklika v
zgodovini, sveti Peter v nekaj
vrsticah predstavi celoten apostolski
program: »Gospoda Kristusa slavite v
svojih srcih, vedno pripravljeni na
odgovor vsakemu, ki vas sprašuje za
razlog upanja, ki je v vas, vendar
krotko in obzirno; in imejte mirno
vest, da bodo v tem, v čemer vas
obrekujejo, osramočeni tisti, ki
sramotijo vaše lepo življenje v
Kristusu« (1 Pt 3,15-16).

Na areopagih našega časa

Izziv evangelizacije ne zahteva le
poguma, ampak tudi umsko pripravo
in teološko izobrazbo – kolikor jo
vsakdo more pridobiti –, dar jezikov
ter empatijo do sodobne kulture, ki je
naša kultura. Pogled na svetega Pavla
v Atenah nam lahko pomaga
razumeti, kako naj nastopimo na



areopagih našega časa (prim. Apd
17,16 sl.). Najprej vidimo Pavla, kako
ga zaboli v srcu, ko opazuje mesto,
predano malikovanju. Toda njegova
gorečnost ne povzroči tega, da bi
govoril zagrenjeno ali nevljudno.[8]

Raje razišče teren in posluša: najprej
svoje judovske brate v shodnici, nato
pa na ulici epikurejske in stoiške
filozofe, s katerimi načne pogovor in
pokaže svoja prepričanja o Bogu in
življenju. Poleg tega, da Pavel z
zanimanjem motri arhitekturo tega
mesta, pokaže tudi dobro poznavanje
njegove književnosti; to mu omogoča,
da svoje sporočilo prilagodi
poslušalstvu, v katerem njegove
besede vzbudijo radovednost. Sveti
Pavel torej svoje oznanjevanje
naravna tako, da se približa temu že
sicer zahtevnemu občinstvu, vendar
evangelija ne omili in ne zniža
njegove ravni. Njegov govor na
Areopagu ostaja vzor, ki ga je vredno
od časa do časa ponovno prebrati.



Na začetku Pavel pohvali lepoto
nekega oltarja, postavljenega v čast
neznanemu Bogu, ki ga je odkril med
sprehajanjem po mestu. Ta kulturna
referenca ga približa njegovim
sogovornikom in mu omogoči, da
spregovori o tistem skrivnostnem
Bogu, za katerega trdi, da ga pozna. S
pomočjo navajanja grških pesnikov
empatično usmerja svoj govor k
resnici, ki jo želi sporočiti: da smo vsi
ustvarjenine tega neznanega Boga,
ker je on Stvarnik in Gospod vsega.
Nato še pojasni, da je ta Bog postal
navzoč med nami ne preko malikov,
ki so jih izdelale človeške roke,
ampak tako, da se je učlovečil, in kot
dokaz njegove božanskosti navede
njegovo vstajenje od mrtvih …

Sveti Pavel doseže, da pristnost 
kerigme, srca vere, v vsem svojem
sijaju zablesti pred očmi omikanega
in poganskega ljudstva. Res je, da
tako kot se je zgodilo tudi Gospodu
po njegovem govoru o kruhu



življenja, večina poslušalcev vljudno
odide: »O tem bi te poslušali kdaj
drugič« (Apd 17,32). Ni vsako uho
pripravljeno sprejeti božjo besedo že
ob prvem stiku. Vendar nekateri
ostanejo: svetopisemsko poročilo
dodaja, da so tistega dne vero sprejeli
Dionizij Areopagít, žena po imenu
Dámaris in še nekaj drugih. Pavlov
pogum, izobraženost in sposobnost
ravnanja z ljudmi so, tako kot pri
mnogih kristjanih, tisti les, ki
Svetemu Duhu omogoča, da v
mnogih srcih prižge ogenj Jezusa
Kristusa. Ta odlomek iz življenja
svetega Pavla nas skratka veliko
nauči o tem, kako ravnati v neki
družbi, ki je ponekod izgubila celo
jezikovni način za poimenovanje
Boga.

Vsem vse

Kristjanovo življenje in besede lahko
včasih izpadejo šokantne; ne zato,
ker bi delal kaj narobe, ampak ker so



v nasprotju s tem, kar velja za
družbeno sprejemljivo. Gotovo lahko
njegov življenjski slog tudi nehote
pokaže na način življenja mnogih
ljudi: glede njihovih čustvenih
odnosov, določenih službenih navad
ter nekaterih oblik zabave. Gre za
načine in navade, ki niso deležni le
splošnega odobravanja, ampak so se
ponekod spremenili v pravice, ki jih
je mogoče pravno uveljavljati.

V takšnem kontekstu se lahko zgodi,
da se kdo v svojem srcu počuti
obsojenega in preziranega ob
besedah, kakršne je nekoč uporabil
Pavel: »Ne pustite se zavajati! Niti
nečistniki niti malikovalci niti
prešuštniki niti mehkužneži niti
hotniki moških niti tatovi niti
lakomniki ne pijanci ne obrekljivci
ne roparji ne bodo podedovali
božjega kraljestva« (1 Kor 6,9). Te
besede so nekatere Korinčane, ko so
jih prejeli, morda šokirale in gotovo
so šokantne še danes. Kristjani



živimo izhajajoč iz potrditve in način
našega govora se lahko spreminja
glede na trenutne okoliščine ali ljudi,
s katerimi govorimo; vendar ne
moremo ravnati kakor tisti učitelji, ki
govorijo tisto, kar vsi želijo slišati (2
Tim 4,3). Že prerok Izaija je zapisal:
»Gorje njim, ki hudemu pravijo
dobro, dobremu pa húdo, ki temo
delajo za luč, luč pa za temo, ki
grenko delajo za sladko, sladko pa za
grenko« (Iz 5,20).

Obenem pa naše pričevanje o resnici
ne more biti omejeno na obsojanje
zla: evangelij je predvsem
oznanjevanje brezpogojne božje
ljubezni do vsakega človeka. Tudi
Pavlove besede se ne ustavijo pri
obsojajočem navajanju grešnih
navad in grehov; na koncu tistih
ostrih besed dodaja: »In taki ste bili
nekateri. Toda bili ste umiti,
posvečeni ste bili, opravičeni ste bili
v imenu Gospoda Jezusa Kristusa in v
Duhu našega Boga« (1 Kor 6,10-11).



Morda danes bolj kot kdajkoli prej
opažamo, kako »se zavzetost za
evangelizacijo giblje sredi meja
jezika in okoliščin. Vedno skuša kar
najbolje posredovati resnico
evangelija v določenem okviru, ne da
bi se odpovedali resnici, dobroti in
luči. Slednje se lahko porajajo tudi
tedaj, ko popolnost ni dosegljiva.
Misijonarsko srce se zaveda teh meja
in postane ‘slabotno s slabotnimi […],
vsem vse’ (prim. 1 Kor 9,22).«[9] Kdor
živi v globokem prijateljstvu z Bogom
in drugimi, se lahko pusti osvojiti
resnici ter jo svobodno in z ljubeznijo
pokaže drugim, medtem ko jih
spremlja na poti po klancu navzgor.
Res je, »svetnik je za mnoge ljudi in
za njihov način življenja ‘neprijeten’.
Toda to ne pomeni, da mora biti
neznosen. – Njegova gorečnost nikoli
ne sme biti grenka; pri opominjanju
nikoli ne sme raniti; njegov zgled
nikoli ne sme biti ošabna moralna
klofuta v obraz bližnjega.«[10]



Tako včeraj kot danes se je za dostop
do božjega usmiljenja treba trkati na
prsi in se priznati za grešnika, kar
včasih zahteva počasno in
potrpežljivosti polno pot, najprej v
vsakem izmed nas … Kako
pomembno je, da imamo v življenju
ob sebi prijatelje, ki nas razumejo in
razsvetljujejo z resničnimi besedami.
Kajti le resnica nas osvobaja, le ona
lahko osvobodi naše srce (prim. Jn
8,32), le z njo pride pravo veselje. In
prav to pomeni evangelizacija:
»vedno gre za to, da ljudi osrečimo,
zelo osrečimo: resnica je neločljiva
od pristnega veselja«.[11]

[1] Joseph Ratzinger, Dios y el mundo,
Barcelona 2011, str. 209–211.

[2] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 34.

[3] Sv. Jožefmarija, Križev poti, 7, 4.



[4] Sv. Jožefmarija, Pisma, VI.1973, št.
12.

[5] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 54.

[6] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 103.

[7] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 46.

[8] Prim. Pot, št. 396 in 397.

[9] Frančišek, apost. spod. Evangelii
gaudium, št. 45.

[10] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 578.

[11] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 185.

Carlos Ayxelá in José María
García

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-

luc-resnicnih-besed/ (1. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-luc-resnicnih-besed/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-luc-resnicnih-besed/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-luc-resnicnih-besed/

	Zelo človeški, zelo božji (14) – Luč resničnih besed

