opusdei.org

Z.elo ¢loveski, zelo
boZji (14) — Luc
resnicénih besed

Jezus in njegovi prvi ucenci
nam dajejo zgled velike ljubezni
do resnice, ko lJjudem prinasajo
novico, ki Zivljenje navdaja z
veseljem.

21. Nov. 2023

»Poglejte, pravi Izraelec, v katerem ni
zvijaCe« (Jn 1,47). Pohvalo, ki jo Jezus
nameni Natanaelu, bi lahko tudi o
Njem izrekli vsi, ki so ga poslusali.
Ucitelj je govoril samo resnicne



besede in v globokem skladju z njimi
tudi Zivel. V Jezusovih besedah je
vedno prisotna goreca Zelja, da bi
nam dal najboljSe, kar ima. Na
osnovi te ljubezni je to, kar govori,
vselej prosojno, usmerjeno v
prinasanje njegove resnice in
njegovega usmiljenja. Zaradi tega,
tako nekoc kot danes, njegovo
Zivljenje in pricevanje ljudi
razsvetljujeta, Ceprav vcasih ob tem
obcutimo tudi preplah ali
vznemirjenje.

Brez strahu pred resnico

Trenutek, v katerem se jasno pokaze
ta Uciteljeva drZa, je 6. poglavje
Janezovega evangelija. Kmalu po
tem, ko mnoZzico preseneti s
pomnozitvijo kruha in rib, od katerih
so se vsi do sitega najedli, opazimo,
da je odlocen razkriti neko
pomembno resnico. Jezus dobro ve,
da jo bodo tisti, ki so mnoZi¢no Sli za
njim, zelo tezko razumeli. Vendar ne



bo skoparil z besedami niti ne bo
sporocila omilil, da bi ga naredil bolj
sprejemljivega: »Kdor jé moje meso
in pije mojo kri, ima vecno

zivljenje« (Jn 6,54). Skoraj vsi ga tedaj
zapustijo prav zaradi osupljivosti
njegovih besed: »Trda je ta beseda.
Kdo jo more poslusati?« (Jn 6,60).

V jeziku druzbenih omrezij bi lahko
rekli, da je zaradi svoje pretirane
drznosti v trenutku izgubil vec kot
pet tisoc€ sledilcev. Toda za Ucitelja je
ta neuspeh le zacasen in navidezen:
to ga ne ustavi niti ga ne pogojuje ...
Pri tem gre prav do konca; ko namrec
vidi obupane in razoCarane obraze
dvanajsterih, vprasa tudi njih: »Ali
hocete tudi vi oditi?« (Jn 6,67). To je
paradoksalno: zato da bi ostal z
nami, Jezus raje plaCa ceno samote;
zaradi nekega zaCasnega uspeha se
ni pripravljen odreci temu, da bi nas
hranil in Jjubil z evharisticnim
kruhom v teku stoletij. Za Jezusa in
njegovo Cerkev je resnica ljubezen



do nas. Ve, kako odlocilno je, da se
razodene na pristen nacin, »da bi se
vsi ljudje resili in prisli do spoznanja
resnice« (1 Tim 2,4). In resnica
pogosto boli: »Resnica sploh ni
poceni. Je zahtevna in ZgocCa,« je
nekoc dejal Joseph Ratzinger.
»Jezusovo sporocilo vkljucuje tudi
izziv, ki ga opazujemo v tem boju z
njegovimi sodobniki [...]. Kdor ne
pusti, da ga opece, kdor ni
pripravljen na to, se ne bo priblizal
Njemu.«™

Jezus pove, kar mora povedati, tako
kot mora povedati, ko mora to
povedati. Ko ga v jeruzalemskem
templju poslusajo isti ljudje, ki ga
bodo nekaj dni zatem obsodili na
smrt, jih pred ljudstvom oznaci za
slepe vodnike, hinavce in pobeljene
grobove (prim. Mt 23,27), ter jih
javno graja: »Kace, gadja zalega!
Kako boste ubeZali obsodbi na
peklensko dolino?« (Mt 23,33). Te
besede nas lahko presunejo. Jezus ne



govori tako ostro z ljudmi, ki so v
zmoti, ali z greSniki ... ampak s
tistimi, ki prepricani v lastno
pravi¢nost drugim preprecujejo, da
bi se priblizali Bogu (prim. Mt 23,13).
Dobro ve, da njegove besede
podzigajo negodovanje tistih, ki Ze
razmisSljajo o njegovi usmrtitvi.
Vendar se na to na ozira. Ne zaustavi
ga niti strah, da bi njegovi ucenci
posredno lahko postali zrtve
njegovega ognjevitega govora ... Zato
ker je lJjubezen do resnice in do ljudi
nad zemeljskim Zivljenjem. Sveti
Jozefmarija je prav dobro povzel to
Jezusovo drzo: »Ne boj se resnice,
¢etudi bi zaradi nje moral umreti.«"
Jezus s trdimi in ostrimi besedami, ki
jih nameni farizejem, pred zmoto in
laZjo brani majhno ¢redo, ki bo v
teku let — On to Ze ve — iz ljubezni do
Boga in zaradi obrambe iste resnice
prav tako trpela mucenistvo. Kajti
resnica je prva in zadnja ljubeca
beseda kr$canskih mucencev.



Veliko je prizorov iz Gospodovega
Zivljenja, v katerih prevladuje ta
ljubezen do resnice. Kot je sam
zatrdil na sojenju pred Pilatom: »Jaz
sem zato rojen in sem zato prisel na
svet, da pricujem za resnico« (Jn
18,37). Tudi mi, kristjani, smo bili
krsceni in pri birmi potrjeni, da bi
bili price Njega, ki je »Pot, Resnica in
Zivljenje« (Jn 14,6), ko se sre¢amo s
poskusi, ki Zelijo resni¢nost podrediti
preracunljivosti, razlicnim interesom
ali ideologijam. Prica: to je tisto, kar
pomeni beseda mucenec. Ceprav Bog
ne klice vseh kristjanov, da bi za vero
prelili svojo Kkri, pa gotovo od nas
pri¢akuje, da bomo za isto vero
pripravljeni dati svoje Zivljenje,
kapljico za kapljico; da bomo
»mucenci brez zbujanja pozornosti,
kot nekdo, »ki trosi svoja leta z delom
le zato, da bi sluzil Cerkvi in dusam,
se smehljajocC postara in gre mimo
neopazen ...« Kajti navsezadnje je
»Casno bivanje — tako posameznikov
kot druzbe — pomembno edinole kot



stopnja na poti k vecnosti. Zato je
zemeljsko Zivljenje pomembno le v
relativnem smislu in ni absolutna
dobrina. Absolutno pomembno je to,
da si srecen, da se zveli¢as.«"

Ne moremo, da ne bi govorili o
tem, kar smo videli

Kako Cudovit odsev pogumne
Jezusove drze vidimo v njegovih
prvih ucencih! Po doZivetju
binkoStnega ognja je osupljivo
poslusati oznanjanje apostolov, ki
zdaj Ze govorijo brez strahu. Tega so
se naucili od Ucitelja. V Apostolskih
delih vidimo Petra in Janeza, ki sta
bila privedena pred veliki zbor, ker
sta javno izpostavljala resnico o
Gospodovem vstajenju in Ker sta
podala pojasnilo o ozdravitvi nekega
hromega Cloveka. Po noci v zaporu ju
privedejo na zasliSanje, kjer je
navzoc tudi ozdravljeni. StareSine in
pismouki ju vprasajo: »Kako sta to
naredila? S kakSno mocjo?« (Apd



4,7). Petrov odgovor je kategoricen. V
njem ni vec niti sledu tiste
strahopetnosti, zaradi katere je
zanikal Gospoda v temni noci
njegovega trpljenja: »Bodi znano
vsem vam in vsemu izraelskemu
lJjudstvu: v imenu Jezusa Kristusa
NazarecCana, ki ste ga vi kriZali, Bog
pa ga je obudil od mrtvih. V
njegovem imenu stoji ta clovek zdrav
pred vami« (Apd 4,10). Svoboda, s
katero govorita Peter in Janez, jih
osupne. Ne vedo, kaj naj storijo,
razen da jima zapovejo, naj nikoli
veC ne ucita in ne pocneta niCesar v
Jezusovem imenu. Petrov in Janezov
odgovor pokaze na ocCitno
samovoljnost tega, kar se od njiju
zahteva: »Presodite, kaj je bolj
pravicno pred Bogom: poslusati vas
ali Boga? Ne moreva, da ne bi
govorila o tem, kar sva videla in
sliSala« (Apd 4,19-20).

Ti zgledi iz Zivljenja Jezusa Kristusa
in njegovih prvih uencev nam



dajejo pravo merilo za naSe ravnanje
pri oznanjevanju Kristusove resnice.
Lazna previdnost bi nas lahko
privedla do ustvarjanja vSeCnih
govorov ali pa do molcanja, ko bi
morali spregovoriti. Gotovo
evangelizacija ne pomeni vedno
povzrocati konflikte, vendar pa tudi
ne more biti v tem, da se jim stalno
izogibamo in glede resnice sklepamo
kompromise. V zvezi s tem je sveti
JoZefmarija zapisal: »Popustiti? — To
je beseda, ki jo je mogocCe najti —
treba je popustiti! —le v besednjaku
tistih, ki se jim ne ljubi boriti -
lenuhov, sleparjev ali strahopetcev —,
kajti Ze vnaprej se Cutijo
premagane.«” Obenem pa bi bilo
tudi zelo brezskrbno in naivno, e bi
mislili, da ja vero mogocCe prinasati
drugim, ne da bi se vprasali o
trdnosti naSih besed ali ne da bi
upostevali tezave, hrepenenja in
obcCutljivost vsakega trenutka, vsake
osebe.



V vsakem primeru bo kristjan, ki
hoce Ziveti skladno s svojo identiteto,
vcasih moral premagati strah pred
posmehom, ne da bi se prevec
spraSeval, »kaj bodo rekli ljudje«.
Danes se morda manj pogosto
dogaja, da so Jezusovi u€enci vrzeni
med divje zveri ali v jeCo, kot se je to
zgodilo Petru in Janezu ter mnogim
svetnikom, ki so v teku stoletij
ohranjali vero in zanjo pricevali.
Lahko pa se zgodi, da trpi nasa javna
podoba ali da smo celo preganjani
zaradi naSe obrambe Cloveskega
dostojanstva in svobode vesti, ki sta
temeljnega pomena za udejanjanje
vere, spostovanje zZivljenja in mnogih
drugih neodtujljivih reci.

Kristjanovo Zivljenje, piSe sveti
JoZefmarija, ni »proti niCemur, je
»potrditev, optimizem, mladost,
veselje in mir«."” Toda prav zato
moramo biti »dovolj pogumni, da
javno in nenehno Zivimo v skladu z
naso sveto vero«.”” Ne smemo



dopustiti, da bi ljubezen do Boga in
resnice izgubila moc¢ v naSem
Zivljenju, saj brez te ljubezni in te
resnice ne bi imeli kaj oznanjati
svetu. Ob tem je pomembno, da
iSCemo nacine, kako v vsaki situaciji
narediti ¢im vecC dobrega, zavedajoC
se, da posredovanje resnice ni
odvisno le od tega, da mi nekaj
povemo, ampak tudi od tega, da nas
nasi sogovorniki ali poslusalci
razumejo. Tudi Jezus se je v€asih
odloc¢il molcati (prim. Lk 4,28-30; Mt
26,63); in Ce je pogosto govoril brez
ovinkarjenja, je vedno iskal tudi
nacine, da bi ga razumeli tako eni kot
drugi. V tem smislu bo vcasih
kontraproduktivno vztrajati pri neki
ideji in bo bolje pocakati na drugo
priloZnost ali na novo premisliti o
naSih argumentih. Prav tako pa se
bomo morali v okviru tega
prizadevanja potruditi, da bi
razumeli razloge drugih ljudi, kar
nam marsikdaj lahko prinese nova
razsvetljenja za boljSe razumevanje



nase vere in za prepoznavanje
pomanjkljivosti v naSem pristopu.

V svojem prvem pismu, ki bi mu
lahko rekli prva enciklika v
zgodovini, sveti Peter v nekaj
vrsticah predstavi celoten apostolski
program: »Gospoda Kristusa slavite v
svojih srcih, vedno pripravljeni na
odgovor vsakemu, ki vas sprasuje za
razlog upanja, ki je v vas, vendar
krotko in obzirno; in imejte mirno
vest, da bodo v tem, v Cemer vas
obrekujejo, osramoceni tisti, ki
sramotijo vaSe lepo Zivljenje v
Kristusu« (1 Pt 3,15-16).

Na areopagih nasega casa

Izziv evangelizacije ne zahteva le
poguma, ampak tudi umsko pripravo
in teoloSko izobrazbo - kolikor jo
vsakdo more pridobiti —, dar jezikov
ter empatijo do sodobne kulture, ki je
nasa kultura. Pogled na svetega Pavla
v Atenah nam lahko pomaga
razumeti, kako naj nastopimo na



areopagih nasega Casa (prim. Apd
17,16 sl.). Najprej vidimo Pavla, kako
ga zaboli v srcu, ko opazuje mesto,
predano malikovanju. Toda njegova
goreCnost ne povzroci tega, da bi
govoril zagrenjeno ali nevljudno.®™
Raje razisce teren in poslusa: najprej
svoje judovske brate v shodnici, nato
pa na ulici epikurejske in stoiske
filozofe, s katerimi na¢ne pogovor in
pokaZze svoja prepricanja o Bogu in
Zivljenju. Poleg tega, da Pavel z
zanimanjem motri arhitekturo tega
mesta, pokaze tudi dobro poznavanje
njegove knjizevnosti; to mu omogoca,
da svoje sporocilo prilagodi
poslusalstvu, v katerem njegove
besede vzbudijo radovednost. Sveti
Pavel torej svoje oznanjevanje
naravna tako, da se pribliZza temu Ze
sicer zahtevnemu obcinstvu, vendar
evangelija ne omili in ne zniZa
njegove ravni. Njegov govor na
Areopagu ostaja vzor, ki ga je vredno
od Casa do Casa ponovno prebrati.



Na zacetku Pavel pohvali lepoto
nekega oltarja, postavljenega v Cast
neznanemu Bogu, ki ga je odkril med
sprehajanjem po mestu. Ta kulturna
referenca ga pribliza njegovim
sogovornikom in mu omogoci, da
spregovori o tistem skrivnostnem
Bogu, za katerega trdi, da ga pozna. S
pomocjo navajanja grikih pesnikov
empati¢no usmerja svoj govor k
resnici, ki jo Zeli sporociti: da smo vsi
ustvarjenine tega neznanega Boga,
ker je on Stvarnik in Gospod vsega.
Nato Se pojasni, da je ta Bog postal
navzoc¢ med nami ne preko malikov,
ki so jih izdelale CloveSke roke,
ampak tako, da se je uclovecil, in kot
dokaz njegove boZanskosti navede
njegovo vstajenje od mrtvih ...

Sveti Pavel doseZe, da pristnost
kerigme, srca vere, v vsem svojem
sijaju zablesti pred omi omikanega
in poganskega ljudstva. Res je, da
tako kot se je zgodilo tudi Gospodu
po njegovem govoru o kruhu



Zivljenja, vecina posluSalcev vljudno
odide: »O tem bi te poslusali kdaj
drugic« (Apd 17,32). Ni vsako uho
pripravljeno sprejeti boZjo besedo Ze
ob prvem stiku. Vendar nekateri
ostanejo: svetopisemsko porocilo
dodaja, da so tistega dne vero sprejeli
Dionizij Areopagit, Zena po imenu
Damaris in Se nekaj drugih. Pavlov
pogum, izobraZenost in sposobnost
ravnanja z ljudmi so, tako kot pri
mnogih kristjanih, tisti les, ki
Svetemu Duhu omogoca, da v
mnogih srcih priZzge ogenj Jezusa
Kristusa. Ta odlomek iz Zivljenja
svetega Pavla nas skratka veliko
nauci o tem, kako ravnati v neki
druzbi, ki je ponekod izgubila celo
jezikovni nacin za poimenovanje
Boga.

Vsem vse

Kristjanovo Zivljenje in besede lahko
vcasih izpadejo Sokantne; ne zato,
ker bi delal kaj narobe, ampak ker so



v nasprotju s tem, kar velja za
druzbeno sprejemljivo. Gotovo lahko
njegov zivljenjski slog tudi nehote
pokaZe na nacin Zivljenja mnogih
ljudi: glede njihovih ¢ustvenih
odnosov, doloc¢enih sluzbenih navad
ter nekaterih oblik zabave. Gre za
nacine in navade, ki niso delezni le
splosnega odobravanja, ampak so se
ponekod spremenili v pravice, ki jih
je mogocCe pravno uveljavljati.

V takSnem kontekstu se lahko zgodi,
da se kdo v svojem srcu pocuti
obsojenega in preziranega ob
besedah, kakrsne je nekoC uporabil
Pavel: »Ne pustite se zavajati! Niti
necistniki niti malikovalci niti
presustniki niti mehkuzZneZi niti
hotniki moskih niti tatovi niti
lakomniki ne pijanci ne obrekljivei
ne roparji ne bodo podedovali
boZjega kraljestva« (1 Kor 6,9). Te
besede so nekatere Korincane, ko so
jih prejeli, morda Sokirale in gotovo
so Sokantne Se danes. Kristjani



zivimo izhajajoc iz potrditve in nacin
naSega govora se lahko spreminja
glede na trenutne okoliScine ali ljudi,
s katerimi govorimo; vendar ne
moremo ravnati kakor tisti ucitelji, ki
govorijo tisto, kar vsi Zelijo sliSati (2
Tim 4,3). Ze prerok Izaija je zapisal:
»Gorje njim, ki hudemu pravijo
dobro, dobremu pa hudo, ki temo
delajo za Iug, luc pa za temo, ki
grenko delajo za sladko, sladko pa za
grenko« (Iz 5,20).

Obenem pa naSe pricevanje o resnici
ne more biti omejeno na obsojanje
zla: evangelij je predvsem
oznanjevanje brezpogojne bozje
ljubezni do vsakega Cloveka. Tudi
Pavlove besede se ne ustavijo pri
obsojajoCem navajanju gresnih
navad in grehov; na koncu tistih
ostrih besed dodaja: »In taki ste bili
nekateri. Toda bili ste umiti,
posveceni ste bili, opraviceni ste bili
v imenu Gospoda Jezusa Kristusa in v
Duhu nasega Boga« (1 Kor 6,10-11).



Morda danes bolj kot kdajkoli prej
opaZamo, kako »se zavzetost za
evangelizacijo giblje sredi meja
jezika in okoli$¢in. Vedno skuSa kar
najbolje posredovati resnico
evangelija v doloCenem okviru, ne da
bi se odpovedali resnici, dobroti in
ludi. Slednje se lahko porajajo tudi
tedaj, ko popolnost ni dosegljiva.
Misijonarsko srce se zaveda teh meja
in postane ‘slabotno s slabotnimi [...],
vsem vse’ (prim. 1 Kor 9,22).«"” Kdor
Zivi v globokem prijateljstvu z Bogom
in drugimi, se lahko pusti osvojiti
resnici ter jo svobodno in z ljubeznijo
pokaZze drugim, medtem ko jih
spremlja na poti po klancu navzgor.
Res je, »svetnik je za mnoge ljudi in
za njihov nacin zivljenja ‘neprijeten’.
Toda to ne pomeni, da mora biti
neznosen. — Njegova gorecnost nikoli
ne sme biti grenka; pri opominjanju
nikoli ne sme raniti; njegov zgled
nikoli ne sme biti oSabna moralna
klofuta v obraz bliznjega.«™



Tako vceraj kot danes se je za dostop
do boZjega usmiljenja treba trkati na
prsiin se priznati za greSnika, kar
vCasih zahteva pocasno in
potrpezljivosti polno pot, najprej v
vsakem izmed nas ... Kako
pomembno je, da imamo v Zivljenju
ob sebi prijatelje, ki nas razumejo in
razsvetljujejo z resni¢nimi besedami.
Kajti le resnica nas osvobaja, le ona
lahko osvobodi naSe srce (prim. Jn
8,32), le z njo pride pravo veselje. In
prav to pomeni evangelizacija:
»vedno gre za to, da ljudi osre¢imo,
zelo osrecCimo: resnica je nelocljiva
od pristnega veselja«.""

" Joseph Ratzinger, Dios y el mundo,
Barcelona 2011, str. 209-211.

! Sv. JoZefmarija, Pot, $t. 34.

) Sv. Jozefmarija, KriZev poti, 7, 4.



! Sv. JoZefmarija, Pisma, V1.1973, &t.
12.

! Sv. Jozefmarija, Pot, $t. 54.

! Sv. Jozefmarija, Kovachnica, §t. 103.
"'Sv. Jozefmarija, Brazda, §t. 46.

8 prim. Pot, §t. 396 in 397.

® Franc¢isek, apost. spod. Evangelii
gaudium, §t. 45.

19 Sy, Jozefmarija, Kovacnica, §t. 578.

M Sy, Jozefmarija, Brazda, $t. 185.

Carlos Ayxela in José Maria
Garcia

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-
luc-resnicnih-besed/ (1. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-luc-resnicnih-besed/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-luc-resnicnih-besed/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-14-luc-resnicnih-besed/

	Zelo človeški, zelo božji (14) – Luč resničnih besed

