
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (12) – Kar zares
šteje

Izziv duhovnega uboštva v
življenju sredi sveta.

21. Jan. 2024

Bliža se polnoč. Že nekaj ur je minilo,
odkar se je ulični hrup preselil v
notranjost mestnih hiš. Sedaj vlada
tišina. Slišati je počasne korake
mlade Nazarečanke, ki je noseča in
se opira na roko svojega moža. Oba
skorajda na slepo iščeta hlev, ki jima
je bil ponujen kot prenočišče. Vsak



čas bo napočil trenutek, ko bo Bog
videl rojstvo svojega Sina na zemlji.
On, ki je vsemogočen, se je odločil, da
mu bo pripravil prostor skoraj pod
milim nebom. »Božja beseda je
postala nezmožna govora […]. Kdo bi
to pričakoval? Božič je praznovanje
nekega izvirnega Boga, ki spreminja
našo logiko in naša pričakovanja […].
Jezusov božič ne ponuja varne
topline ognjišča, ampak božanski
trepet, ki pretrese zgodovino.«[1]

Čeprav se je spomin na betlehemski
hlevček sčasoma ustalil med ljudmi
kot spomin na prijeten kraj, tudi v
gmotnem pogledu, pa najbrž ni bil
tako topel, kot si ga predstavljamo.
Kaj je Bog hotel doseči s to svojo
izbiro, ki jo leto za letom
upodabljamo v naših domovih? Tisto
noč sta si Jožef in Marija delila
zaklad uboštva. Jezusova starša sta
bila osvobojena vsega, kar bi moglo
zasenčiti resnično bogastvo, ki naj bi
ga takrat prejela. Stvarnik, ki bi



lahko izbral katerikoli kraj in
vsakršno udobje, izbere pomanjkanje
vsega, da bi nam pokazal, kaj
resnično šteje.

Kraljestvo ubogih

»Zavarujemo vse razen lepega
vremena in ljubezni« – tako je pisalo
na vhodu zavarovalnice v nekem
mestu s precej spremenljivim
vremenom. O tem, kakšno bo vreme,
ne moremo odločati, še manj pa
lahko jamčimo za ljubezen drugih
ljudi. Na svetu ni denarja, ki bi
nekoga prisilil k iskreni ljubezni. To
je torej dejstvo, ki nas morda lahko
nekoliko vznemiri, saj nam ne daje
gotovosti, ki smo je vajeni na drugih
področjih. Vendar je treba s tem
»območjem napake« živeti: želja, da
bi imeli vse pod nadzorom, blokira
vsak poskus ljubiti in biti ljubljen;
onemogoča preprosto, a trdno srečo
nekoga, ki svobodno daje in prejema.
»Blagor ubogim v duhu, kajti njihovo



je nebeško kraljestvo« (Mt 5,3) – tako
začne Jezus svoj govor na gori. Učitelj
ponuja srečo, tako zemeljsko kot
nebeško, tistim, ki svojo gotovost in
bogastvo polagajo v Boga.

Krepost uboštva – kar ni isto kot
materialna, gmotna revščina, glede
katere nas Cerkev spodbuja, naj jo
blažimo – je del kreposti zmernosti;
je drža, ki umerja, to je postavlja na
pravo mesto naš odnos do dobrin, ki
jih je ustvaril Bog. Kdor je ubog v
srcu, ima v lasti in uživa stvari, ne da
bi one imele v lasti njega; izogiba se
temu, da bi svojo gotovost dojemal
kot kopičenje dobrin; v sebi zna
odkriti tisto težnjo, ki jo ljudje
imamo, da bi svoje življenje, morda
ne povsem zavedno, gradili tako, kot
da bi bila sreča v bistvu odvisna od
tega, kar imamo … In to kljub
Jezusovemu svarilu: »Gorje vam,
bogataši, kajti svojo tolažbo že
imate!« (Lk 6,24).



Po dolgih letih poslušanja in
srečevanja z najrazličnejšimi ljudmi
je sveti Jožefmarija dejal: »Ko nekdo
svojo srečo osredotoča izključno na
zemeljske stvari – bil sem priča
resničnim tragedijam – sprevrže
razumno uporabo le-teh in uniči red,
kakršnega je modro določil Stvarnik.
Srce takrat ostane žalostno in
neizpolnjeno; izgublja se na poteh
večnega nezadovoljstva.«[2] Uboštvo
nam pomaga, da se zavemo, kako
minljive so mnoge materialne
»gotovosti« in kako površinski so
določeni trenutki tolažbe, ki se ne
dotaknejo globin duše. Uboštvo duha
nam slednjič omogoča, da zares
uživamo v resničnosti, saj nas poveže
s preprostim, z ljudmi, z Bogom: z
vsem, kar želi biti zgolj motreno in
na ta način poteši naše najgloblje
želje.

»Mar ubog v duhu ne pomeni
pravzaprav ‘človek, odprt za druge’,
se pravi za Boga in bližnjega?« se je



spraševal sveti Janez Pavel II. med
obiskom neke favele v Riu de Janeiru
leta 1980. »Ali ni res, da to
blagrovanje ‘ubogega v duhu’
vsebuje obenem opozorilo in
obtožbo? […] ‘Gorje vam’ – ta beseda
zveni strogo in grozeče, zlasti v ustih
tega Kristusa, ki je navadno govoril
na dobrohoten in krotak način.«[3]

Res je, greh je izkrivil našo željo po
posedovanju, zato se zlahka zgodi, da
svoj odnos do ustvarjenih dobrin
izmaličimo. Hlepenje po posesti
morda še stopnjuje kultura, v kateri
je ekonomska vrednost – ki se
posledično odraža kot družbeni
status ali podoba v očeh drugih –
ponekod postala najvišje merilo
vrednotenja. Naša kultura nas sili k
mišljenju, da sta blaginja in udobje
ključ do sreče. Vendar se vsi
zavedamo, da se človekovo resnično
veselje meri bolj po globini in
pristnosti njegovih odnosov z
drugimi. To je bogastvo nekoga, ki je
ubog v srcu; v primerjavi z njim se



osamljenost tistih, ki živijo obdani z
razkošjem, pogosto izkaže kot
dramatična revščina.

Harmonija, ki jo vsakdo mora najti

Leto 1968. V okviru nekega intervjuja
na temo položaja ženske v družbi
zastavi novinarka svetemu
Jožefmariju vprašanje o kreposti
uboštva; želela bi izvedeti, kako to
krepost živeti in jo širiti, izhajajoč iz
domačega življenja. Odgovor sloni na
zelo jasni predpostavki: »Kdor ne
ljubi in ne živi kreposti uboštva nima
Kristusovega duha. To velja za vse:
tako za puščavnika, ki se umakne v
samoto, kot za običajnega kristjana,
ki živi sredi družbe.«[4] To se pravi,
ljudje, ki so si navzven zelo različni –
denimo nekdo, ki se umakne v
puščavo, in nekdo, ki opravlja svoje
delo sredi mestnega vrveža –, lahko
živijo krepost uboštva v pristnem
krščanskem duhu. A medtem ko se
zdi, da »puščava« v vseh pogledih



pomeni »uboštvo«, kako je lahko
ubog nekdo, ki živi sredi dobrin tega
sveta? Po katerem zgledu naj se
ravna?

Sveti Jožefmarija v nadaljevanju
podrobno razdela to vprašanje.
Najprej izpostavi dva vidika v našem
odnosu do materialnih stvari: dva na
videz nasprotna pola, ki ju je treba
uskladiti. Po eni strani je potrebno
»resnično uboštvo, stkano iz
konkretnih stvari, ki ga je moč
zaznati in se ga dotakniti, ki je
izpoved vere v Boga, dokaz, da se
srce na zadovolji z ustvarjenimi
rečmi, ampak teži k Stvarniku«. Na
drugi strani pa je kristjanova
naravnost, zaradi katere mora biti
»le eden izmed bratov ljudi, s
katerimi sobiva, se veseli in sodeluje,
ki ljubi svet in vse, kar je dobrega na
svetu, uporablja vse ustvarjene stvari
za reševanje problemov človeškega
življenja«.[5] S temi besedami je
postavljen izziv duhovnega uboštva



sredi sveta: biti nenavezan na stvari
in jih obenem ljubiti kot božja darila,
ki jih je treba deliti z ljudmi. Toda
vprašanje ostaja: katero smer ubrati
pri tem prizadevanju?

Če pogledamo Kristusovo življenje,
kot nam ga prikazujejo evangeliji, v
njem ne vidimo popolne odpovedi
zemeljskim dobrinam. Prej kot to
opazimo, da jih kot človek
skromnega življenjskega položaja, ne
bogat ne reven, uporablja na
uravnotežen, kreposten in popoln
način. Jezusa so v njegovem kraju
poznali po tem, da se je preživljal s
poklicem, ki ga je opravljal pri
svojem očetu (prim. Mt 13,55); imel je
dobro suknjo (prim. Jn 19,23); na
nekaterih družabnih dogodkih, ki se
jih je udeležil, je bila postrežba
obilna, tako da so mu očitali, da je
požrešnež in pijanec (prim. Mt
11,19); in več premožnih ljudi –
Mateja, Zaheja, Jožefa iz Arimateje in
druge – je povabil, naj se odprejo



božjemu kraljestvu. Po drugi strani
pa je jasna tudi njegova posebna
naklonjenost, tako pri
vsakodnevnem ravnanju kot pri
oznanjevanju, do tistih, ki v
gmotnem smislu niso imeli ničesar:
revno vdovo postavi kot zgled
odnosa do Boga v primerjavi z
bogatimi (prim. Lk 21,1-4);
spregovori o revnem Lazarju, ki
pride v Abrahamovo naročje,
medtem ko bogataš, ki je živel poleg
njega, ostane zunaj (Lk 16,19-23);
jasno pove, da gre laže »kamela skozi
šivankino uho, kakor bogataš pride v
božje kraljestvo« (Mt 19,24); svojim
učencem svetuje, naj pri svojem
poslanstvu ne jemljejo na pot
ničesar, kar ni nujno potrebno (prim.
Lk 10,4-11); in tudi sam se je rodil v
tuji votlini in bo pokopan v grobu
nekoga drugega. Jezus živi v prostosti
od materialnih vezi in hkrati uživa v
ustvarjenih dobrinah. Ne gre za
vprašanje ravnotežja, nestabilnega
kompromisa med dvema poloma,



temveč za vprašanje harmonije: za
lepoto dovršene oblike. In to
harmonijo najdemo v Jezusu
Kristusu.

Vendar univerzalnih receptov ni:
»Doseganje sinteze obeh vidikov je
odvisno predvsem od vsakega
posameznika, od notranjega
življenja, da zna presoditi in najti v
vsakem primeru to, kar Bog zahteva
od nas. Zato nočem dajati fiksnih
pravil.«[6] Dejansko obstaja nevarnost
posploševanja, ko nas zamika
možnost, da bi sestavili seznam
normativov, zato da bi bili potem
zmotno prepričani, da živimo
krepostno. Toda tak pristop pozablja
na nepogrešljivo vlogo razumnosti,
brez katere enostavno ni kreposti.
Torej ne gre toliko za to, da bi se
ravnali po »teoretičnih pravilih«,
temveč »po notranjem glasu, ki nas
opozarja, da se vtihotaplja egoizem
ali neprimerna udobnost«.[7] Tisto,
kar je pomembno, je ob neki drugi



priložnosti poudaril sveti
Jožefmarija, »se ne uresničuje v
posedovanju ali pomanjkanju tega ali
onega, temveč v ravnanju, ki je
skladno z resnico, katere nas uči
naša krščanska vera: ustvarjene
dobrine so zgolj sredstva«.[8] Na
primer, glede elegantnega oblačenja
je podal nasvet, ki bi lahko veljal tudi
za druga področja običajnega
življenja: »Oblačiti se moraš v skladu
s slogom tvojega stanu, tvojega
okolja, tvoje družine, tvojega dela …,
kakor tvoji prijatelji, toda zaradi
Boga.«[9] Končno pa je velikokrat
dajal predloge, ki jih je vsakdo lahko
uporabil v svojih lastnih okoliščinah:
ne ustvarjajmo si potreb, skrbimo za
to, kar imamo, začasno se lahko kaki
stvari odrečemo, dajmo drugim
najboljše, nevšečnosti sprejemajmo z
veseljem, ne pritožujmo se, če nam
kaj manjka … in še mnogo drugih
drobnih reči, ki jih lahko kdorkoli
odkrije na svoji poti molitve.



Ljubezen do sveta in solidarnost

Sveti Jožefmarija je v različnih
obdobjih svojega življenja prestajal
gmotno revščino.[10] Poleg tega se je
poskušal držati nekaterih osebnih
navad, da bi v sebi ohranjal duha
uboštva, vendar jih ni štel kot
veljavne za vse vernike Dela. Vrh
tega pa se je zavedal, da ga Bog kliče,
naj širi duha svetosti sredi sveta, in
ne zunaj njega. Zato je bil prepričan
– čeprav so nekateri ljudje poklicani
k radikalni odpovedi materialnim
stvarem zaradi pričevanja o
najvišjem božjem bogastvu –, da je
nekaj specifičnega za navadne
kristjane to, da uresničujejo »izrecno
pričevanje o ljubezni do sveta« in
»solidarnosti do soljudi«.[11]

Poleti 1974 je imel v Limi srečanje z
več zakonskimi pari. Ta dogodek je
bil presenečenje, saj se je ustanovitelj
Opus Dei v dneh pred tem zelo slabo
počutil. »Oče, meni je všeč, da moja



družina lahko živi v nekem udobju,«
je začel eden od navzočih kot uvod v
vprašanje, kako naj v tem kontekstu
živi krepost uboštva. »Eno je živeti v
nekem udobju, nekaj drugega pa je,
če se postavljaš z razkošjem,« je
odgovoril sveti Jožefmarija. »Slednje
se mi ne zdi v redu, prvo pa je nekaj
dobrega. Še več! Imaš dolžnost, da
svojim domačim zagotoviš to
določeno udobje […]. Ravnaj kot
dober mož, kot dober oče in bodi
velikodušen do svoje žene in otrok.
In potem se ne postavljaj z
razkošjem, stôri kakšno dejanje
odrekanja in pomagaj drugim.«[12] Tu
je orisano, kakšna je lahko pot
uboštva sredi sveta, z ljubeznijo do
dobrin, ki nam jih je dal Bog:
velikodušnost brez razkošja;
povzročiti si kakšno osebno
neprijetnost, da bi se urili v tej
kreposti; pomoč tistim, ki jo
potrebujejo.



Ob neki drugi priložnosti je sveti
Jožefmarija kot zgled omenil neko
ženo, ki jo je poznal in je živela
krepost uboštva v razmerah brez
kakršnihkoli gmotnih težav: »Ta
oseba, o kateri vam sedaj govorim, je
stanovala v hiši, ki je bila last njene
rodovine, vendar zase ni porabila
niti dve pezeti na dan. Nasprotno pa
je zelo dobro plačevala služinčad,
preostanek denarja pa je namenila
pomoči potrebnim, medtem ko je
sama živela prikrajšanja vseh vrst.
Tej ženski ni manjkalo tistih dobrin,
po katerih mnogi hrepenijo, toda ona
je bila osebno uboga, z veliko
mrtvičenja, popolnoma nenavezana
na vse.«[13]

Krepost uboštva, ki se udejanja v
življenju sredi današnjih mest,
pomeni tudi dejavno skrb za tiste, ki
so v gmotni stiski. »Molitev k Bogu
ter solidarnost z revnimi in trpečimi
sta neločljivi,« pravi papež Frančišek.
»Da bi obhajali bogočastje na



Gospodu všečen način, je potrebno
priznati, da vsak človek, tudi najbolj
obubožan in preziran, nosi v sebi
božjo podobo […]. Srečanje s
človekom, ki trpi revščino, nas vselej
izzove in nas postavlja pred
vprašanje. Kako bi lahko pomagali
odpraviti ali vsaj ublažiti njegovo
odrinjenost na rob družbe in njegovo
trpljenje? Kako mu lahko pomagamo
v njegovem duhovnem uboštvu?«[14]

Ta vprašanja so še posebej izziv za
kristjane, ki želijo prinašati Kristusa
v strokovna okolja, kjer je mogoče
ogromno storiti za pomoč drugim.
Zato je sveti Jožefmarija vztrajal pri
tem, da »smo se dolžni truditi, da bi
bilo na svetu vsak dan manj revnih
ljudi […]. Bogastvo je plod dela,
otroci moji, strokovnosti, poklicnega
usposabljanja, in Opus Dei temelji na
delu.«[15]

* * *



»Vse, kar ste zapustili, naj se vam zdi
malenkostno v primeri s tem, kar
boste prejeli,«[16] pravi sv. Terezija
Velika. Krepost uboštva nam
omogoča, da smo srečni v vseh
okoliščinah, tudi če nam primanjkuje
najnujnejših stvari. Biti ubog v duhu
pomeni, da ne polagamo zaupanja v
dobrine, ki jih lahko nadzorujemo,
ampak v Boga, in po Njem v druge.
»Svobodni za ljubezen: to je smisel
našega duha uboštva, skromnosti in
nenavezanosti.«[17] Vstopiti v ta
prostor svobode, v katerem nam je
mar le za tisto edino, kar je potrebno
(prim. Lk 10,42), kar zares šteje,
pomeni izvoliti si najboljši del, ki
nam ne bo odvzet.

[1] Frančišek, Avdienca, 19. 12. 2018.

[2] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
118.



[3] Sv. Janez Pavel II., Govor, 2. 7.
1980.

[4] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 110.

[5] Prav tam.

[6] Prav tam.

[7] Prav tam, št. 111.

[8] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
118.

[9] Prav tam, št. 122.

[10] Kot tipičen primer lahko omenimo
propad očetovega podjetja, ko je on
še odraščal, silno težka leta španske
državljanske vojne ter gmotne
težave, ko je prišel v Rim.

[11] Sv. Jožefmarija, Pogovori, št. 110.

[12] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 25. 7. 1974.



[13] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
123.

[14] Frančišek, Sporočilo, 15. 11. 2020.

[15] Sv. Jožefmarija, Zapiski z
družinskega srečanja, 24. 4. 1967.

[16] Prim. sv. Terezija Avilska, Pot
popolnosti, 33, 1.

[17] Fernando Ocáriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, št. 8.

Andrés Cárdenas M.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-

kar-zares-steje/ (13. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-kar-zares-steje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-kar-zares-steje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-kar-zares-steje/

	Zelo človeški, zelo božji (12) – Kar zares šteje

