opusdei.org

Zelo ¢loveski, zelo

bozji (12) — Kar zares
Steje

Izziv duhovnega ubostva v
Zivljenju sredi sveta.

21. Jan. 2024

BliZa se polno¢. Ze nekaj ur je minilo,
odkar se je uli¢ni hrup preselil v
notranjost mestnih his. Sedaj vlada
tiSina. SliSati je poCasne korake
mlade Nazarecanke, ki je noseca in
se opira na roko svojega moza. Oba
skorajda na slepo iSCeta hlev, ki jima
je bil ponujen kot prenocisce. Vsak



¢as bo napocil trenutek, ko bo Bog
videl rojstvo svojega Sina na zemlji.
On, ki je vsemogocCen, se je odlocil, da
mu bo pripravil prostor skoraj pod
milim nebom. »BoZja beseda je
postala nezmozna govora [...]. Kdo bi
to pricakoval? Bozi€ je praznovanje
nekega izvirnega Boga, ki spreminja
naso logiko in naSa pri¢akovanja [...].
Jezusov boZi¢ ne ponuja varne
topline ognjiSca, ampak bozanski
trepet, ki pretrese zgodovino. «"

Ceprav se je spomin na betlehemski
hlevcek sCasoma ustalil med ljudmi
kot spomin na prijeten kraj, tudi v
gmotnem pogledu, pa najbrz ni bil
tako topel, kot si ga predstavljamo.
Kaj je Bog hotel doseci s to svojo
izbiro, ki jo leto za letom
upodabljamo v nasih domovih? Tisto
noc sta si Jozef in Marija delila
zaklad uboStva. Jezusova starsa sta
bila osvobojena vsega, kar bi moglo
zasenciti resni¢no bogastvo, ki naj bi
ga takrat prejela. Stvarnik, ki bi



lahko izbral katerikoli kraj in
vsakrsno udobje, izbere pomanjkanje
vsega, da bi nam pokazal, kaj
resnicno Steje.

Kraljestvo ubogih

»Zavarujemo vse razen lepega
vremena in ljubezni« — tako je pisalo
na vhodu zavarovalnice v nekem
mestu s precej spremenljivim
vremenom. O tem, kakSno bo vreme,
ne moremo odlocati, Se manj pa
lahko jamcimo za ljubezen drugih
ljudi. Na svetu ni denarja, ki bi
nekoga prisilil k iskreni ljubezni. To
je torej dejstvo, ki nas morda lahko
nekoliko vznemiri, saj nam ne daje
gotovosti, ki smo je vajeni na drugih
podrocjih. Vendar je treba s tem
»obmocjem napake« Ziveti: Zelja, da
bi imeli vse pod nadzorom, blokira
vsak poskus ljubiti in biti ljubljen;
onemogoca preprosto, a trdno sreco
nekoga, ki svobodno daje in prejema.
»Blagor ubogim v duhu, kajti njihovo



je nebesko kraljestvo« (Mt 5,3) — tako
zacne Jezus svoj govor na gori. Ucitelj
ponuja sreco, tako zemeljsko kot
nebesko, tistim, ki svojo gotovost in
bogastvo polagajo v Boga.

Krepost ubostva — kar ni isto kot
materialna, gmotna revscina, glede
katere nas Cerkev spodbuja, naj jo
blazimo - je del kreposti zmernosti;
je drZa, ki umerja, to je postavlja na
pravo mesto nas odnos do dobrin, ki
jih je ustvaril Bog. Kdor je ubog v
srcu, ima v lasti in uZiva stvari, ne da
bi one imele v lasti njega; izogiba se
temu, da bi svojo gotovost dojemal
kot kopicCenje dobrin; v sebi zna
odkriti tisto teznjo, ki jo ljudje
imamo, da bi svoje Zivljenje, morda
ne povsem zavedno, gradili tako, kot
da bi bila sreca v bistvu odvisna od
tega, kar imamo ... In to kljub
Jezusovemu svarilu: »Gorje vam,
bogatasi, kajti svojo tolazbo Ze
imate!« (Lk 6,24).



Po dolgih letih posluSanja in
sreCevanja z najrazlicnejsimi ljudmi
je sveti JoZefmarija dejal: »Ko nekdo
svojo sreco osredotoca izklju¢no na
zemeljske stvari — bil sem prica
resni¢nim tragedijam — sprevrze
razumno uporabo le-teh in unici red,
kakrsnega je modro dolocil Stvarnik.
Srce takrat ostane Zalostno in
neizpolnjeno; izgublja se na poteh
vetnega nezadovoljstva.«* Ubostvo
nam pomaga, da se zavemo, kako
minljive so mnoge materialne
»gotovosti« in kako povrsinski so
doloceni trenutki tolazbe, ki se ne
dotaknejo globin duSe. UboStvo duha
nam slednji¢ omogoca, da zares
uzivamo v resnicnosti, saj nas poveze
S preprostim, z ljudmi, z Bogom: z
vsem, kar Zeli biti zgolj motreno in
na ta nacin potesi naSe najgloblje
Zelje.

»Mar ubog v duhu ne pomeni
pravzaprav ‘Clovek, odprt za druge’,
se pravi za Boga in bliznjega?« se je



spraSeval sveti Janez Pavel II. med
obiskom neke favele v Riu de Janeiru
leta 1980. »Ali ni res, da to
blagrovanje ‘ubogega v duhu’
vsebuje obenem opozorilo in
obtozbo? [...] ‘Gorje vam’ — ta beseda
zveni strogo in grozece, zlasti v ustih
tega Kristusa, ki je navadno govoril
na dobrohoten in krotak nacin.«*
Res je, greh je izkrivil naSo Zeljo po
posedovanju, zato se zlahka zgodi, da
svoj odnos do ustvarjenih dobrin
izmali¢imo. Hlepenje po posesti
morda Se stopnjuje kultura, v kateri
je ekonomska vrednost — ki se
posledi¢no odraZa kot druzbeni
status ali podoba v oCeh drugih -
ponekod postala najvisje merilo
vrednotenja. Nasa kultura nas sili k
misljenju, da sta blaginja in udobje
kljuc do sreCe. Vendar se vsi
zavedamo, da se ¢lovekovo resni¢no
veselje meri bolj po globini in
pristnosti njegovih odnosov z
drugimi. To je bogastvo nekoga, ki je
ubog v srcu; v primerjavi z njim se



osamljenost tistih, ki zivijo obdani z
razkoSjem, pogosto izkaze kot
dramati¢na revscina.

Harmonija, ki jo vsakdo mora najti

Leto 1968. V okviru nekega intervjuja
na temo poloZaja Zenske v druzbi
zastavi novinarka svetemu
JoZefmariju vprasSanje o kreposti
ubostva; Zelela bi izvedeti, kako to
krepost Ziveti in jo Siriti, izhajajoc iz
domacega Zivljenja. Odgovor sloni na
zelo jasni predpostavki: »Kdor ne
ljubi in ne zivi kreposti uboStva nima
Kristusovega duha. To velja za vse:
tako za puscavnika, ki se umakne v
samoto, kot za obiCajnega kristjana,
Ki Zivi sredi druzbe.«* To se pravi,
ljudje, ki so si navzven zelo razli¢ni -
denimo nekdo, ki se umakne v
puscavo, in nekdo, ki opravlja svoje
delo sredi mestnega vrveza —, lahko
Zivijo krepost ubostva v pristnem
krs¢anskem duhu. A medtem ko se
zdi, da »puscava« v vseh pogledih



pomeni »ubostvo«, kako je lahko
ubog nekdo, ki Zivi sredi dobrin tega
sveta? Po katerem zgledu naj se
ravna?

Sveti Jozefmarija v nadaljevanju
podrobno razdela to vpraSanje.
Najprej izpostavi dva vidika v naSem
odnosu do materialnih stvari: dva na
videz nasprotna pola, ki ju je treba
uskladiti. Po eni strani je potrebno
»resnicno ubostvo, stkano iz
konkretnih stvari, ki ga je moc¢
zaznati in se ga dotakniti, ki je
izpoved vere v Boga, dokaz, da se
srce na zadovolji z ustvarjenimi
reCmi, ampak tezi k Stvarniku«. Na
drugi strani pa je kristjanova
naravnost, zaradi katere mora biti
»le eden izmed bratov ljudi, s
katerimi sobiva, se veseli in sodeluje,
ki ljubi svet in vse, kar je dobrega na
svetu, uporablja vse ustvarjene stvari
za reSevanje problemov Cloveskega
Zivljenja«.” S temi besedami je
postavljen izziv duhovnega uboStva



sredi sveta: biti nenavezan na stvari
in jih obenem ljubiti kot boZja darila,
ki jih je treba deliti z ljudmi. Toda
vprasanje ostaja: katero smer ubrati
pri tem prizadevanju?

Ce pogledamo Kristusovo Zivljenje,
kot nam ga prikazujejo evangeliji, v
njem ne vidimo popolne odpovedi
zemeljskim dobrinam. Prej kot to
opazimo, da jih kot ¢lovek
skromnega Zivljenjskega polozaja, ne
bogat ne reven, uporablja na
uravnotezen, kreposten in popoln
nacin. Jezusa so v njegovem Kkraju
poznali po tem, da se je preZivljal s
poklicem, ki ga je opravljal pri
svojem ocetu (prim. Mt 13,55); imel je
dobro suknjo (prim. Jn 19,23); na
nekaterih druZabnih dogodkih, ki se
jih je udeleZil, je bila postrezba
obilna, tako da so mu ocitali, da je
poZresnez in pijanec (prim. Mt
11,19); in ve¢ premoznih ljudi -
Mateja, Zaheja, JoZefa iz Arimateje in
druge - je povabil, naj se odprejo



boZjemu kraljestvu. Po drugi strani
pa je jasna tudi njegova posebna
naklonjenost, tako pri
vsakodnevnem ravnanju kot pri
oznanjevanju, do tistih, ki v
gmotnem smislu niso imeli nicesar:
revno vdovo postavi kot zgled
odnosa do Boga v primerjavi z
bogatimi (prim. Lk 21,1-4);
spregovori o revnem Lazarju, ki
pride v Abrahamovo narocje,
medtem ko bogatas, ki je Zivel poleg
njega, ostane zunaj (Lk 16,19-23);
jasno pove, da gre laZe »kamela skozi
Sivankino uho, kakor bogatas pride v
bozje kraljestvo« (Mt 19,24); svojim
ucencem svetuje, naj pri svojem
poslanstvu ne jemljejo na pot
nicesar, kar ni nujno potrebno (prim.
Lk 10,4-11); in tudi sam se je rodil v
tuji votlini in bo pokopan v grobu
nekoga drugega. Jezus Zivi v prostosti
od materialnih vezi in hkrati uziva v
ustvarjenih dobrinah. Ne gre za
vprasanje ravnotezja, nestabilnega
kompromisa med dvema poloma,



temvec za vprasanje harmonije: za
lepoto dovrsSene oblike. In to
harmonijo najdemo v Jezusu
Kristusu.

Vendar univerzalnih receptov ni:
»Doseganje sinteze obeh vidikov je
odvisno predvsem od vsakega
posameznika, od notranjega
Zivljenja, da zna presoditi in najti v
vsakem primeru to, kar Bog zahteva
od nas. Zato noCem dajati fiksnih
pravil.«® Dejansko obstaja nevarnost
posploSevanja, ko nas zamika
moznost, da bi sestavili seznam
normativov, zato da bi bili potem
zmotno prepricani, da Zivimo
krepostno. Toda tak pristop pozablja
na nepogresljivo vlogo razumnosti,
brez katere enostavno ni kreposti.
Torej ne gre toliko za to, da bi se
ravnali po »teoreti¢nih pravilihg,
temvecC »po notranjem glasu, ki nas
opozarja, da se vtihotaplja egoizem
ali neprimerna udobnost«.” Tisto,
kar je pomembno, je ob neki drugi



priloZznosti poudaril sveti
JoZefmarija, »se ne uresnicuje v
posedovanju ali pomanjkanju tega ali
onega, temvecC v ravnanju, ki je
skladno z resnico, katere nas uci
naSa krScanska vera: ustvarjene
dobrine so zgolj sredstva«.” Na
primer, glede elegantnega oblaCenja
je podal nasvet, ki bi lahko veljal tudi
za druga podrocja obicajnega
zivljenja: »Oblaciti se moras v skladu
s slogom tvojega stanu, tvojega
okolja, tvoje druzine, tvojega dela ...,
kakor tvoji prijatelji, toda zaradi
Boga.«" Kon¢no pa je velikokrat
dajal predloge, ki jih je vsakdo lahko
uporabil v svojih lastnih okoliS¢inah:
ne ustvarjajmo si potreb, skrbimo za
to, kar imamo, zacasno se lahko kaki
stvari odreCemo, dajmo drugim
najboljsSe, nevSecnosti sprejemajmo z
veseljem, ne pritoZujmo se, Ce nam
kaj manjka ... in Se mnogo drugih
drobnih reci, ki jih lahko kdorkoli
odkrije na svoji poti molitve.



Ljubezen do sveta in solidarnost

Sveti JoZefmarija je v razli¢nih
obdobjih svojega Zivljenja prestajal
gmotno revicino."” Poleg tega se je
poskusal drzati nekaterih osebnih
navad, da bi v sebi ohranjal duha
ubostva, vendar jih ni Stel kot
veljavne za vse vernike Dela. Vrh
tega pa se je zavedal, da ga Bog Kklice,
naj Siri duha svetosti sredi sveta, in
ne zunaj njega. Zato je bil preprican
— Ceprav so nekateri ljudje poklicani
k radikalni odpovedi materialnim
stvarem zaradi prievanja o
najvisjem bozjem bogastvu —, da je
nekaj specificnega za navadne
kristjane to, da uresniCujejo »izrecno
pri¢evanje o ljubezni do sveta« in
»solidarnosti do soljudi«.™

Poleti 1974 je imel v Limi sreCanje z
veC zakonskimi pari. Ta dogodek je
bil presenecenje, saj se je ustanovitelj
Opus Dei v dneh pred tem zelo slabo
pocutil. »OcCe, meni je vSec, da moja



druZina lahko Zivi v nekem udobju,«
je zacCel eden od navzocih kot uvod v
vprasanje, kako naj v tem kontekstu
Zivi krepost ubostva. »Eno je Ziveti v
nekem udobju, nekaj drugega pa je,
Ce se postavljas$ z razkoSjem,« je
odgovoril sveti JoZefmarija. »Slednje
se mi ne zdi v redu, prvo pa je nekaj
dobrega. Se ve¢! Imas dolznost, da
svojim domacim zagotovis to
dolocCeno udobije [...]. Ravnaj kot
dober moz, kot dober oce in bodi
velikoduSen do svoje Zene in otrok.
In potem se ne postavljaj z
razkoSjem, stori kaksno dejanje
odrekanja in pomagaj drugim.«"* Tu
je orisano, kaksna je lahko pot
ubostva sredi sveta, z ljubeznijo do
dobrin, ki nam jih je dal Bog:
velikodu$nost brez razkosja;
povzrociti si kaksno osebno
neprijetnost, da bi se urili v tej
kreposti; pomoc tistim, ki jo
potrebujejo.



Ob neki drugi priloZnosti je sveti
JoZefmarija kot zgled omenil neko
zeno, ki jo je poznal in je Zivela
krepost ubostva v razmerah brez
kakrsnihkoli gmotnih teZav: »Ta
oseba, o kateri vam sedaj govorim, je
stanovala v hisi, ki je bila last njene
rodovine, vendar zase ni porabila
niti dve pezeti na dan. Nasprotno pa
je zelo dobro placevala sluZincad,
preostanek denarja pa je namenila
pomoci potrebnim, medtem ko je
sama Zivela prikrajSanja vseh vrst.
Tej Zenski ni manjkalo tistih dobrin,
po katerih mnogi hrepenijo, toda ona
je bila osebno uboga, z veliko
mrtvienja, popolnoma nenavezana
na vse.«"

Krepost ubostva, ki se udejanja v
Zivljenju sredi danasnjih mest,
pomeni tudi dejavno skrb za tiste, ki
so v gmotni stiski. »Molitev k Bogu
ter solidarnost z revnimi in trpecimi
sta nelocljivi,« pravi papeZ FranciSek.
»Da bi obhajali bogocCastje na



Gospodu vSeCen nacin, je potrebno
priznati, da vsak ¢lovek, tudi najbolj
obuboZan in preziran, nosi v sebi
bozjo podobo [...]. Srecanje s
Clovekom, ki trpi revs¢ino, nas vselej
izzove in nas postavlja pred
vprasanje. Kako bi lahko pomagali
odpraviti ali vsaj ublaZziti njegovo
odrinjenost na rob druzbe in njegovo
trpljenje? Kako mu lahko pomagamo
v njegovem duhovnem ubostvu?«™
Ta vpraSanja so Se posebej izziv za
kristjane, ki Zelijo prinaSati Kristusa
v strokovna okolja, kjer je mogoce
ogromno storiti za pomoc¢ drugim.
Zato je sveti JoZefmarija vztrajal pri
tem, da »smo se dolzni truditi, da bi
bilo na svetu vsak dan manj revnih
ljudi [...]. Bogastvo je plod dela,
otroci moji, strokovnosti, poklicnega
usposabljanja, in Opus Dei temelji na
delu.«™

kK 3k



»Vse, kar ste zapustili, naj se vam zdi
malenkostno v primeri s tem, kar
boste prejeli,«"® pravi sv. Terezija
Velika. Krepost uboStva nam
omogoca, da smo srefni v vseh
okoliS¢inah, tudi ¢e nam primanjkuje
najnujnejsih stvari. Biti ubog v duhu
pomeni, da ne polagamo zaupanja v
dobrine, ki jih lahko nadzorujemo,
ampak v Boga, in po Njem v druge.
»Svobodni za ljubezen: to je smisel
naSega duha uboStva, skromnosti in
nenavezanosti.«"'” Vstopiti v ta
prostor svobode, v katerem nam je
mar le za tisto edino, kar je potrebno
(prim. Lk 10,42), kar zares Steje,
pomeni izvoliti si najboljsi del, ki
nam ne bo odvzet.

M Frané¢isek, Avdienca, 19. 12. 2018.

! Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
118.



! Sv. Janez Pavel II., Govor, 2. 7.
1980.

I Sv. Jozefmarija, Pogovori, $t. 110.
5l prav tam.

* prav tam.

"' prav tam, §t. 111.

) Sv. Jozefmarija, BoZji prijatelji, $t.
118.

1 Prav tam, §t. 122.

19 Kot tipi¢en primer lahko omenimo
propad oCetovega podjetja, ko je on
Se odrascal, silno teZka leta Spanske
drzavljanske vojne ter gmotne
tezave, ko je priSel v Rim.

" Sy, Jozefmarija, Pogovori, $t. 110.

121 Sy, Jozefmarija, Zapiski z
druzinskega srecanja, 25. 7. 1974.



"3 Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji, $t.
123.

14 PranciSek, Sporocilo, 15. 11. 2020.

151 Sy, Jozefmarija, Zapiski z
druzinskega srecCanja, 24. 4. 1967.

U8 prim. sv. Terezija Avilska, Pot
popolnosti, 33, 1.

" Fernando Ocdriz, Pastirsko pismo,
14. 2. 2017, st. 8.

Andrés Cardenas M.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-
kar-zares-steje/ (13. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-kar-zares-steje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-kar-zares-steje/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-12-kar-zares-steje/

	Zelo človeški, zelo božji (12) – Kar zares šteje

