
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (11) – In tedaj ti
svet spregovori

Zmernost glede naše želje po
spoznavanju nam omogoča, da
dosežemo bistvo stvarnosti in
postanemo kontemplativne
duše sredi sveta.

7. Feb. 2024

Človek lahko na isto stvar gleda na
različne načine. Na veliki gostiji, kjer
je vse polno raznovrstnih jedi, barv
in okrasja, bo imel očaran pogled
fotografa prav malo skupnega s



hlepečim pogledom požrešneža. Ali
če pomislimo na bolj običajne
situacije: naš pogled ob površnem
pregledovanju naslovov v časopisu je
ponavadi precej drugačen od
pogleda, s katerim zremo sončni
zahod. Razlike med temi načini
gledanja niso samo posledica
trenutnih okoliščin ali predmetov, ki
jih imamo pred očmi. Razlikuje jih
nekaj globljega, nekaj, kar je
povezano z našim odnosom do sveta.

Ves nauk svetega Jožefmarija nas
spodbuja, naj bomo »kontemplativne
duše, včlenjene v prizadevanja tega
sveta«.[1] Da bi to dosegli, se moramo
naučiti gledanja na stvarnost na nov
način: to bo pogled, ki ne zazna le
enega vidika – uporabnega delčka –
tega, kar imamo pred očmi; pogled,
ki si ne želi enostavno prisvojiti in
posedovati to, kar gledamo.
Kontemplativni pogled dejansko ni
ne sebičen ne posesiven: je prosojen,
miren, dovzeten, velikodušen. In za



nekoga, ki hoče živeti z Bogom,
usposabljanje za takšen način
gledanja ni nekaj izbirnega ali
neobveznega. Samo tako, da svoj
pogled spremenimo, bomo lahko
odkrili božanski sijaj v vsem, kar nas
obdaja, ter uzrli globoko resnico
stvari in dogodkov, kajti »v Njem
živimo, se gibljemo in smo« (Apd
17,28).

Zanimivo je, da je ustanovitelj Opus
Dei pri navajanju možnih tem, ki bi
jih bilo treba obravnavati pri
krščanskem izobraževanju mladih,
zapisal: »Zunanje mrtvičenje, zlasti
pogled; notranje mrtvičenje, še
posebej radovednost.«[2] Ta dva
vidika, tesno povezana s
kontemplativnim življenjem, sta del
kreposti zmernosti, kar zadeva željo
po spoznavanju, ki je ena najmočneje
zasidranih želja v naši naravi.
Čeprav se beseda »zmernost« v
običajnem jeziku morda povezuje z
omejevanjem, je to precej nepopolno



pojmovanje. Latinska beseda za
zmernost je temperantia in prihaja
od temperare, kar pomeni »mešati
stvari v pravem odmerku«. Tako je
oseba, ki je zmerna v svoji želji po
spoznavanju, nekdo, ki ne dopusti, da
ga preplavi takojšnjost, temveč mu
vedno uspe to preseči. V sebi razvija
odprto, pozorno in tiho držo, ki ga
pripravlja na to, da doseže bistvo
stvari. In tedaj mu svet spregovori.

Radovedni pogled

Obstaja nek način gledanja, ki še ni
bil deležen oblikovanja v zmernosti
in se zdi podoben metulju, ki skače s
cveta na cvet. To je drža nekoga, ki se
pri vsaki stvari zadrži za najkrajši
možen čas, ki je potreben, da poteši
svojo radovednost in pobere, kar mu
je všeč. Cilj tega pogleda ni to, da bi
bil prežet od stvarnosti ali da bi jo
dojel v vsej njeni globini, temveč je
cilj predvsem iskanje užitka, ki ga
prinaša čutno zaznavanje, ali pa



bežnega ugodja, ki ga povzroči
konzumiranje novih informacij o
svetu. To je tisto, kar sveti Janez
imenuje »poželenje oči« (1 Jn 2,16),
sveti Tomaž Akvinski pa bo več
stoletij pozneje temu rekel curiositas
(radovednost).[3] Po njegovem
mnenju je curiositas en pol, temu
nasprotni pol pa je studiositas, ki
pomeni najti tisti pravi odmerek v
našem hrepenenju po spoznavanju,
kar je ravno del zmernosti. 
Studiositas si ne prizadeva zgolj za
določitev meje, temveč hoče
odstraniti ovire, ki nam preprečujejo
globoko spoznavanje, in ne ustavlja
se ob naporu in utrujenosti, ki sta del
vsakega učnega procesa.

Morda se zdi, da če se prepuščamo
radovednosti, to pomeni zgolj držo,
ki naj ne bi imela kakega posebej
globokega dosega in bi vplivala le na
obrobje našega bivanja. Kaj mi lahko
škodi, če enostavno hodim po svetu s
široko odprtimi očmi in pri tem



izkusim vse, kar se mi ponuja? Toda
prisluhnimo tem Jezusovim
besedam: »Svetilka telesa je oko. Če
je torej tvoje oko čisto, bo svetlo vse
tvoje telo« (Mt 6,22). Če oko
razsvetljuje celotno telo, potem naš
pogled vpliva tudi na naše srce.
Dogaja se, da radovednost, skoraj ne
da bi se tega zavedali, polagoma
poganja vse globlje korenine v našem
bitju. Včasih to razpršenost zlahka
zaznamo v svetu družbenih omrežij
ali na spletu: zalotimo se pri
skakanju s strani na stran, ne da bi
sploh vedeli, kaj iščemo. In v ozadju
tega blodenja vajenega pogleda se
morda pojavi tavajoči nemir duha, ki
se odraža v hudournikih
nepremišljenega govoričenja, v
lahkomiselnosti ali notranji
vznemirjenosti.

V tem smislu je pogled, ki skače s
cveta na cvet, »lahko znamenje
popolnega izkoreninjenja; pomeni
lahko, da je človek izgubil zmožnost



prebivanja v samem sebi«.[4] V
večjem ali manjšem zavedanju o
svoji notranji praznini skušamo
zbežati ven, v svet raztresenosti, in
paradoksalno zapustimo edini kraj,
kjer lahko najdemo tistega, ki lahko
poteši našo žejo. Sveti Avguštin je to
izkušnjo izrazil takole: »In glej, bil si
v meni, in jaz sem bil zunaj, in tam
sem te iskal, nelep sem se gnal za
lepimi stvarmi, ki si jih ti ustvaril. Z
menoj si bil, jaz ne s teboj. Daleč od
tebe so me držale stvari, ki sploh ne
bi bivale, ko ne bi v tebi bivale.«[5]

Vse to pojasnjuje, zakaj je za to, da bi
s pogledom dosegli bistvo stvarnosti,
treba hkrati z odpiranjem vrat v
lastni notranji svet vršiti umirjen
proces razločevanja: treba se je
ustaviti, premisliti in se ne prepustiti
naglici. Na primer, preden
pritisnemo na play za predvajanje
kateregakoli privlačnega
videoposnetka ali serije, je dobro
premisliti, ali je to res tisto, kar v tem



trenutku hočemo storiti. Kdor se zna
odreči temu, kar škoduje njegovi duši
ali kar mu enostavno preprečuje rast,
»se zaveda, da je žrtev samo
navidezna: kajti ko živimo tako […],
se osvobodimo mnogih sužnosti in
lahko v notranjosti srca okušamo vso
božjo ljubezen«.[6]

»Sprosti se. – Moraš se sprostiti! … in
široko odpreti oči, da vanje
neovirano vstopajo podobe,« zapiše
sveti Jožefmarija izzivajoč bralca
knjige Pot. Nato pa brž odgovori:
»Povsem jih zapri! Živi notranje
življenje in v neverjetni barvi in
kontrastih boš videl čudeže boljšega,
novega sveta: in govoril boš z
Bogom.«[7] Seveda ustanovitelj Opus
Dei ne želi, da ne bi gledali in se
prepojili s to stvarnostjo, ki nam jo
on sam predlaga kot kraj srečevanja
z Bogom. Bolj kot to nam pravi, da je
ta zunanji pogled v resnici povezan z
našim notranjim svetom in ga



obenem v določeni meri oblikuje – v
dobrem ali slabem smislu.

Pogled osebnega interesa

Pogled, ki ni vajen zmernosti, se
lahko tudi nevede prepoji s
sebičnimi, posesivnimi interesi,
podobnimi interesu živali, ki išče
svoj plen. »Pomisli, da je pohlepno
oko huda reč« (Sir 31,13), opozarja
Sveto pismo. Podobno kot pogled, ki
tava s cveta na cvet, tudi ta plenilski
pogled običajno ni odraz nečesa
površinskega: pogosto razkriva
odnos do sveta, ki se skriva v globini
osebe. To je drža nekoga, ki vse vidi
skozi prizmo lastnega interesa in
posledično vrednoti svet glede na
takojšnjo korist, ki mu jo prinaša. To
je tako, kot da bi se srce zaustavilo in
gledalo na vse z enega samega
zornega kota; kot da bi vsa ostala
gledišča postala zamegljena.

Nezmernost je uničujoča, ker človeka
naredi pristranskega in



neobčutljivega za umirjeno
dojemanje resničnosti in oseb z
vsemi njihovimi odtenki. To pa
vpliva na njegove odločitve, saj je
pomanjkanje pristnega poznavanja
okolja ovira za pravilno odločanje.
Požeruh je na primer ujet v iskanje
užitkov za svoj okus; na gostiji je
nezmožen zaznati vso ustvarjalnost
in lepoto, ki se mu ponuja. Izbral bo
tisto, kar je največje ali kar mu
prinaša najintenzivnejša doživetja,
vendar v tem ne zna resnično
uživati, še manj pa je zmožen
pozornega pogovora z drugimi, ki
človeka bogati.

Ta pogled, usmerjen v lastne
interese, vpliva tudi na odnose z
drugimi. Kdor ni usvojil sposobnosti
svobodnega pogleda, običajno gleda
na ljudi z vidika koristi, ki mu jo
prinašajo, ali z vidika uslug, ki jih
lahko od njih pričakuje. Njegova
prva reakcija ni, da bi drugega
pogledal v oči in ga vprašal, kako se



počuti, kaj potrebuje, kaj lahko zanj
stori, niti da bi zaznal edinstvenost
ali čar njegove osebnosti. Ta slepota
duha, ta nezmožnost videti božjo sled
v ljudeh okoli nas, ne izvira iz
zmedenosti, ki jo povzročajo čutni
dražljaji, ampak iz izkrivljenega
pogleda, ki ga je omrtvila
nezmernost. »Naše srce se lahko
naveže na resnične ali na lažne
zaklade, v katerih lahko najde pravi
počitek, ali pa se prepusti uspavanju,
postane lenobno in brezčutno,« je
dejal papež Frančišek v neki
poslanici za svetovni dan mladih.
»Koliko energije je v sposobnosti
ljubiti in biti ljubljen! Ne dopustite,
da bi bila ta dragocena vrednota
izmaličena, uničena ali oškodovana.
To se zgodi, kadar naše odnose
zaznamuje instrumentalizacija
bližnjega za lastne sebične cilje.«[8]

Nekateri sadovi zmernosti



Kdor pridobi zmeren pogled, vidi
svet z novimi očmi in odkriva
neslutena čudesa. Umerjenost
osvobaja, prečiščuje srce, omogoča
veder odnos do ljudi in stvari: v naši
notranjosti spodbuja rast iskrenega
zanimanja, ki se ne prepušča
navideznosti in se ne prenagli s
površnimi sodbami. Prvi učinek
zmernosti je torej »mir srca«, ki
izvira iz reda v človekovi notranjosti.
[9] Nenavezan in čist pogled je uprt v
resnične zaklade, kjer lahko najde
pravi počitek. Eden od načinov za
rast v tej občutljivosti je, da se
odločimo gledati na svet ob pomoči
ljudi, ki znajo v stvarnosti prepoznati
bogate in raznolike odtenke, česar so
sposobni denimo umetniki in
pesniki. Gotovo se spomnimo
kakšnega pogovora s človekom, čigar
razmišljujoče besede o kakem
umetniškem delu so nam razkrile
nove poteze sveta.



Še drug sad zmernosti je sposobnost,
da svoje moči osredotočimo na
projekte, ki smo si jih zastavili. To, da
ne gledamo v mobilni telefon po
nepotrebnem ali da se med delom
oziroma učenjem ne izgubljamo na
spletu, se morda zdi kakor
malenkost, ki naj ne bi imela vpliva
na potek našega življenja. V resnici
pa so tovrstna majhna odrekanja
lahko odločilna, da se osredotočimo
in z vsemi močmi uresničimo, kar si
želimo. Če rečemo »ne« temu, kar
razprši um med tisoč stvari, je to
hkrati »da« v smeri tega, kar je zares
pomembno. Poleg tega to
prizadevanje razvija našo notranjost
in sčasoma pomaga razkrinkati, kar
je površinskega, kot izgubo časa in
svobode. »Življenje takrat ponovno
dobi odtenke, ki jih je prekrila
nezmernost; človek je ponovno
zmožen skrbeti za druge, z vsemi
deliti, kar je njegovega, se posvečati
velikim nalogam.«[10]



Nenavezan, miren in prosojen pogled
nas bolj kot karkoli drugega
usposablja za odkrivanje resnične
lepote vsega, kar obstaja. Živeti
krepost zmernosti pomeni biti
zmožen uživati več, ne manj, tako v
duhovnih kot tudi v čutnih stvareh.
Svoboden odnos do sveta, osvobojen
tesnobnega iskanja užitka ali
samopotrditve, nam omogoča zaznati
resnico o stvareh in osebah; daje
nam odkrivati lepoto tudi v najbolj
občutljivih in diskretnih rečeh.»Po
pravici je bilo rečeno: le kdor ima
čisto srce, se zmore smejati svobodno
in osvobajajoče. Nič manj ne velja, da
samo tisti, ki gleda v svet s čistimi
očmi, doživlja njegovo lepoto.«[11]

Zmeren človek doseže večjo globino,
prodre globlje v resnico stvari: svet
mu govori o Bogu. In kdor se bo
podal na to pustolovščino, se bo zato
sčasoma prepoznal v vzkliku svetega
Jožefmarija: »Moj Bog! V vsem, kar
vidim, odkrivam milost in lepoto.«[12]



[1] Sv. Jožefmarija, Navodilo za Delo
sv. Mihaela, 8. 12. 1941, št. 70.

[2] Sv. Jožefmarija, Navodilo za Delo
sv. Rafaela, 9. 1. 1935, št. 135.

[3] Sv. Tomaž Akvinski, Teološka
suma, II-II, q. 167 a.1 ad 2; a. 2 ad 1.

[4] Josef Pieper, Srčnost in zmernost,
str. 116.

[5] Sv. Avguštin, Izpovedi, X, 27.

[6] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
84.

[7] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 283.

[8] Frančišek, Sporočilo, 31. 1. 2015.

[9] Josef Pieper, Srčnost in zmernost,
str. 53.

[10] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
84.



[11] Josef Pieper, Srčnost in zmernost,
str. 77.

[12] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 415.

Maria Schoerghuber

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-11-

in-tedaj-ti-svet-spregovori/ (7. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-11-in-tedaj-ti-svet-spregovori/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-11-in-tedaj-ti-svet-spregovori/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-11-in-tedaj-ti-svet-spregovori/

	Zelo človeški, zelo božji (11) – In tedaj ti svet spregovori

