opusdei.org

Z.elo ¢loveski, zelo
bozji (10) - Za teboj
bom hodil,
kamorkoli pojdes

Krepost sr¢nosti nam omogoca,
da hodimo za Jezusom, ne da bi
bili odvisni od spremenljivih
razmer nasega zZivljenja in
okolja.

26. Dec. 2021

Na vratih Simonove hiSe je Jezus
ravno ozdravil veliko bolnikov in
izgnal precej demonov. Bil je Cas, da
se prepelje na drugo stran jezera, ko



k njemu pristopi neki pismouk,
morda osupel nad vsemi temi ¢udeZi,
in mu rece: »Ucitelj, za teboj bom
hodil, kamorkoli pojdes« (Mt 8,19).
Kaks$ni nameni so tleli v globini srca
tega Cloveka? V kolik$ni meri se je
zavedal, kaj pomeni hoditi za
Uciteljem? Vemo samo to, kar mu je
Jezus odgovoril: »Lisice imajo brloge
in ptice neba gnezda, Sin ¢lovekov pa
nima, kamor bi glavo naslonil« (Mt
8,20).

Ceprav se na prvi pogled zdi, da so to
trde besede, ki bi lahko marsikomu
vzele pogum, je vse odvisno od tega,
kaj je pismouk iskal v Kristusu.
Apostoli so gotovo bili delezni
podobnih odgovorov, vendar so v
njih namesto opozorila ali prepreke
prepoznali povabilo. Tako na primer
razumemo, da so Peter, Janez in
Jakob »pustili vse«, ko jih je Jezus
poklical ob koncu delovnega dne
(prim. Lk 5,11), in da je enako storil
Matej, ko ga je Gospod nagovoril med



pobiranjem davkov (prim. Lk 5,18).
Apostoli dojamejo, da ¢eprav biti
brez kraja, »kamor bi glavo naslonilg,
lahko pomeni veliko Zrtev, je vse to le
nekaj majhnega v primeri z veli¢ino
Zivljenja ob Jezusu.

Gospod torej govori s trdimi
besedami, ker noce, da bi se ta ¢lovek
slepil in morda mislil, da se loteva
nekega fantazijskega podviga, v
katerem bo vedno vse potekalo
gladko. Na poti z Jezusom nas
namrec teZave — utrujenost, lastne ali
tuje pomanjkljivosti, nerazumevanje,
nesporazumi — pogosto bremenijo
bolj, kot bi pricakovali. In ravno
takrat se krepost srénosti,
povzdignjena po bozji milosti, izkaze
za odlocilno: daje nam oroZje, da bi
nasa Zelja hoditi za Jezusom,
»kamorkoli pojde, bila vecja od
katerekoli ovire.

Afektivnost, stalno usmerjena k
Bogu



»Nebeska sreca je za tiste, ki znajo
biti sre¢ni na zemlji,«'" je govoril
sveti Jozefmarija. V naSem
vsakdanjem Zivljenju je veliko stvari,
ki nas razveseljujejo, vendar so tudi
tezave, ki nas postavljajo na
preizkusnjo. V tem pogledu je
razumljivo, da je naSa sreCa na zemlji
v veliki meri povezana s tem, da se
naucimo obvladovati te tezke
trenutke, tiste dneve, ko skoraj nic ne
gre po naSih nacrtih. To je stvar
srénosti, saj le-ta ovire spreminja v
priloZnosti, da svoje najgloblje Zelje
vedno znova naravnavamo v pravo
smer: Kk Bogu. Srénost naso
afektivnost oblikuje tako, da bo
pustila Bogu, da nanjo ucinkuje bolj
kot pa osebne ali zunanje okoliSCine,
ki se lahko vedno spremenijo.

Nekatere stvari niso potrebne za to,
da bi bili sre¢ni, vendar so nam
vcasih predstavljene kot
nepogresljive. To se nam lahko zgodi
glede doloCenih udobnosti, ki so



danes Ze skoraj nekaj obicajnega, pa
tudi glede drugih potreb, ki smo si jih
morda ustvarili sami, skoraj ne da bi
se tega zavedali. Poleg tega, da se teh
odvisnosti zavemo, si Zelimo biti
dovolj svobodni, da zunanje
okolis¢ine ne bi odlocCale namesto
nas: da nam trenutek neprijetnosti
ne ukrade naSega nasmeha, da nas
utrujenost ne premaga tako hitro in
da se zmoremo odpovedati
osebnemu okusu v korist druge
osebe. Srénost nas naredi manj
odvisne od vsega, kar ni boZja
ljubezen, in na ta na¢in bomo sre¢ni
v druzbi najrazli¢nejsih Jjudi, na
vsakem Kkraju in pri vsakem opravilu.

Ko so ga mnoZice, navduSene nad
njegovimi cudezi, hotele razglasiti za
kralja, se Jezus »ni pustil preslepiti
zmagoslavju: bil je svoboden. Tako
kot v puscavi, ko je zavrnil satanove
skusnjave, ker je bil svoboden in je
njegova svoboda bila slediti Ocetovi
volji [...]. Razmislimo sedaj o nasi



svobodi [...]. Sem svoboden? Ali pa
sem suzenj svojih strasti, svojih
ambicij, bogastva, mode?«* Sveti
Pavel nam pripoveduje o svoji
izku$nji: »Navadil [sem se], da sem
zadovoljen v vsakrSnem poloZaju.
Znam biti reven in znam biti v obilju.
Na vse mogoce sem se navadil: biti
sit in biti lacen, biti v obilju in biti v
pomanjkanju. Vse zmorem v njem, ki
mi daje mocC« (Flp 4,11-13). Zanj prav
ni¢ ne predstavlja ovire na poti do
tega, kar si resnicno zeli: ljubiti Boga
Z vsem srcem.

NajvisSje dobro je véasih najmanj
ocitno

Dovolj je Ze stvaren pogled na svet,
da prepoznamo potrebo po srénosti.
Opazimo, da okoli$Cine, pozitivne in
negativne, na nas vplivajo.
Zavedamo se potrebe po tem, da
moramo iti skozi doloCena tezka
obdobja, ne da bi obupali ali izgubili
mir. Poleg tega iz lastnih izkuSenj



vemo, da dragocene stvari zahtevajo
trud in potrpeZljivost: od Studija ali
premagovanja znacajskih napak do
gojenja globokih odnosov z drugimi
ali rasti v prijateljstvu z Bogom. A
Ceprav nam zdrava pamet to jasno
potrjuje, se neredko zgodi, da se
razmiSljanje na neki tocki izmalici in
nam preostane le nek zoZen pogled
na srénost: kot da je to le mukotrpen
napor, da bi $li proti toku.

Toda ne, krepost ni neko turobno
prizadevanje volje, da bi se
premagali, se ne pritoZevali, da bi
zatajili samega sebe ali se upirali
temu, Cesar noc¢emo ali ne
razumemo. Taksno dojemanje
kreposti naposled iz¢rpa vsakogar. V
nasprotju s tem biti sr¢en pomeni
krepiti naSa prepric¢anja, nenehno
obnavljati ljubezen, ki nas Zene
naprej, doseci, da v nas Se mocneje
zasijejo najpristnejSe dobrine. Potem
nam bo vedno lazje, celo vSe¢ nam bo
izbirati tisto, kar si resnic¢no Zelimo,



tisti »najboljsi del«, o katerem govori
Jezus (Lk 10,42).

Oglejmo si to na primeru: nekdo, ki
mu manjka srénosti, se morda ne bo
zmogel nasmehniti ali se izogniti
ostri pripombi, kadar bo utrujen. V
takSnih okoliS¢inah je utrujenost
tisto, kar najbolj vpliva na njegove
reakcije in odlocitve ter povzroca, da
izpred oCi izgubi druge razloge,
zaradi katerih bi se bilo morda
vredno potruditi. Prav nasprotno pa
je nekdo, ki v sebi goji krepost
srénosti, ne le sposoben premagati
utrujenost, temvec to stori zato, ker
dojame dobrino, ki jo takSno dejanje
prinasa njemu in drugim, ter v tem
celo odkrije pot za ljubezen do Boga.
Le tako dejanja, kot so odrekanje
majhnemu uzitku, vstajanje ob
vnaprej dolocCeni uri, izogibanje
pritoZevanju ali usluga, ki je ¢lovek
sam od sebe ne bi storil, postanejo
nacin za samovzgojo v
prepoznavanju nekega visjega, a



morda vsaj na zaCetku manj oCitnega
dobrega.

Ta proces, v katerem bi lahko videli
zgolj izziv za premagovanje samega
sebe, nas bo naposled dejansko
naredil svobodnejse, saj bosta nase
veselje in mir bolj odvisna od tega,
kar siresni¢no Zelimo, in manj od
drobnih tiranij posameznega
trenutka, bodisi zunanjih bodisi
notranjih. Pri boju za pridobivanje
srénosti gre ravno za odkrivanje
tistih slepih peg, ki nam
preprecujejo, da bi videli nekatere
dobrine, preprosto zato, ker
zahtevajo napor. Kdor se nauci Ziveti
sr¢no, bo mogel vztrajati v dobrem
tudi takrat, ko dobre odloditve ne
bodo najbolj privlacne. Biti srcen je
drZa, znacilna za nekoga, ki
prepozna resni¢no vrednost stvari.

Sprosceno gibanje v realnem svetu

Ko sliSimo Jezusa, ki pismouku rece,
da »nima, kamor bi glavo naslonilg,



bi lahko tudi pomislili, da ga zZeli
preizkusiti: »Hoditi za menoj ni
lahko, si preprican, da to hoce$?«
Vendar v evangeliju najdemo Se
druge odlomke, v katerih se Gospod
izraZza na podoben nacin in tega ne
stori kot opozorilo, ampak — na
primer ko poklice nekatere izmed
apostolov — kot povabilo: »Ce hoce
kdo iti za menoj, naj se odpove sebi
in vzame vsak dan svoj kriz ter hodi
za menoj« (Lk 9,23); »vstopite skozi
ozka vrata, kajti Siroka so vrata in
prostorna je pot, ki vodi v

pogubo« (Mt 7,13). V nobenem
primeru ne gre za poziv k
nesmiselnemu trpljenju, ampak za
vabilo k razvijanju velike svobode:
da bi v nas polagoma rasla
naravnanost srca, ki je sposobno
ljubiti do konca, kot je ljubil on sam.

»Da bi dosegli sreco, ni potrebno
udobno zivljenje, temvec zaljubljeno
srce.«® Kristjanova pot je zahtevna,
ker terja vedno globljo ljubezen; in



kot pravi neka stara pesem: »Srce, ki
noce trpeti boleCine, vse Zivljenje
brez ljubezni prebije.«* Jezusovo
Zivljenje nam kaZe, kakSen naj bi bil
na$ odnos do preizkusenj in
trpljenja. Njegova srénost ni srénost
nekoga, ki okoli sebe gradi zidove,
niti ni srénost ¢loveka, ki se zavaruje
z oklepom, da bi se izognil ranam ali
da se ga resni¢nost ne bi dotaknila.
Odpor na osnovi zidov in oklepov v
resnici ne postane del naSe osebnosti,
pac pa tak pristop le preprecuje stik
in odnos s stvarnostjo. Njegova togost
Cloveku onemogoca sprosceno
gibanje.

Drugacna pa je Jezusova srcnost, ki je
v nenehnem dialogu z okolico. Jezus
ne sprejema trpljenja samo zato, ker
je teZavno, ali zato, da bi se izkazal
ali da bi nam nekaj dokazal.
Trpljenje preprosto sprejme, ko je to
potrebno, ne da bi dopustil, da ga
razorozi. V stiskah vidi smisel, ki daje
pomen in globino temu, kar dozivlja,



namesto da bi vse skupaj sprevrgel v
absurd. To pomeni strastno ljubiti
svet v najpolnejsem pomenu besede.
Ljubiti svet pomeni biti sposoben
vzpostaviti odnos z njim v vsem
njegovem bogastvu, pa tudi s skrito
vrednostjo nepopolnega v
Zivljenjskih situacijah, v nas samih, v
drugih. Ce i$¢emo Kristusovo srénost,
bomo bolj obcutljivi in globoki ljudje,
v veCji meri potopljeni v resnicnost,
bolj sposobni najti Boga v vsem.
Skratka, bolj kontemplativni.

PotrpeZzljivost, da bi prispeli do
konca

»Ponasamo se z upanjem na bozjo
slavo,« pravi sveti Pavel; »pa ne samo
to, ampak se celo ponasamo s
stiskami, saj vemo, da stiska rodi
potrpljenje, potrpljenje
preizkusenost, preizkusSenost upanje.
Upanje pa ne osramoti, ker je boZja
ljubezen izlita v nasa srca po Svetem
Duhu, ki nam je bil dan« (Rim 5,2-5).



Vsaka prostovoljna Zrtev, vsaka
stiska, sprejeta brez upiranja, vsako
premagovanje iz ljubezni v nas
utrjuje prepricanje, da je naSa sreca
v Bogu bolj kot v Cemerkoli drugem.
Vsakodnevni boj tedaj postane
postopno osvajanje resni¢nega
dobrega, ki nam naklanja nekaj
prihodnje slave, h kateri stremimo:
boj postane pot upanja.

Stalna naravnanost k iskanju
pristnega in skritega dobrega v nasih
odlocitvah nam daje pogum, da se ne
zadovoljimo s trenutnim ali
minljivim. In to ustvarja
potrpezljivost: bolj in bolj upamo v
ljubezen, ki ne odpove in ki daje
smisel naSim naporom. Zato sr¢ni ne
obupuje, ne izgubi miru, kadar
doZivi neuspeh ali ko se sadovi
njegovega dela ne pokazejo takoj.
Potrpezljivost ni niti plehki
optimizem niti vdanost v usodo: je
drZa svobodnega Cloveka, ki ne ljubi
le obCasno, ampak se bori tako, da



ima oci vselej uprte v cilj, ki ga caka.
Globoko prepricanje, da se noCemo
zadovoljiti z ni¢imer manj$im od
nebeske sreCe, lahko ohranja
vsakodnevno bojevanje, ki nam
omogoca, da gremo za Jezusom,
»kamorkoli pojde«. To je srcnost.
Mocno srce, ki cilja nikdar ne izgubi
izpred oci, se je sposobno boriti »iz
ljubezni vse do poslednjega
trenutka«.”

™ Sv. Jozefmarija, Kovacnica, $t. 1005.
® Fran¢isek, Homilija, 13. 4. 2018.
B! Sv. Jozefmarija, Brazda, $t. 795.

I A los drboles altos, tradicionalna
Spanska pesem.

! Sv. JozZefmarija, Dialog z
Gospodom, homilija Cas
zadoScevanja.



Magdalena Oyarzun

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-
za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/
(19. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/

	Zelo človeški, zelo božji (10) – Za teboj bom hodil, kamorkoli pojdeš

