
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (10) – Za teboj
bom hodil,
kamorkoli pojdeš

Krepost srčnosti nam omogoča,
da hodimo za Jezusom, ne da bi
bili odvisni od spremenljivih
razmer našega življenja in
okolja.

26. Dec. 2021

Na vratih Simonove hiše je Jezus
ravno ozdravil veliko bolnikov in
izgnal precej demonov. Bil je čas, da
se prepelje na drugo stran jezera, ko



k njemu pristopi neki pismouk,
morda osupel nad vsemi temi čudeži,
in mu reče: »Učitelj, za teboj bom
hodil, kamorkoli pojdeš« (Mt 8,19).
Kakšni nameni so tleli v globini srca
tega človeka? V kolikšni meri se je
zavedal, kaj pomeni hoditi za
Učiteljem? Vemo samo to, kar mu je
Jezus odgovoril: »Lisice imajo brloge
in ptice neba gnezda, Sin človekov pa
nima, kamor bi glavo naslonil« (Mt
8,20).

Čeprav se na prvi pogled zdi, da so to
trde besede, ki bi lahko marsikomu
vzele pogum, je vse odvisno od tega,
kaj je pismouk iskal v Kristusu.
Apostoli so gotovo bili deležni
podobnih odgovorov, vendar so v
njih namesto opozorila ali prepreke
prepoznali povabilo. Tako na primer
razumemo, da so Peter, Janez in
Jakob »pustili vse«, ko jih je Jezus
poklical ob koncu delovnega dne
(prim. Lk 5,11), in da je enako storil
Matej, ko ga je Gospod nagovoril med



pobiranjem davkov (prim. Lk 5,18).
Apostoli dojamejo, da čeprav biti
brez kraja, »kamor bi glavo naslonil«,
lahko pomeni veliko žrtev, je vse to le
nekaj majhnega v primeri z veličino
življenja ob Jezusu.

Gospod torej govori s trdimi
besedami, ker noče, da bi se ta človek
slepil in morda mislil, da se loteva
nekega fantazijskega podviga, v
katerem bo vedno vse potekalo
gladko. Na poti z Jezusom nas
namreč težave – utrujenost, lastne ali
tuje pomanjkljivosti, nerazumevanje,
nesporazumi – pogosto bremenijo
bolj, kot bi pričakovali. In ravno
takrat se krepost srčnosti,
povzdignjena po božji milosti, izkaže
za odločilno: daje nam orožje, da bi
naša želja hoditi za Jezusom,
»kamorkoli pojde«, bila večja od
katerekoli ovire.

Afektivnost, stalno usmerjena k
Bogu



»Nebeška sreča je za tiste, ki znajo
biti srečni na zemlji,«[1] je govoril
sveti Jožefmarija. V našem
vsakdanjem življenju je veliko stvari,
ki nas razveseljujejo, vendar so tudi
težave, ki nas postavljajo na
preizkušnjo. V tem pogledu je
razumljivo, da je naša sreča na zemlji
v veliki meri povezana s tem, da se
naučimo obvladovati te težke
trenutke, tiste dneve, ko skoraj nič ne
gre po naših načrtih. To je stvar
srčnosti, saj le-ta ovire spreminja v
priložnosti, da svoje najgloblje želje
vedno znova naravnavamo v pravo
smer: k Bogu. Srčnost našo
afektivnost oblikuje tako, da bo
pustila Bogu, da nanjo učinkuje bolj
kot pa osebne ali zunanje okoliščine,
ki se lahko vedno spremenijo.

Nekatere stvari niso potrebne za to,
da bi bili srečni, vendar so nam
včasih predstavljene kot
nepogrešljive. To se nam lahko zgodi
glede določenih udobnosti, ki so



danes že skoraj nekaj običajnega, pa
tudi glede drugih potreb, ki smo si jih
morda ustvarili sami, skoraj ne da bi
se tega zavedali. Poleg tega, da se teh
odvisnosti zavemo, si želimo biti
dovolj svobodni, da zunanje
okoliščine ne bi odločale namesto
nas: da nam trenutek neprijetnosti
ne ukrade našega nasmeha, da nas
utrujenost ne premaga tako hitro in
da se zmoremo odpovedati
osebnemu okusu v korist druge
osebe. Srčnost nas naredi manj
odvisne od vsega, kar ni božja
ljubezen, in na ta način bomo srečni
v družbi najrazličnejših ljudi, na
vsakem kraju in pri vsakem opravilu.

Ko so ga množice, navdušene nad
njegovimi čudeži, hotele razglasiti za
kralja, se Jezus »ni pustil preslepiti
zmagoslavju: bil je svoboden. Tako
kot v puščavi, ko je zavrnil satanove
skušnjave, ker je bil svoboden in je
njegova svoboda bila slediti Očetovi
volji […]. Razmislimo sedaj o naši



svobodi […]. Sem svoboden? Ali pa
sem suženj svojih strasti, svojih
ambicij, bogastva, mode?«[2] Sveti
Pavel nam pripoveduje o svoji
izkušnji: »Navadil [sem se], da sem
zadovoljen v vsakršnem položaju.
Znam biti reven in znam biti v obilju.
Na vse mogoče sem se navadil: biti
sit in biti lačen, biti v obilju in biti v
pomanjkanju. Vse zmorem v njem, ki
mi daje moč« (Flp 4,11-13). Zanj prav
nič ne predstavlja ovire na poti do
tega, kar si resnično želi: ljubiti Boga
z vsem srcem.

Najvišje dobro je včasih najmanj
očitno

Dovolj je že stvaren pogled na svet,
da prepoznamo potrebo po srčnosti.
Opazimo, da okoliščine, pozitivne in
negativne, na nas vplivajo.
Zavedamo se potrebe po tem, da
moramo iti skozi določena težka
obdobja, ne da bi obupali ali izgubili
mir. Poleg tega iz lastnih izkušenj



vemo, da dragocene stvari zahtevajo
trud in potrpežljivost: od študija ali
premagovanja značajskih napak do
gojenja globokih odnosov z drugimi
ali rasti v prijateljstvu z Bogom. A
čeprav nam zdrava pamet to jasno
potrjuje, se neredko zgodi, da se
razmišljanje na neki točki izmaliči in
nam preostane le nek zožen pogled
na srčnost: kot da je to le mukotrpen
napor, da bi šli proti toku.

Toda ne, krepost ni neko turobno
prizadevanje volje, da bi se
premagali, se ne pritoževali, da bi
zatajili samega sebe ali se upirali
temu, česar nočemo ali ne
razumemo. Takšno dojemanje
kreposti naposled izčrpa vsakogar. V
nasprotju s tem biti srčen pomeni
krepiti naša prepričanja, nenehno
obnavljati ljubezen, ki nas žene
naprej, doseči, da v nas še močneje
zasijejo najpristnejše dobrine. Potem
nam bo vedno lažje, celo všeč nam bo
izbirati tisto, kar si resnično želimo,



tisti »najboljši del«, o katerem govori
Jezus (Lk 10,42).

Oglejmo si to na primeru: nekdo, ki
mu manjka srčnosti, se morda ne bo
zmogel nasmehniti ali se izogniti
ostri pripombi, kadar bo utrujen. V
takšnih okoliščinah je utrujenost
tisto, kar najbolj vpliva na njegove
reakcije in odločitve ter povzroča, da
izpred oči izgubi druge razloge,
zaradi katerih bi se bilo morda
vredno potruditi. Prav nasprotno pa
je nekdo, ki v sebi goji krepost
srčnosti, ne le sposoben premagati
utrujenost, temveč to stori zato, ker
dojame dobrino, ki jo takšno dejanje
prinaša njemu in drugim, ter v tem
celo odkrije pot za ljubezen do Boga.
Le tako dejanja, kot so odrekanje
majhnemu užitku, vstajanje ob
vnaprej določeni uri, izogibanje
pritoževanju ali usluga, ki je človek
sam od sebe ne bi storil, postanejo
način za samovzgojo v
prepoznavanju nekega višjega, a



morda vsaj na začetku manj očitnega
dobrega.

Ta proces, v katerem bi lahko videli
zgolj izziv za premagovanje samega
sebe, nas bo naposled dejansko
naredil svobodnejše, saj bosta naše
veselje in mir bolj odvisna od tega,
kar si resnično želimo, in manj od
drobnih tiranij posameznega
trenutka, bodisi zunanjih bodisi
notranjih. Pri boju za pridobivanje
srčnosti gre ravno za odkrivanje
tistih slepih peg, ki nam
preprečujejo, da bi videli nekatere
dobrine, preprosto zato, ker
zahtevajo napor. Kdor se nauči živeti
srčno, bo mogel vztrajati v dobrem
tudi takrat, ko dobre odločitve ne
bodo najbolj privlačne. Biti srčen je
drža, značilna za nekoga, ki
prepozna resnično vrednost stvari.

Sproščeno gibanje v realnem svetu

Ko slišimo Jezusa, ki pismouku reče,
da »nima, kamor bi glavo naslonil«,



bi lahko tudi pomislili, da ga želi
preizkusiti: »Hoditi za menoj ni
lahko, si prepričan, da to hočeš?«
Vendar v evangeliju najdemo še
druge odlomke, v katerih se Gospod
izraža na podoben način in tega ne
stori kot opozorilo, ampak – na
primer ko pokliče nekatere izmed
apostolov – kot povabilo: »Če hoče
kdo iti za menoj, naj se odpove sebi
in vzame vsak dan svoj križ ter hodi
za menoj« (Lk 9,23); »vstopíte skozi
ozka vrata, kajti široka so vrata in
prostorna je pot, ki vodi v
pogubo« (Mt 7,13). V nobenem
primeru ne gre za poziv k
nesmiselnemu trpljenju, ampak za
vabilo k razvijanju velike svobode:
da bi v nas polagoma rasla
naravnanost srca, ki je sposobno
ljubiti do konca, kot je ljubil on sam.

»Da bi dosegli srečo, ni potrebno
udobno življenje, temveč zaljubljeno
srce.«[3] Kristjanova pot je zahtevna,
ker terja vedno globljo ljubezen; in



kot pravi neka stara pesem: »Srce, ki
noče trpeti bolečine, vse življenje
brez ljubezni prebije.«[4] Jezusovo
življenje nam kaže, kakšen naj bi bil
naš odnos do preizkušenj in
trpljenja. Njegova srčnost ni srčnost
nekoga, ki okoli sebe gradi zidove,
niti ni srčnost človeka, ki se zavaruje
z oklepom, da bi se izognil ranam ali
da se ga resničnost ne bi dotaknila.
Odpor na osnovi zidov in oklepov v
resnici ne postane del naše osebnosti,
pač pa tak pristop le preprečuje stik
in odnos s stvarnostjo. Njegova togost
človeku onemogoča sproščeno
gibanje.

Drugačna pa je Jezusova srčnost, ki je
v nenehnem dialogu z okolico. Jezus
ne sprejema trpljenja samo zato, ker
je težavno, ali zato, da bi se izkazal
ali da bi nam nekaj dokazal.
Trpljenje preprosto sprejme, ko je to
potrebno, ne da bi dopustil, da ga
razoroži. V stiskah vidi smisel, ki daje
pomen in globino temu, kar doživlja,



namesto da bi vse skupaj sprevrgel v
absurd. To pomeni strastno ljubiti
svet v najpolnejšem pomenu besede.
Ljubiti svet pomeni biti sposoben
vzpostaviti odnos z njim v vsem
njegovem bogastvu, pa tudi s skrito
vrednostjo nepopolnega v
življenjskih situacijah, v nas samih, v
drugih. Če iščemo Kristusovo srčnost,
bomo bolj občutljivi in globoki ljudje,
v večji meri potopljeni v resničnost,
bolj sposobni najti Boga v vsem.
Skratka, bolj kontemplativni.

Potrpežljivost, da bi prispeli do
konca

»Ponašamo se z upanjem na božjo
slavo,« pravi sveti Pavel; »pa ne samo
to, ampak se celo ponašamo s
stiskami, saj vemo, da stiska rodi
potrpljenje, potrpljenje
preizkušenost, preizkušenost upanje.
Upanje pa ne osramoti, ker je božja
ljubezen izlita v naša srca po Svetem
Duhu, ki nam je bil dan« (Rim 5,2-5).



Vsaka prostovoljna žrtev, vsaka
stiska, sprejeta brez upiranja, vsako
premagovanje iz ljubezni v nas
utrjuje prepričanje, da je naša sreča
v Bogu bolj kot v čemerkoli drugem.
Vsakodnevni boj tedaj postane
postopno osvajanje resničnega
dobrega, ki nam naklanja nekaj
prihodnje slave, h kateri stremimo:
boj postane pot upanja.

Stalna naravnanost k iskanju
pristnega in skritega dobrega v naših
odločitvah nam daje pogum, da se ne
zadovoljimo s trenutnim ali
minljivim. In to ustvarja
potrpežljivost: bolj in bolj upamo v
ljubezen, ki ne odpove in ki daje
smisel našim naporom. Zato srčni ne
obupuje, ne izgubi miru, kadar
doživi neuspeh ali ko se sadovi
njegovega dela ne pokažejo takoj.
Potrpežljivost ni niti plehki
optimizem niti vdanost v usodo: je
drža svobodnega človeka, ki ne ljubi
le občasno, ampak se bori tako, da



ima oči vselej uprte v cilj, ki ga čaka.
Globoko prepričanje, da se nočemo
zadovoljiti z ničimer manjšim od
nebeške sreče, lahko ohranja
vsakodnevno bojevanje, ki nam
omogoča, da gremo za Jezusom,
»kamorkoli pojde«. To je srčnost.
Močno srce, ki cilja nikdar ne izgubi
izpred oči, se je sposobno boriti »iz
ljubezni vse do poslednjega
trenutka«.[5]

[1] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 1005.

[2] Frančišek, Homilija, 13. 4. 2018.

[3] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 795.

[4] A los árboles altos, tradicionalna
španska pesem.

[5] Sv. Jožefmarija, Dialog z
Gospodom, homilija Čas
zadoščevanja.



Magdalena Oyarzún

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-
za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/

(19. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-10-za-teboj-bom-hodil-kamorkoli-pojdes/

	Zelo človeški, zelo božji (10) – Za teboj bom hodil, kamorkoli pojdeš

