
opusdei.org

Zelo človeški, zelo
božji (1) – Jezus, kaj
naj storimo?

V prvem članku znotraj cikla o
človeških krepostih
premišljujemo o tem, kako
lahko vse naše želje dosežejo
svojo harmonijo v Bogu.
Odkrivanje tega zahteva čas, je
pa osvobajajoče.

4. Okt. 2023

Morda se zdi nenavadno, da sveti
Avguštin v svojih spominih na nekem
mestu začne opisovati fizikalni vpliv



»teže« na stvari okoli njega. Bodoči
hiponski škof na podlagi znanja,
dostopnega v 4. stoletju, zapiše, da
obstaja nekaj, zaradi česar se ogenj
vedno giblje navzgor, medtem ko se
kamen vedno giblje navzdol. Nato
opazi, da se olje vedno nahaja nad
vodo, ko se mešata, in da vse, kar je
neurejeno, na neki način išče red in
se v njem ustali. Sveti Avguštin
zasluti, da pri vsem tem gibanju
stvari žene njihova »gibalna sila«. In
tedaj v pesniškem jeziku prizna:
»Moja gibalna sila je ljubezen moja:
ta me nosi kamorkoli se gibljem.«[1]

To je vsesplošna izkušnja: tisto, kar si
želimo, kar iščemo, kar hočemo, je
tisto, kar nas žene v določeno smer.
Vedno si prizadevamo za
zadovoljitev želje, ki hrepeni po
trajnosti. Ta »gibalna sila« nas vodi k
sreči, bolj ali manj popolni, in
nočemo dopustiti, da bi nas
preslepilo zgolj enostavno in
minljivo življenjsko zadovoljstvo.
Kako lahko odkrijemo to ljubezen, ki



jo je čutil sv. Avguštin in ga je
spravila v gibanje?

Potek zgodbe vsakega človeka

»Kaj naj storim, da pridem v
nebesa?« je mladenič vprašal Jezusa
(prim. Lk 18,18). Ob tem
svetopisemskem odlomku ostanemo
v pričakovanja polni tišini, saj
postavlja vprašanje, ki zadeva vse
nas: kaj bo odgovoril ta, ki je Bog in
človek? Tik pred vprašanjem pa je
mladenič uporabil izraz, v katerem
Gospod zazna nekaj nenavadnega:
Jezusa je ogovoril z nazivom »dobri
učitelj«. Odgovor se morda zdi
presenetljivo direkten: »Nihče ni
dober razen enega, Boga« (Lk 18,19).
Gospod je zaznal – ne vemo kako –,
da je mladenič v svojem življenju
zagotovo iskal nekaj več in dejansko
mislil, da mu bo to omogočila neka
ustvarjena dobrina, nekaj, kar bi
lahko nadzoroval, nekaj, česar bi se
lahko oklenil tukaj na zemlji. Zato se



Jezus z naslednjim vprašanjem sicer
prepriča, da si mladenič prizadeva
izpolnjevati božjo postavo, vendar
želi iti še dlje, želi, da bi dokončno
pretrgal s skrivnim
samozadovoljstvom takšnega
izpolnjevanja postave in z maliki
človeške blaginje: »Še eno ti manjka:
prodaj vse, kar imaš, razdaj ubogim
in imel boš zaklad v nebesih; nato
pridi in hôdi za menoj!« (Lk 18,22). V
tem prizoru slišimo Gospodov klic,
nato pa začutimo mladeničev
notranji boj, ki se naposled konča z
njegovim žalostnim umikom. Jezus je
morda sanjal o kakem vélikem
učencu, toda fant se je vrnil v udobje
svojega dóma, bogastva in
poznanstev.

Tista velika sreča, po kateri je
hrepenel mladenič, človeku ni
dosegljiva takoj. Ne moremo si jo
prisvojiti niti z njo upravljati. Lahko
jo le prejmemo, če se prepustimo
Bogu. Sveti Janez Pavel II. pravi: »Če



je edinole Bog Dobro samo, tedaj se
nobenemu človeškemu naporu, tudi
ne najstrožjemu izpolnjevanju
zapovedi, ne posreči izpolniti
postavo, to je priznavati Gospoda kot
Boga in izkazovati mu češčenje, ki
gre edinole njemu.Izpolnjevanje
more priti samo od božjega daru.«[2]

Zato je morda predvsem potrebna
potrpežljivost, da znamo aktivno
čakati. Kristjanova ljubezen ni
trenutni poblisk – čeprav tudi do tega
lahko pride –, ampak je ljubezenska
zgodba; vsaka zgodba pa ima svoj
potek. »Milost normalno zahteva svoj
čas in sila ji ni povšeči.«[3] Mlad
človek morda išče takojšnjo
uresničitev svoje želje, postane
nestrpen in se ne zaveda, da božja
ljubezen tako kot zasejano zrno
potrebuje čas, da raste skupaj s
Kristusom. Vendar v evangeliju
vidimo, kako je Jezus postopoma
pripravljal in oblikoval svoje
spremljevalce, brez naglice, a tudi
brez premora. Janez Krstnik je iz



ječe, morda nekoliko nestrpen, poslal
svoje učence, naj Jezusa vprašajo:
»Ali si ti tisti, ki mora priti, ali naj
čakamo drugega?« (Lk 7,20). Včasih
se nam zdi, da se Jezusu ne mudi
dovolj, in smo nestrpni, ko hočemo
postati dobri kar čez noč.

Oblikovati v sebi trdno željo

Vemo, da so učenci – kakor vsi ljudje
– potrebovali čas, saj so morali tako
kot bogati mladenič najprej prečistiti
svoje prazne predstave, ki so si jih
bili ustvarili: skušnjavo uspeha,
ugleda, človeške slave, udobnega
življenja. Razumeti so morali
pomembne stvari, kot je odločenost
»vedno moliti in se ne naveličati« (Lk
18,1), ter se naučiti odpuščati
»sedemdesetkrat sedemkrat« (Mt
18,22). Ko pa je Gospod videl, da so
apostoli že dosegli vsaj določeno
pripravljenost, jih je po celonočni
molitvi drugega za drugim poslal
med ljudi (prim. Mt 10,1-5; Lk 6,12).



To ne pomeni, da se je izobraževalna
pot tistih učencev končala, še zdaleč
ne. Sveti Jožefmarija je pogosto
ponavljal, da se vzgoja apostola
nikoli ne konča. Očitno je bilo, da
božji klic pri mnogih ni prodrl
globoko: nekateri so izgubili
zanimanje za njegov nauk, odšli »in
niso več hodili za njim« (Jn 6,66),
drugi so Jezusa zapustili celo v
trenutku poslednje preizkušnje.
Skratka, v enem in drugem primeru
njihove želje še niso bile trdne,
stabilne, prekaljene.

Postopoma, z božjo potrpežljivostjo,
se Gospod približuje našemu srcu,
nas kliče in pošilja oznanjat evangelij
vsem ljudem. To počne v trenutkih
naše osebne meditacije, pri
evharističnem češčenju, med ustno
molitvijo, pri kateri prevzemamo
besede, ki nam jih predlaga Cerkev,
in tudi preko stalne kontemplacije
čez dan. Tako odkrivamo njegovo
bližino, okušamo njegovo



prijateljstvo, njegov pogled, njegovo
trdnost, njegovo razumevanje … Bog
nas vzgaja in utrjuje tudi s pomočjo
težav, s premišljenim in nikakor ne
avtomatskim postopkom, pri
katerem polagoma razbijamo svoje
malike, majhne in velike, notranje in
zunanje, da bi v svoji duši napravili
več prostora za Jezusa. Slednjič nam
prihaja naproti v nenehnem delu, ki
napolnjuje naš dan: »Moj Oče dela do
zdaj in tudi jaz delam« (Jn 5,17). On,
ki je v naše srce položil željo po
dobrem – »gibalno silo«, ki je vodila
svetega Avguština –, bo to
hrepenenje tudi izpolnil.

Harmonija dobrin

V teku življenja se pogosto zmotimo,
ko iščemo minljive dobrine, ki ne
napolnijo našega srca, navidezne
dobrine, ki nas ne vodijo k Bogu, viru
vsega dobrega. V zvezi z vprašanjem
bogatega mladeniča, kaj je treba 
storiti, da dosežemo nebesa, sv. Janez



Pavel II. poudarja, da »samo Bog
more odgovoriti na vprašanje o
dobrem, kajti on je tisto Dobro samo.
Vprašati se o dobrem dejansko
pomeni obrniti se navsezadnje k
Bogu, polnini dobrega. Jezus pokaže,
da je mladeničevo vprašanje v
resnici versko vprašanje in da ima
tisto dobro, ki človeka privlači in
hkrati obvezuje, svoj izvir v Bogu, še
več, da je to Bog sam.«[4]

Ko so ga mnogi zapustili, je Jezus
vprašal dvanajstere, ali bodo tudi oni
odšli. Peter je odgovoril: »Gospod, h
komu naj gremo? […] Vemo, da si ti
Sveti, Božji« (Jn 6,68-69). V tem klicu
ljubezni so odkrili končni smisel
svojega življenja: Božje kraljestvo,
večno življenje, nebesa. Peter je
odkril, kar je kasneje povedala sv.
Terezija Avilska: »Samo Bog
zadošča«.[5] Našel je skriti zaklad.
Tedaj preostale želje v njegovem srcu
najdejo harmonično usklajeno,
ustrezno in razumno mesto; tedaj



dobrine, h katerim te želje stremijo,
tvorijo urejeno celoto. Ni mu treba
bežati pred njimi, vendar tudi ni
podvržen njihovi prevladi. Kdor
najde Boga, ki je nad vsemi drugimi
dobrinami, začuti v sebi gibčnost,
nenavezanost, prostost, da bi moč
evangelija prinašal vsem ljudem.
Ravno možnost, da tega ne storimo,
»ustvarja nasprotje svetlobe in sence
v človeški svobodi. Gospod nas vabi,
spodbuja nas, naj izberemo dobro,
ker nas globoko ljubi!«[6]

Sveti Jožefmarija nas je nagovarjal,
naj strastno ljubimo svet, ne zato, ker
bi bil ustvarjeni svet nekaj
absolutnega, ampak ker je prvi božji
dar, prvi vir želja, ki se porajajo v
človeškem srcu. Te želje pa morajo
razširiti ljubezen, na podlagi katere
pridobijo smisel vsa naša dejanja. Ta
vélika božanska želja daje enotnost
celotnemu našemu obstoju; ne
odpravlja človeških želja – po
druženju, po prihodnosti, po novih



projektih –, ampak jih očiščuje in
združuje v klic k zaupnosti z Bogom.
Sveti Avguštin je ugotovil, da so
moralne kreposti, ker nas vodijo k
sreči, pravzaprav istovetne z
ljubeznijo do Boga. Vsa naša
prizadevanja za pridobitev
zmožnosti in veselja do dobrih dejanj
so vedno prizadevanja za ljubezen.
Zato je hiponski škof vsako izmed
kreposti opredelil v službi te
ljubezni: zmernost je ljubezen, ki
ostaja neokrnjena; srčnost je
ljubezen, ki vse prenese; pravičnost
je ljubezen, ki ne skrene s poti;
razumnost pa je ljubezen, ki razloči,
kako ljubiti več.[7]

* * *

Ta pot iskanja harmonije naših želja
se utrjuje vse življenje, saj je to
vedno zgodba, ki ima svoj razvoj.
Pogosto se nam preveč mudi,
sprejemamo prenagljene odločitve,
iščemo takojšnjo potešitev … Vendar



to ni dober način za hojo po tej poti.
V angleščini se včasih reče, da nekdo
»pade v ljubezen«, falls in love, da se
zaljubljenost zgodi kot nekaj
nenadnega. Tudi če včasih do tega
prebliska pride, pa ne bo takšna
celotna pot. Morda se zdi
presenetljivo, da se je Marija tako
hitro odzvala, ko ji je angel oznanil,
da bo postala Mesijeva Mati; kot da bi
nenadoma, bliskovito odkrila vso
božansko ljubezen. V resnici pa je
Bog deloval v duši naše Matere že od
njenega brezmadežnega spočetja in
ves čas njenega življenja, ki je bilo od
samega začetka ljubezenska zgodba.

Paul O'Callaghan

[1] Sv. Avguštin, Izpovedi, 13. knjiga, 9.
poglavje.

[2] Sv. Janez Pavel II., okr. Veritatis
Splendor, št. 11.



[3] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 668.

[4] Sv. Janez Pavel II., okr. Veritatis
Splendor, št. 9.

[5] Sv. Terezija Avilska, rokopisni
fragment, najden v njenem
molitveniku.

[6] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
24.

[7] Prim. Sv. Avguštin, De las
costumbres de la Iglesia Católica y de
los maniqueos, I, 15, 25.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-1-
jezus-kaj-naj-storimo/ (2. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-1-jezus-kaj-naj-storimo/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-1-jezus-kaj-naj-storimo/
https://opusdei.org/sl-si/article/zelo-cloveski-zelo-bozji-1-jezus-kaj-naj-storimo/

	Zelo človeški, zelo božji (1) – Jezus, kaj naj storimo?

