opusdei.org

Zeleti si biti ljubljen

»Ljubezen do bliZnjega ni stvar
izbire.« PremiS]jevanje o tem,
kako gojiti in napredovati v tej
kreposti, ki lahko postane
resnicna pustolovscina nasega
Zivljenja.

2. Mar. 2021

1. Ljubiti in biti ljubljen

Vsi ljudje na tem svetu si Zelijo biti
ljubljeni. Spostovanje in
naklonjenost, ki ju prejemamo od
drugih, nam polnita srca z
zadovoljstvom, mirom, sreco,



spodbudo, voljo, energijo, blaginjo.
Dejstvo, da je Clovek ljubljen, se
poveZe v zelo globoko resonanco s
CloveSkim duhom. Ta, ki je ljubljen,
cuti potrditev, se Cuti cenjenega,
dostojanstvenega, spostovanega, z
utrjeno identiteto. Toda vsi ljudje
niso pripravljeni ljubiti, ljubiti na
ucinkovit nacin, z Zrtvijo, vztrajno in
velikodus$no. Biti ljubljen, da, to bi
bili vsi! Toda da bi ljubili, to pa ne
tako zelo. In tukaj se zaCnejo vse
tezave. Kajti Ce zacnejo ljudje ljubiti
manyj, zato ker niso ljubljeni, se bodo
tisti, ki bi jim bila ta ljubezen
namenjena, Cutili manj ljubljene,
mogoce celo ogoljufane ... in zato
bodo toliko manj pripravljeni vracati,
kar so prejeli. Pri tem se vse to
zaplete v neke vrste zacaran krog,
kjer se ljubi vedno manj in man,j.

Za kristjana ljubezen do bliZnjega ni
stvar izbire. PacC pa je preprosto
bistvena za njegovo Zivljenje. Je
bozja zapoved. In to do te mere, da



brez tega ne more reci, da ljubi Boga
(1 Jn 4, 20). Dejansko Clovek, ki ne
ljubi, ki se ne daruje velikodusno, v
resnici ne pozna bozje resnice in je
ne bo nikoli poznal, kajti kot pravi
sveti Janez: »Bog je ljubezen« (1 Jn 4,
8.16). Kdor ne zna ljubiti, ne bo nikoli
stopil v harmonijo z Jezusom
Kristusom, ne bo zacutil povezanosti,
ne bo, kot radi recemo, zacutil
feelinga. In teZava je v tem: Ce
ljubezen ne zacne rasti v Zivljenju
doloCenega Cloveka, se bo ta slej ko
prej znasel v zaCaranem krogu, ki ga
zaznamujejo individualizem,
izoliranost in Zalost. Na neki nacin bi
lahko rekli, da kdor ne ljubi, umre,
ali umre vsaj deloma: postane kot
nekaksSen zombi, odsoten, omamljen,
zbegan, skrcen na svoje lastno bitje.

2. DolocCene tezave

Stoicna filozofija, ki je cvetela v treh
stoletjih pred Kristusom, se je v
pozitivnem smislu trudila doseci, da



se ljudje ne bi ljubili; Se vec, da si
ljudje ne bi Zeleli biti ljubljeni. Na
osnovi izkuSenj so prisli do sklepa, da
ljubezen velikokrat povzroci
naveliCanost in trpljenje (Se posebej,
kadar je zavrnjena). In Clovek, ki Zeli
biti sreCen, ne iSCe trpljenja, pac pa
ravno nasprotno! Zato so si stoiki
prizadevali za popolno izloCitev
strasti, kar so imenovali apatheia,
neobcutljivost na svet in vse ljudi.
Toda s tem so povzrocili odsotnost
ljubezni.

Vendar pa ljubezen ni omejena na
golo darovanje, na velikodusnost
brez pricakovanja. Kdor ljubi, Zeli
prejemati, dobiti potrditev, biti
cenjen, ljubljen. Zeli biti ljubljen.
Celo sam Bog si Zeli ¢lovekovega
odziva, ko ga ustvari in odresi. V
latinSc¢ini obstajata dve besedi, ki
izraZzata to idejo: amare in redamare,
kar pomeni: ljubiti in vracati
ljubezen. Za ¢loveka bi bilo
nemogoce, da bi Zivel in ljubil, ne da



bi bil ljubljen; da bi dajal, ne da bi
prejemal; se trudil, ne da bi prejel
priznanje. Tako smo ustvarjeni;
prejemamo vec, kot dajemo. Kristjan,
ki se zaveda, da je od Boga
ustvarjeno bitje, to zelo dobro ve.

TeZava se zacne, ko ljudje niso
pripravljeni spostovati Casa in
konkretne resni¢nosti ljubezni ter
poskusSajo dobiti priznanje in biti
ljubljeni takoj, brez neke trajne
reSitve, brez ¢akanja. Pricakujejo
takojSen dobicek za svojo nalozbo.
Zato je treba Zeljo, da bi te drugi
ljubili in te priznavali, vzgojiti in
disciplinirati. Ce ljudje sku3ajo dobiti
nagrado v najkrajSem moznem casu,
bodo prej ali slej ugotovili, da so se
njihovi odnosi s soljudmi poslabsali.
Najprej ne bodo mogli ljubiti tistih v
stiski, tistih, ki so se jim v tistem
doloCenem trenutku nesposobni
odzvati ali pa se preprosto ne Zelijo
odzvati. Potem pa bodo povsem
nehali ljubiti druge ljudi. Ohranjali



bodo samo prijateljstva, ki jim
prinasajo koristi, zlahka bodo
uZzaljeni, hitro se bodo nehali
razdajati drugim, postali bodo trajno
nesrecni in nezvesti, krivdo pa bodo
zvracali na druge.

Za kristjane bi bilo resni¢no hudo, Ce
bi prislo do tega. Ce kristjani niso
sposobni zrelo in vztrajno ljubiti, ne
da bi za to ves Cas prejemali nagrade,
ki bi jih lahko upraviceno zahtevali
samo majhni otroci in bolniki, potem
bodo izgubili sol in lu¢, zmoZnost
udejanjiti velikodusno in potrpeZljivo
boZjo ljubezen, prisotno v njihovem
srcu kot krepost usmiljenja. Ljubili
bodo samo nekatere ljudi: tiste, za
katere vedo, da so jim vSecC in takoj
povrnejo ves njihov trud.
Svetopisemske prizore — na primer,
ko je Kristus rekel, da je treba
nastaviti drugo lice (Mt 5, 39) — bi
lahko interpretirali kot znamenja
Sibkosti, znamenja neznatnosti
CloveSke moci. Toda v resnici so to



jasni znaki moci ljudi, ki so sposobni
potrpeZljivo prenasati trpljenje,
nerazumevanje, bolecino. Rekli
bodo: »Gospod je moj pastir, ni¢ mi
ne manjka« (Ps 23, 1). Dejansko se od
kristjana pricakuje, da bo imel
debelo in odporno kozo vsaj v
dolocenih okolis¢inah.

3. Kljuc ljubezni

Tako vidimo, da je kljuc do ljubezni v
sposobnosti, da imamo pod
nadzorom dinamiko takojSnjega
zadovoljevanja, jo znamo uravnavati
in predvsem, da jo znamo odloziti. V
60. letih prejSnjega stoletja je Walter
Mischel, profesor na Univerzi
Stanford v Zdruzenih drzavah
Amerike, naredil eksperiment s
sladkimi penicami, ki je postal zelo
znan: tako imenovani eksperiment
marshmallow (Kot se rece sladkim
penicam v angleScini). Mischel je
razdelil te mehke in gumijaste
penice, ki jih imajo majhni otroci



tako zelo radi, skupini Stiriletnikov.
Pred vsakega je postavil penico, ki so
jo lahko vzeli, Ce so Zeleli, vendar jim
je pojasnil, da bodo, ¢e bodo zmoZni
pocakati dvajset minut, ne da bi vzeli
to penico, prejeli Se dve. Dilema, v
kateri so se znasli otroci, je bila
velika: takoj vzeti slascico ali
pocakati in dobiti Se vec. Vecini je
uspelo pocakati, nekaterim pa ne.
Profesor Mischel je po eksperimentu
tem otrokom sledil Se veliko let in
ugotovil, da so tisti, ki so v rosni
starosti Stirih let zmogli pocakati,
znali pocakati tudi kasneje in so
uzivali veliko uspesnejSe Zivljenje:
imeli so bolje placane sluzbe,
stabilnejSe zakonske zveze, vec
prijateljev in zanimanj, manj tezav z
alkoholom, drogami in spolnostjo. In
ne bi nas smelo presenetiti, da je bilo
tako: dejansko je tako, da kdor zna
Ziveti, ne da bi nenehno iskal
takojSen prejem nagrade, ki mu
pripada, bo znal veliko bolje krmariti
Vv Zivljenju, premisljeno in modro bo



uporabljal in vlagal svoje talente in
energijo ter poCakal na boljSe
rezultate.

Po drugi strani pa bodo osebe, ki ne
znajo odloziti nagrade, ki jim
pripada, imele velike teZave in
naletele bodo na mnoge ovire na
Stevilnih podrodjih, Se posebej na
tistih, ki se ti¢ejo Custev, strasti,
CloveSke obcutljivosti, naklonjenosti,
obcutkov. Pogosto jih bodo zapeljale
kaprice lastnih Zelja in nagnjenj, ki
pridejo in grejo, ki vzniknejo in
poniknejo, ki se okrepijo, potem pa
izginejo. V resnici ti ljudje niso
svobodni, Ceprav imajo trenutno
obcutek, da so, pac pa so veliko bolj
zasuznjeni, odvisni. Niso srecni,
oziroma so srecni zgolj obcasno.
Dejstvo pa je, da ne morejo najti
globokega in trajnega zadovoljstva.
Skoraj neizogibno je, da te osebe v
dolocCenih okoliS¢inah iScejo
narcisti¢ne in nesolidarne



kompenzacije vseh vrst: spolne,
zlorabe drog, zlorabe oseb itd.

4. Sposobnost odloZitve nagrade

Vprasanje je: kako ozavestiti ljudi, da
bodo znali velikodusno in stalno
vlagati v Zivljenja drugih, ali z
drugimi besedami: da bodo znali
iskreno in zvesto ljubiti? In to, Ceprav
bodo imeli (zacasen) obcutek, da
»zapravljajo svojo dobroto v
puscavi«,™ kot pravi pesnik Thomas
Gray. V angleScini se pogosto rece
forgive and forget, torej je treba
oprostiti in potem Se pozabiti. Morda
pa je tisto, kar se skriva v jedru
vprasanja, da zmores reci give and
forget, kar pomeni, da je treba dati in
potem pozabiti. To je ljubiti
velikodusno, na veliko, ne da bi
Clovek poskusal vladati ¢asu in
nacinu odziva, ki si ga brez dvoma
Zeli in ga hoce prejeti. Glede vsega
smo lahko prepricani v resni¢nost
besed sv. Janeza od Kriza: »Kjer ni



ljubezni, daj ljubezen in zel bos
ljubezen«.™ Tisti, ki ljubezni ne
pripisujejo visoke cene, tisti, ki se
dajejo brez zadrzkov, ne da bi jih
nadvladoval trenutni uzitek, da bi
bili ljubljeni, pac pa so obcutljivi za
resni¢ne potrebe drugih v svoji
okolici, bodo nagrajeni bolj, kot so
kadar koli sanjali. Vendar se bo to
zgodilo takrat, ko se bo Bog odlocil,
in tako, kakor se bo Bog odlocil.
Treba se je osvoboditi vajeti ljubezni,
prenehati prestevati dejanja in
rezultate. Bog je tisti, ki nagrajuje,
Cetudi to naredi prek drugih ljudi. To
je prava pustolovscina ljubezni!

V Svetem pismu sta med drugimi dve
besedili, ki govorita o tej dinamiki.
Prvo najdemo v Psalmu 127,5-6, ko
rece sejalcu: »Tisti, ki sejejo s
solzami, Zanjejo z vriskanjem.«
Potem pa: »Odhaja, odhaja z jokom,
ko nosi seme za setev; prihaja,
prihaja z vriskanjem, ko nosi svoje
snope«. Sejalec trpi in joce, ko



dozivlja in se spominja napora
sejanja. Ne vidi sadeZa, rezultata, ga
pa pricakuje. Medtem pa seme umre,
preneha obstajati, videti je, kot da je
izginilo iz zemlje. Toda minejo
meseci, pridejo deZ, mraz in sonce.
Semena, skrita pod gosto, trdo in
temno zemljo zacnejo vznikati, iskati
luc. Polagoma se polja obarvajo v
zelene odtenke, komaj opazne, ki
govorijo o upanju. Potem pa pride
zrel sadez, hranljiv, obilen ... In zdaj,
po mesecih ¢akanja, sejalec — ta, ki je
jokal in trpel — poje, se smeje in uziva
v obilici svoje Zetve. Taksno je
Zivljenje Cloveka, ki ljubi in zna
pocakati, brez gotovosti in brez
zagotovil, vendar uziva v svoji
ljubezni bolj kot kdorkoli.

Drugo besedilo predstavlja boZjo
obljubo, ki pravi: »In vsak, kdor je
zapustil hiSe ali brate ali sestre ali
oCeta ali mater ali otroke ali njive
zaradi mojega imena, bo prejel
stokratno in dobil v deleZ ve¢no



zivljenje« (Mt 19,29). To je isto
sporocilo: tisti, ki ljubi na
pozrtvovalen nacin, bo od Boga
prejel veliko nagrado, tako v tem
zivljenju kot tudi v vecnem. O tem
Stoternem sadu, o tem, da bo Bog
obilno povrnil, beremo tudi v
Lukovem evangeliju, ki enako kot
psalm govori o Zetvi: »Sejalec je Sel
sejat svoje seme. Ko je sejal, je nekaj
semena padlo ob pot. Pohodili so ga
in ptice neba so ga pozobale ... In
spet drugo je padlo v dobro zemljo in
pognalo ter obrodilo stoteren

sad« (Lk 8,5.8). Pravzaprav je celotno
moralno sporocilo Nove zaveze
osredotoCeno na obljubo, da bo
trenutni trud Kristusovih ucencev
bogato poplacan v prihodnosti:
»Blagor Zalostnim, kajti potolaZeni
bodo. Blagor krotkim, kajti dezelo
bodo podedovali. Blagor la¢nim in
Zejnim pravicnosti, kajti nasiceni
bodo« (Mt 5,4-6). Vsi blagri izraZajo
trud, trenutno trpljenje, vendar jih
doZivljamo v luc¢i nagrade v



prihodnosti. Kot smo videli, Sveto
pismo ne pocne drugega, kot da prica
o tistem, cemur dandanes pravimo
sposobnost odloZitve nagrade.

5. IzobraZevanje za uzZivanje v
pustolovsé€ini ljubezni

Kaj lahko storijo ljudje, da bi
pridobili navado nesebi¢ne ljubezni?
Kako jih izobraziti, da bi lahko
uzivali v pustolovscini ljubezni? Tu je
Sest predlogov.

Prvi: pomembno je, da zaCnemo in
vztrajamo pri molitvi. Bog daje svojo
milost, kadar hoce, in z njo nam daje
izjemno sposobnost ljubiti boZansko,
imenovano usmiljenje. Toda Bog nas
prosi, da v molitev, premisljevalno in
ustno, vloZzimo trud, ¢eprav se nam
zdi, da izgubljamo Cas in da je naSa
molitev nekoristna. Kajti v molitvi ne
gre zgolj za to, da odkrijemo boZjo
bliZino, tolazbo in lu¢, pac pa tudi
njegovo drugacnost, njegovo distanco
... potrebo, da se mu prepustimo z



vero, ne da bi ¢utili varnost, ki nam
jo nudijo nasi Cuti: dotik, sluh, vid. V
molitvi se Clovek nauci opustiti
nadzor nad svojo situacijo in
Zivljenjem. Prepusti se v boZje roke, v
roke, ki so mocne in ocetovske,
vendar to niso naSe roke.

Drugi: v 1uci vere se moramo
prepricati, da smo vse — ¢isto vse —
kar imamo na voljo, prejeli od Boga.
Vse, talenti in sposobnosti, narava in
milost: vse to je v celoti bozanski dar.
Ceprav smo v razli¢nih trenutkih v
Zivljenju nekaj prejeli od drugih,
Ceprav smo kaj naredili sami (kajti
nic od vsega, kar imamo na voljo, ni
resni¢no nase), Ceprav je nase ... Zato
si takrat, ko drugim ponujamo, kar
imamo - ali z drugimi besedami: ko
velikodu$no ljubimo — nima
nobenega smisla Cestitati za to naso
navidezno velikodusnost. Se vec,
boZja ljubezen, ki nas napolni s
svojimi darovi, nas dregne, nas
skoraj prisili, da ljubimo, da



velikodus$no dajemo, ne da bi za to
izstavili rac¢un, ne da bi ¢utili Zalost,
ko ne dobimo potrditve ali
hvaleZnosti.

Ko zacne Gospod uciti svoje ucence,
naj grejo po dva in dva, da mu
pripravijo pot, kot v 10. poglavju
pripoveduje evangelist Matej, se zdji,
kot da jim jemlje stvari, namesto da
bi jim jih dajal, kot da bi jim na pot
postavljal ovire, namesto da bi jim
pomagal: »Ne oskrbujte se ne z
zlatom ne s srebrom ne z bakrom v
pasovih, ne s popotno torbo ne z
dvema suknjama ne s sandali ne s
palico« (Mt 10,9-10). In to stori z
izrazom, ki sega v samo srce
evangelija, ko rece: »Zastonj ste
prejeli, zastonj dajajte« (Mt 10, 8). Vse
ste dobili kot ¢isti dar, zato bi morali
dati vse od sebe, ne da bi pri tem
povzrocali kakrsne koli tezave, ne da
bi se cutili, da delate s tem neko
veliko uslugo Bogu ali CloveStvu.
Enak odnos najdemo v drugem delu



evangelija, ko Gospod povabi ucence,
naj odgovorijo: »Nekoristni
sluzabniki smo; naredili smo, kar
smo bili dolZni narediti« (Lk 17,10).

Ob Stevilnih priloZnostih bo vernik s
preprostostjo in spontanostjo, s
katero ljubi druge, jim odpusca, jih
ima rad, jih $citi, jih brani in lepo
govori o njih, te druge privedel do
spoznanja, da je v njihovem Zivljenju
nekaj posebnega, morda nekaj
bozanskega, nekaj nevidnega, neka
velikodus$nost, ki priteka iz
normalnega, »prijeten Kristusov
vonj« (2 Kor 2,15). Tako je mogoce
razumeti Kristusovo skrivnostno
izpoved: »Takd naj vasa luc€ sveti
pred ljudmi, da bodo videli vasa
dobra dela in slavili vaSega Oceta, ki
je v nebesih« (Mt 5,16). Ko vidijo
dobra dela kristjanov, ki jih ti
opravljajo velikodusno, drugi opazijo
nekaj vec, nekaj, kar presega
Clovesko moc, in pravijo: »To je Bog,«
in izrekajo slavo nebeSkemu OcCetu.



Sveti Avgustin je s svojim obi¢ajnim
bistrim umom opazil, da »je tisti, ki
ne daruje (drugim), nehvalezen do
tistega, ki ga je obdaril z njegovimi
darovi«.”

Kristjan je preprican, da je moc
velikodu$nega razdajanja
drugimvelik privilegij, ki mu ga je Bog
omogocil v zivljenju. V objektivnem
smislu je to darovanje prej
prejemanje kot karkoli drugega; vse
prejmemo od Boga in drugim damo
to, kar nam je Bog dal, in to nam je
dal za druge. Lahko si zamislimo
bogataSa iz evangelija, ki mu je polje
bogato obrodilo (prim. Lk 12,16-20);
vse zadrZi zase, ne da bi delil, zapre
svoje srce: »Tole bom storil. Podrl
bom svoje kasce in zgradil vecje.
Vanje bom spravil vse svoje Zito in
dobrine.« In reCe samemu sebi:
»Dusa, veliko dobrin imas,
shranjenih za vrsto let. Pocivaj, jej,
pij in bodi dobre volje.« Dobrine, ki
jih imamo na voljo, najsi bodo zaradi



truda ali zaradi srece, niso nase, pac
pa boZje in so namenjene drugim.
Kristjan ljubi v tem smislu, se daruje
s hvaleZnim srcem, z evharisticnim
duhom, zadovoljen, da lahko bogati
druge, Ceprav ne vidi rezultatov,
vesel, ker si nabira zaklade v nebesih
(prim. Mt 6,20), zaupa veri, ki jo ima
v boZjo besedo, kajti »tvoj Oce, ki vidi
na skrivnem, ti bo povrnil« (Mt 6,6).

Tretji predlog je odpusScanje. Tukaj
Zivljenje kristjana doseZe svojo
najvisjo tocko. Bog, bogat z
usmiljenjem, odpusca ¢loveku, Ki se,
Ceprav je bitje in nic¢ vec kot zgolj
bitje, upira svojemu Stvarniku. Bog
bi lahko poteptal gres$nika, ga Cisto
preprosto unicil. Mogoce bi to bila
najpravicnejsa, najprimernejsa stvar.
Dejansko se je v kar nekaj doloCenih
trenutkih zgodovine zdelo, da je bil
Bog tik na tem, da to naredi, vendar
ne, on ne obsoja greSnika, ki obZaluje
svoje grehe. Odpusti mu in odpusca z
vsem srcem, v njem vzbuja svoje



lastno Zivljenje do te mere, da ga
naredi za svojega sina, sina po
milosti in zato svojega veCnega
naslednika. »Bog odpusca vse in
odpusca vedno,« pogosto ponavlja
papeZ FranciSek. In ta izjemni nacin
bozjega dela nas kljub Zeljam po
mascevanju, ki utegnejo vznikniti v
CloveSkem srcu, nagne, da
odpuscamo drugim iz vsega srca »do
sedemdesetkrat sedemkrat« (Mt
18,22). Jezus nas opominja, da bi
lahko Bog, Ce kristjan ne bi imel te
osnovne pripravljenosti, Sel do
skrajnosti in nam odpuscanje
odrekel. »Odpustite, Ce imate kaj
proti komu, da vam tudi vas Oce, ki
je v nebesih, odpusti vase
prestopke« (Mr 11,25).

Ta napor, da odpustimo, pozabimo,
spregledamo, da ne poudarjamo in
povecujemo napak drugih, da lepo
ravnamo z vsemi lJjudmi, kar koli Ze
pocnejo, oblikuje ¢lovesko srce kot le
malokatera stvar. Srce ob tem raste



in zaradi tega je sposobno ljubiti. S
tem tudi ukrotimo samoljubje, ki se
pri mnogih lJjudeh pogosto
nesorazmerno razraste, tako da ga
predimenzioniramo, pravilno
uredimo, postavimo na svoje mesto.
Ostaja v mejah normale in ¢lovek
ljubi druge ljudi, ¢e je mogoce, z
veliko vecjo ljubeznijo, kot je
naravna ljubezen, ki jo ¢uti do sebe.
Odpuscanje ni znamenje Sibkosti; pac
pa ravno nasprotno, je znamenje
veli¢ine. Prvic zato, ker kristjan
verjame, da je Bog tisti, ki nagradi
(ali kaznuje) dobra (ali slaba) dela
drugih, in Kkristjan se ne Zeli postaviti
na mesto Boga pri dejanju, ki nosi
toliksno teZo. In drugic zato, ker
odpuscanje zahteva veliko mero
samokontrole, da prepreci, da bi
zelja po mascevanju izkrivila sodbo
in na koncu prizadela drugega z
veliko hujSim zlom, kot ga je sam
povzrocil s svojim dejanjem.



Cetrti predlog je asketsko Zivljenje,
duhovni boj. Primerno je, da ljudje s
seboj ravnamo z doloCeno trdnostjo,
skoraj bi lahko rekli ostrino, z nekaj
nestrpnosti (ne do drugih, seveda,
pac da do lastnih muhavosti). Tega bi
se morali drzati pri prehranjevanju,
pitju, spanju, zabavi, udobju ipd. To
so sicer trivialne zadeve, pa vendar
ponavljajoce se in pogoste, ki dan za
dnem oblikujejo Cloveski znacaj,
utrjujejo kreposti, krepijo voljo, da
nam Zivljenjske teZave ne zmanjsajo
ali zagrenijo ljubezni. Nejevolja, ki
vcasih izvira iz odloZitve nagrade, ne
sme prevec vplivati na odlocitve,
izkrivljati presoje, odvzeti svobode
niti ohromiti lJjubezni. Mati Terezija
iz Kalkute je tako izrazila svojo
izkusnjo: »Odkrila sem paradoks, da
Ce ljubis do te mere, da zaboli, ni vec
bolecine, ker je samo Se ljubezen.«
Tisti, ki ljubi, je sposoben trpeti,
prenesti, potrpeti; predvsem lahko
trpi za druge, zato da njim ni treba
toliko trpeti. Tako kot Jezus, ki je tik



pred smrtjo vprico ucCencev rekel
svojim rabljem: »Rekel sem vam, da
sem jaz. Ce torej mene iScete, pustite
te, naj odidejo« (Jn 18,8).

Peti predlog: to, kar smo pravkar
povedali, velja Se posebej za spolno
vzdrznost, krepost, ki uravnava
Clovekove spolne apetite, zaradi
Cesar postane resni¢no sposoben
ljubiti, ne da bi iskal takojSnje ¢utno
zadovoljstvo, pac pa je pripravljen
pocakati, spoStovati Cas ljubezni.
Presenetljivo je, da je ateisti¢ni
filozof Max Horkheimer iz
frankfurtske Sole izrazil naklonjenost
encikliki svetega Pavla VI. Humanae
vitae (1968), v kateri je znova potrjen
krs¢anski nauk o nedopustnosti
kontracepcijskih sredstev. V
intervjuju leta 1970 so ga vpraSali:
»Ali ni (kontracepcijska) tabletka
znak napredka, Ce pogledamo tretji
svet in teZave s prenaseljenostjo?« In
Horkheimer je odgovoril: »Moja
dolZnost je, da ljudi spomnim na



ceno, ki jo morajo placati za ta
napredek. Cena, Ki jo je treba placati,
je pospesevanje izgube nostalgije,
nostalgije ljubljene osebe. Spolna
dimenzija je vedno prisotna. Toda
kolikor vecja je nostalgija po zvezi z
ljubljeno osebo, vecja postane
ljubezen.« In tukaj nastopi dilema.
Kdor ne zivi v Cistosti, komur se
mudi uZivati v nagradi, ki izhaja iz
ljubezni, na koncu ne bo ljubil.
Resni¢na ljubezen pa ravno
nasprotno zelo dobro pozna Cakanje,
nostalgijo, dolga casovna obdobja,
hrepenenje. Kdor se preda ¢utnemu
in takojSnjemu uzivanju, ki je
obicajno povezano s ¢lovesko
ljubeznijo, bo na koncu zelo malo
vedel o ljubezni; ostalo mu bo
majhno, zasuZznjeno, narcisticno
srcem. Se huje: na koncu boste le
malo vedeli o osebi, za katero mislite,
da jo imate radi.”” In ta dinamika se
dogaja pri vseh spolnih prekrskih:
pri pornografiji, prostituciji,
masturbaciji, preSustvu,



homoseksualnih odnosih, uporabi
kontracepcije. V vseh teh situacijah
Clovek neha ljubiti osebo, spremeni jo
v predmet v sluzbi lastnega
zadovoljstva, sebi¢no jo
instrumentalizira, Zeli si jo zgolj kot
Cisto navaden predmet.

Vedno obstaja ista dinamika, ista
nestrpna nezmoznost ¢akanja,
spostovanja Casa, sprejemanja
ritmov CloveSkega telesa, materije,
Zivljenja. Mogoce je zato vedno nekaj
gnosti¢nega v vseh prekrskih zoper
Cistost, nekaj, kar gre skupaj z
materijo, casom, telesom, nekaj, kar
zanika vstajenje mesa. Kot je
Tertulijan rekel o gnostikih: »Nihce
ne Zivi tako po mesu kot tisti, ki
zanikajo vstajenje mesa.«” Angleski
pesnik iz Sestnajstega stoletja,
Francis Davison, pravi tako: Absence
makes the heart grow fonder:
odsotnost — oziroma nostalgija,
locitev od ljubljene osebe — povzrodi,
da zacne v srcu rasti naklonjenost.



Tisti, ki zna pocakati, ki zna
spostovati dinamiko lastnega telesa
in telesa drugega, ima vse moZzZnosti,
da bo ljubil. Tisti, ki se nemudoma
vda v iskanje takojSnjega
zadovoljstva, se izprazni, postane
zagrenjen, se izgubi, postane
nezmoZen ljubiti.

Sesti in zadnji predlog. Rekli smo, da
ima ¢lovek vse moznosti, da lahko
ljubi. Ker je res tudi to, da kdor Caka
in ¢aka in Caka ..., mogocCe nikoli ne
bo dobil nagrade za svojo ljubezen.
Kdor ljubi, hoce biti tudi sam
ljubljen, vedno Caka na nagrado, pa
naj pride, ko pride. In ¢e mora cakati
prevec, e mu ne uspe vzbuditi
odziva v drugih, lahko izgubi upanje,
da bo kdaj ljubljen. Pot zanikanja,
Zrtve, odrekanja ni nujno pot
izpolnitve; s takSnim Zivljenjem
lahko postane ¢lovek zagrenjen,
osamljen in vsekakor sebicCen, Ce ne
doZivi ljubezni.



Res je, da Bog ne neha nagrajevati
tistih, ki si prizadevajo ljubiti
nesebi¢no. Ampak vseeno je treba
pomuisliti tudi na to, kako pomembno
je imeti v druzbi ljudi, ki preprosto
ljubijo, ljubijo tiste, ki jih ni vedno
lahko ljubiti, tiste, ki jih po navadi
zavrZemo, Kot pravi papeZ FranciSek:
ostarele, nerojene otroke, bolnike,
revne, grde, narkomane, tiste, ki
imajo neurejeno Zivljenje, tiste, ki
niso hvaleZzni.

Vendar to zahteva poseben boZji Klic,
ki vzbudi v ljudeh posebno
sposobnost, da svobodno ljubijo vse
ljudi. Dante je v Raju govoril o
»ljubezni, ki poganja sonce in ostale
zvezde«,'” in to¢no ta ljubezen je Bog.
Ljudje, ki so se naucili ljubiti, bodo
znali poceti nekaj podobnega,
»poganjali bodo sonce in zvezde« ...
In Se ved, kajti z Bogom bodo znali
obogatiti zivljenja ljudi z najvecjo
ljubeznijo. Gre za pustolovscino
ljubezni, ki se nikoli ne konca.



Paul O’Callaghan

[1] T. Gray, »Elegija, napisana na
vaSkem pokopaliSCug, v: A. Ruperez,
Antologia esencial de la poesia
inglesa, Austral, Madrid, 2000, str.
171.

[2] Sveti Janez od KrizZa: Pismo,
datirano 6. 7. 1591.

[3] Sveti Avgustin, Sermon 260, 2.

[4] M. Horkheimer, La nostalgia del
totalmente Altro, Queriniana, Brescia
1990, str. 87 sl.

[5] Tertulijan, De resurrectione, 11, 1.

[6] Dante, BoZanska komedija, 33.
spev, 145.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/zeleti-si-biti-ljubljen/ (31.
Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/zeleti-si-biti-ljubljen/
https://opusdei.org/sl-si/article/zeleti-si-biti-ljubljen/

	Želeti si biti ljubljen

