
opusdei.org

Vzgoja v svobodi

Zaupanje, ki nam je izkazano,
nas spodbudi k dejanjem; po
drugi strani pa nas ohromi
občutek, da nam drugi ne
zaupajo. Zato je zelo dobro
otrokom pomagati k dobri
uporabi njihove svobode.

18. Jan. 2015

Bog je hotel ustvariti človeka kot
svobodno bitje z vsemi svojimi
posledicami. Kakor dobri oče nam je
zapustil sled — moralni zakon —, da
bi mogli pravilno uporabljati
svobodo, to pomeni na tak način, da



bi nam bilo to v lastno dobro.
Obenem pa je hotel tvegati našo
svobodo.[1]

Na neki način bi lahko rekli, da je
Vsemogočni sprejel to, da svoje lastne
načrte podvrže odobritvi človeka; da 
se prilagodi naši svobodi, naši
nepopolnosti, naši bedi[2], ker ima
raje našo svobodno izročeno
ljubezen kot pa sužnost nekakšne
lutke; raje ima navidezen propad
svojih načrtov kot pa to, da bi
postavljal pogoje naši odločitvi.

Sveti Jožefmarija v knjigi Pot navaja
nek "izrek", ki ga pripisujejo sveti
Tereziji: »Terezija, jaz sem hotel ... A
ljudje niso hoteli.«[3] Kristusova
daritev na križu je najzgovornejši
dokaz, do kakšne mere je Bog
pripravljen spoštovati človeško
svobodo; in če gre On do takšne
skrajnosti — lahko pomisli krščanski
starš —, kdo sem jaz, da tega ne bi
storil?



Imeti rad otroke pomeni imeti rad
njihovo svobodo. Vendar to
predstavlja tudi tvegati, izpostaviti se
svobodi otrok. Edino tako je njihova
rast resnično njihova: je nekaj
življenjskega, njim lastnega, ne pa
nekakšen avtomatizem ali odsev, ki
ga pogojuje prisila ali manipuliranje.

Ravno tako kot rastlina ne raste zato,
ker bi jo raztegoval vrtnar, ampak
zato ker vase srka hrano, tako tudi
človeško bitje napreduje v svoji
človeškosti, kolikor svobodno usvaja
vzor, ki ga prejme na začetku. Zato 
se starši, ki zares ljubijo, ki si
iskreno prizadevajo za dobro
svojih otrok, morajo potem, ko so
izrazili primeren nasvet ali
razmislek, obzirno umakniti, da
ne bi nič oviralo velike dobrine
svobode, zaradi katere je človek
zmožen ljubiti Boga in mu služiti.
Naj se spominjajo, da je Bog sam
hotel, da ga ljubimo in mu služimo



v svobodi, in da vedno spoštuje
naše osebne odločitve.[4]

LJUBLJENA IN ZAHTEVANA
SVOBODA

Zaradi tega je svoboda otrok zelo
daleč od nekakšne lahkomiselne
brezbrižnosti do tega, kako jo
uporabljajo. Starševstvo je v obliki
vzgoje nadaljevanje tega, kar se je
začelo z rojstvom. Zato ljubiti
svobodo otrok pomeni tudi znati to
svobodo zahtevati.

Tako kot Bog ravna s človekom 
suaviter et fortiter, morajo starši
znati povabiti svoje otroke k temu, da
bi uporabljali njihove zmožnosti
tako, da bi rasli kot dobre osebe.
Morda je dobra priložnost za to,
kadar prosijo za dovoljenje glede
nekaterih svojih načrtov; takrat je
lahko primeren odgovor ta, da je
otrok sam tisti, ki se mora odločiti
potem, ko je pretehtal vse okoliščine,
vendar pa se mora vprašati, ali je



zanj res primerno to, za kar prosi, pri
čemer mu je treba pomagati k
razlikovanju potrebe od kaprice, da
bi razumel, kako ni pravično
razsipavati nečesa, kar si mnogi ne
morejo privoščiti itd.

Zahtevati in ljubiti sta dva povezana
pojma. Ni mogoče zahtevati človeške
svobode, če pred tem ne ljubimo
njenih posledic, če jih ne
prevzamemo in spoštujemo. Pristno
spoštovanje svobode mora torej
spodbujati umsko prizadevanje in
moralne zahteve, ki človeku
pomagajo, da se premaga, da preseže
samega sebe. To je oblika vsake
človeške rasti. Na primer, starši
morajo od svojih otrok glede na
njihovo starost pričakovati, da se
držijo določenih omejitev. Včasih bo
lahko potrebna kazen, ki jo je treba
izvajati z razumnostjo in zmernostjo
ter zanjo dati ustrezna pojasnila,
vsekakor pa brez nasilja.



Zaupanje in spodbujanje s
potrpežljivostjo daje najboljše
rezultate. Celo v skrajnem primeru,
ko otrok sprejme odločitev, ki jo
starši upravičeno štejejo za
napačno, ali v njej celo vidijo izvor
nesreče, rešitev ni v uporabi sile,
temveč v razumevanju in v tem, da
mu znova in znova znajo stati ob
strani, da bi mu pomagali
premagati težave oz. potegniti čim
več dobrega iz te nesreče, če bi bilo
to potrebno.[5]

V vsakem primeru je delo vzgoje v
doseganju tega, da ljudje sami hočejo;
skratka, da prejmejo umska in
moralna orodja, da bi bil vsakdo
zmožen delati dobro iz lastnega
prepričanja.

UMETNOST POPRAVLJANJA

Spoštovanje osebe in njene svobode
ne pomeni podpirati vsega, kar
nekdo misli ali dela. Starši se morajo
s svojimi otroki pogovarjati o tem,



kaj je dobro in kaj je boljše, včasih pa
bodo neizogibno morali zbrati
pogum, da jih odločno popravijo.
Oni, ki svoje otroke ne le spoštujejo,
ampak jih ljubijo, ne dopustijo kar
česarkoli v njihovem obnašanju.

Ljubezen je nekaj najmanj strpnega,
permisivnega ali popustljivega, kar
obstaja v medčloveških odnosih: kajti
četudi je mogoče ljubiti neko osebo 
skupaj z njenimi napakami, pa je ni
mogoče ljubiti zaradi njenih napak.
Ljubezen si želi za človeka njegovo
dobro, da človek dá od sebe
najboljše, kar more, da doseže srečo;
zato pa si tisti, ki ljubi, prizadeva, da
bi se drugi boril proti svojim
pomanjkljivostim, ter hrepeni po
tem, da bi mu pomagal le-te
popraviti.

Vedno je — vsaj potencialno — v
človeku več pozitivnih elementov kot
pomanjkljivosti in te dobre lastnosti
so tiste, zaradi katerih je oseba



prijetna; vendar pa ne ljubimo
pozitivnih lastnosti, marveč osebe, ki
jih imajo in ki imajo poleg tega še
druge, morda ne tako dobre
značilnosti. Pravilno obnašanje je
običajno rezultat mnogih opominov,
ti pa so učinkovitejši, če so opravljeni
s pozitivnim pristopom, s poudarkom
zlasti na tem, kar je mogoče v
prihodnosti izboljšati.

V luči povedanega lahko ugotovimo,
da vsaka oblika vzgoje meri na
človekovo svobodo. Ravno v tem je
razlika med vzgajanjem in
dresiranjem ali usposabljanjem.
Izraz "vzgoja v svobodi" je
pleonazem, saj s tem ne povemo nič
več in nič manj kot z besedo "vzgoja".

VZGOJNA VREDNOST ZAUPANJA

Vseeno pa besedna zveza "vzgoja v
svobodi" pomaga, da poudarimo,
kako potrebno je oblikovati ljudi v
vzdušju zaupanja. Kot že omenjeno,
delujejo pričakovanja drugih glede



našega obnašanja kakor moralni
nagibi naših dejanj.

Zaupanje, ki nam je izkazano, nas
spodbudi k dejanjem; po drugi strani
pa nas ohromi občutek, da nam drugi
ne zaupajo. To postane očitno v
primeru mlajših ali ljudi v dobi
odraščanja, ki svoj značaj še
oblikujejo in dajejo velik pomen
sodbi drugih.

Zaupati pomeni verjeti, nekomu
pritrditi, ga šteti za zmožnega
resnice, za zmožnega, da jo pove ali
da jo ohrani zase, odvisno od
primera, pa tudi, da jo je zmožen
živeti. Zaupanje, ki ga nekomu
izkažemo ima navadno dvojni
učinek: na neposreden način vzbudi
občutek hvaležnosti, ker se ta oseba
zaveda, da je prejela dar; poleg tega
pa zaupanje spodbuja čut za
odgovornost.

Kdor me prosi za kaj pomembnega,
pričakuje od mene, da mu to dam,



ker že zaupa, da to lahko storim: to
pomeni, da me visoko ceni. Če mi ta
oseba zaupa, občutim spodbudo, da
bi zadostil njenim pričakovanjem, da
bi se odzval z dejanji. Zaupanje do
nekoga je zelo globok način za to, da
mu nekaj naročiš.

Velik del tega, kar lahko storijo
vzgojitelji, je odvisen od tega, v
kolikšni meri so znali vzbuditi v
ljudeh takšno ravnanje. Zlasti starši
si morajo pridobiti zaupanje svojih
otrok tako, da najprej oni sami
zaupajo njim. V določenem zgodnjem
obdobju je primerno spodbujati
uporabo njihove svobode; na primer,
da se od njih nekaj pričakuje, da
prejemajo pojasnila o tem, kaj je
dobro in kaj slabo. Toda to bi bilo
brez pomena, če ne bi bilo zaupanja,
tega vzajemnega občutja, ki človeku
pomaga odpreti svojo intimnost, brez
katerega je nekomu težko predlagati
cilj ali nalogo, ki bo doprinesla k
osebni rasti.



Zaupanje dajemo, dosežemo,
ustvarjamo; ni ga mogoče vsiliti niti
zahtevati. Človek postane vreden
zaupanja zaradi zgleda svoje
celovitosti, tako da sam naredi prvi
korak in daje tisto, kar pričakuje od
drugih. Tako se pridobiva moralna
avtoriteta, potrebna zato, da lahko od
drugih zahtevamo; in pri tem
opazimo, da vzgajati v svobodi
omogoča tudi vzgajati svobodo
človeka.

VZGOJA SVOBODE

Vzgojo lahko razumemo kot 
usposabljanje svobode za to, da bi
človek zaznal klic tega, kar je vredno
— kar ga bogati in ga spodbuja k
rasti —, in da bi se soočal s stvarnimi
zahtevami. To je mogoče doseči tako,
da se spodbuja uporabo svobode,
preko nalog, ki imajo globok smisel.

Vsako življenjsko obdobje ima svoje
pozitivne vidike. Nekaj
najplemenitejšega v času mladosti je



sposobnost zaupanja in pozitivnega
odziva na prijazno zahtevo. V
relativno kratkem času je mogoče
opaziti znatne spremembe v mladih,
ki so jim bile zaupane določene
naloge, ki so jih šteli za pomembne:
pomoč sočloveku, sodelovanje s
starši pri vzgajanju …

Nasprotno pa se ta plemenitost
pokaže v sprevrženi in pogosto
nasilni obliki proti tistim, ki se
omejijo zgolj na to, da ugajajo
otrokovim kapricam. Na prvi pogled
je takšno ravnanje udobnejše, na
dolgi rok pa je treba plačati mnogo
višjo ceno, predvsem pa to ne
prispeva k zorenju, saj človeka ne
pripravlja na življenje.

Kdor se kot otrok navadi razmišljati
tako, da se vse razreši sámo po sebi,
brez kakršnegakoli truda ali
odpovedi, verjetno ne bo dozorel. In
ko bo v življenju utrpel kakšno rano
— kar se bo neizogibno zgodilo —, se



morda ne bo dalo pomagati. Človek
mora oblikovati svoj značaj, se
naučiti, da lahko šele po nenehnem
in dolgotrajnem prizadevanju
pričakuje rezultate, premagati mora
suženjstvo takojšnjega učinka.

Hedonistično in potrošniško okolje,
ki ga vdihavajo mnoge družine v t.i.
"prvem svetu" — pa tudi marsikje v
manj razvitih deželah —, gotovo ne
pomaga k temu, da bi dojeli vrednost
kreposti ali pomembnost tega, da
začasno odložimo kakšno zadostitev
s ciljem doseči neko višje dobro.

Ob tej nasprotujoči okoliščini pa
zdrava pamet pokaže na pomen
napora: na primer, v sedanjem času
ima posebno veljavo kultura športa,
v kateri je očitno, da kdor hoče dobiti
medaljo, mora biti pripravljen na
trpljenje na dolgotrajnih in napornih
treningih.

V splošnem je človek, ki se je zmožen
svobodno usmeriti k dobrinam, ki



resnično "štejejo", pripravljen na
soočanje z nalogami velikega
pomena (aggredi) in na trdovratno
vztrajanje v svojem prizadevanju,
kadar nastopi malodušje in se
pojavijo težave (sustinere). Ti dve
razsežnosti srčnosti nam dajeta
moralno energijo, da se ne
zadovoljimo z že doseženim in da še
naprej rastemo, da dosežemo več.
Danes je posebej pomembno na jasen
način pokazati, da je oseba, ki
razpolaga s to moralno energijo, bolj
svobodna kot nekdo, ki je nima.

Vsi smo poklicani, da dosežemo tisto 
moralno svobodo, ki jo je mogoče
doseči samo z uporabo, ne s
kakršnokoli uporabo, ampak z
moralno dobro uporabo človekove
svobodne volje. Za vzgojitelje, še
posebej za starše, je izziv to, da na
prepričljiv način pokažejo, da pristno
človeška uporaba svobode ni toliko v
tem, da delamo, kar se nam ljubi,
temveč v tem, da delamo dobro, ker



se nam ljubi, kar je, kot je pravil
sveti Jožefmarija, najbolj
nadnaraven razlog.[6]

To je pot do osvoboditve od
zadušljivega ozračja nezaupanja in
moralne prisile, ki onemogoča, da bi
v miru iskali dobro in resnico ter
jima s srcem sledili. Ni večje slepote
od slepote nekoga, ki se prepusti
strastem zaradi "apetitov" (ali zaradi
njihove odsotnosti). Kdor lahko
hrepeni le po tem, kar mu ugaja, je
manj svoboden od nekoga, ki je
sposoben, da si z dejanji, ne le v
teoriji, prizadeva za cilj, ki ga je težko
doseči.

Ni večje nesreče od nesreče človeka,
ki v želji po doseganju dobrega
ugotovi, da nima moči, da bi to
uresničil. Svoboda namreč doseže
ves svoj smisel, ko se uporablja v
službi odrešujoče resnice, v
iskanju neskončne božje ljubezni,
ki nas odvezuje vseh sužnosti.[7]



J. M. Barrio

[1] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 113

[2] Prav tam

[3] Sv. Jožefmarija, Pot, 761

[4] Sv. Jožefmarija, Pogovori z msgr.
Escrivájem, 104

[5] Prav tam

[6] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 17

[7] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 27

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/vzgoja-v-svobodi/


sl-si/article/vzgoja-v-svobodi/ (17. Feb.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/vzgoja-v-svobodi/

	Vzgoja v svobodi

