opusdei.org

TEMA 11. Vstajenje,
vnebohod in drugi
prihod Jezusa
Kristusa

Kristusovo vstajenje je temeljna
resnica nase vere, kot pravi sv.
Pavel (prim. 1 Kor 15,13-14). S
tem dejanjem je Bog odprl vrata
zivljenja v prihodnjem svetu in
ga ponudil ljudem.

22. Dec. 2013

1. Kristus je bil pokopan in je
sestopil v predpekel



Po trpljenju in smrti je bilo
Kristusovo telo poloZeno v nov grob,
nedalec od kraja, kjer so ga krizali.
Njegova dusSa pa je sestopila v
predpekel. Kristusov pokop
dokazuje, da je resni¢no umrl. Bog je
dolocil, naj Kristus gre skozi stanje
smrti, to pomeni loCitev duSe od
telesa (prim. Katekizem, 624). V Casu,
ko je bil Jezus v grobu, sta tako
njegova dusa kot njegovo telo, ki sta
bila med seboj loCena zaradi smrti,
ostala zedinjena z njegovo boZjo
osebo (prim. Katekizem, 626).

Ker je Jezusovo mrtvo telo Se naprej
bilo del boZje osebe, ni bilo
podvrzeno trohnenju v grobu (prim.
Katekizem, 627; Apd 13,37).
Kristusova dusa je sestopila v
predpekel. »“Predpekel” — za razliko
od “pekla" pogubljenja — je sestavljal
stanje vseh tistih, pravi¢nih in
hudobnih, ki so umrli pred
Kristusom« (Kompendij, 125).
Pravicni so se nahajali v stanju srece



(pravimo, da so pocivali v
“Abrahamovem narocju"), Cetudi Se
niso dosegli gledanja Boga. Ko
recemo, da je Jezus sestopil v
predpekel, mislimo na njegovo
navzocnost v “Abrahamovem
narocju", s katero je odprl nebeska
vrata pravicnim, ki so Ziveli pred
njim. »V svoji dusi, zedinjeni z
njegovo bozjo osebo, je Jezus dosegel
v predpeklu pravicne, ki so
pricakovali svojega OdreSenika, da bi
koncno prisli do gledanja

Boga« (Kompendij, 125).

Kristus je s sestopom v predpekel
dokazal svojo oblast nad hudi¢em in
smrtjo ter osvobodil svete duse, ki so
bile tam zadrZane, da bi jih popeljal v
vecno slavo. Na ta nacin je odreSenje
— ki je moralo doseci ljudi vseh
Casov — prislo do tistih, ki so Ziveli
pred Kristusom (prim. Katekizem,
634).



2. Splosni pomen Kristusovega
povelic¢anja

Kristusovo poveliCanje sestoji v
njegovem vstajenju in v njegovem
povzdignjenju v nebesa, kjer sedi na
Ocetovi desnici. SploSni pomen
Kristusovega poveliCanja je v zvezi z
njegovo smrtjo na krizu. Tako kot je s
Kristusovim trpljenjem in smrtjo Bog
iznicil greh in svet spravil s seboj,
tako je na podoben nacin s
Kristusovim vstajenjem Bog odprl
vrata Zivljenja prihodnjega sveta ter
ga ponudil ljudem.

Dobrine odreSenja ne izhajajo samo
iz kriza, ampak tudi iz Kristusovega
vstajenja. Ti sadovi se naklanjajo
ljudem po posredovanju Cerkve in po
zakramentih. In sicer, po krstu
prejmemo odpuscanje grehov
(izvirnega greha in osebnih grehov)
in smo po milosti odeti z novim
Zivljenjem Vstalega.

3. Vstajenje Jezusa Kristusa



“Tretji dan" (po njegovi smrti) je
Jezus vstal v novo Zivljenje. Njegova
dusa in telo, ki sta bila popolnoma
spremenjena od slave njegove boZje
osebe, sta se ponovno zedinila. DuSa
je znova prevzela telo in slava duse
je bila v celoti posredovana telesu.
Zaradi tega »Kristusovo vstajenje ni
bilo vrnitev v zemeljsko Zivljenje.
Njegovo vstalo telo je telo, ki je bilo
kriZzano in nosi znamenja njegovega
trpljenja, a je odslej deleZzno bozjega
Zivljenja z lastnostmi poveliCanega
telesa« (Kompendij, 129).

Gospodovo vstajenje je temelj naSe
vere, saj neizpodbitno izpricuje, da je
Bog posredoval v Cloveski zgodovini,
da bi odresil ¢loveka. Jamci tudi za
resnicnost tega, kar Cerkev oznanja o
Bogu, o Kristusovi bozanskosti in o
odreSenju ljudi. Nasprotno pa, kot
pravi sv. Pavel, »Ce Kristus ni bil
obujen, je prazna vasa vera« (1 Kor,
15,17).



Apostoli se niso mogli zmotiti ali si
izmisliti vstajenja. Prvic, ¢e Kristusov
grob ne bi bil prazen, ne bi mogli
govoriti o Jezusovem vstajenju; razen
tega, Ce se jim Gospod ne bi prikazal
vecCkrat in vprico Stevilénih skupin
ljudi, moskih in Zensk, potem mnogi
Kristusovi ucenci vstajenja ne bi
mogli sprejeti, kot se je na zaCetku
zgodilo v primeru apostola Tomaza.
Se tezje pa bi oni sami dali svoje
lastno Zivljenje za nekaj laznega. Kot
pravi sv. Pavel: »Ce pa Kristus ni bil
obujen, (...) smo laZnive boZje price,
ker smo proti Bogu pricali, CeS da je
obudil Kristusa, ki ga ni obudil« (1
Kor 15,14-15). In ko so judovske
oblasti hotele utiSati oznanjanje
evangelija, je sv. Peter odgovoril:
»Bogu se je treba pokoravati bolj kot
ljudem! Bog naSih ocCetov je obudil
Jezusa, ki ste ga vi pribili na kriZ in
usmrtili. In mi smo price teh
dogodkov« (Apd 5,29-30.32).



Poleg tega, da je zgodovinsko dejstvo,
potrjeno in izpri¢ano z znamenji in
pric¢evanji, je Kristusovo vstajenje
presezni dogodek, saj »kot skrivnost
vere presega in prerasca

zgodovino« (Kompendij, 128), kolikor
predstavlja vstop Kristusove
ClovesSkosti v boZjo slavo. Zaradi tega
vstali Kristus, Ceprav Se vedno ima
resni¢no fiziéno-telesno identiteto, ni
podvrzen zemeljskim fizikalnim
zakonom in se jim podreja le, kolikor
to Zeli: »Vstali Jezus je popolnoma
svoboden, da se prikaZe svojim
ucencem kakor in kjer hoce in pod
razlicnimi podobami« (Kompendij,
129).

Kristusovo vstajenje je skrivnost
odreSenja. Je dokaz bozje dobrote in
ljubezni, ki poplaca ponizanje Sina in
ki svojo vsemogocnost uporablja
zato, da Cloveka napolni z Zivljenjem.
Vstali Jezus v svoji ¢loveskosti
poseduje polnost boZjega Zivljenja, ki
ga posreduje lJjudem. »Vstali,



zmagovalec nad grehom in smrtjo,
[je] poCelo naSega opravicenja in
nasega vstajenja: Ze sedaj nam daje
milost posinovljenja, ki je stvarna
deleznost pri njegovem Zivljenju
edinorojenega Sina; nato bo ob
koncu ¢asov obudil nase

telo« (Kompendij, 131). Kristus je
prvorojeni med mrtvimi in vsi bomo
vstali po Njem in v Njem.

Iz vstajenja naSega Gospoda lahko za
nas pridobimo:

a) Zivo vero: »VZgi svojo vero. —
Kristus ni nekaj, kar je minilo. Ni
spomin, ki se izgubi v zgodovini. Zivi!
“Tesus Christus heri et hodie: ipse et
in saecula!" pravi sveti Pavel — Jezus
Kristus je isti v€eraj in danes in na
vekel«[1]

b) Upanje: »Nikoli ne obupaj. Lazar je
bil mrtev in je Ze razpadal: “Iam
foetet, quatriduanus est enim" —
zaudarja, kajti Ze Cetrti dan leZi, rece
Marta Jezusu. Ce zaslii§ bozji navdih



in se mu odzoveS — “Lazare, veni
foras!" — Lazar, pridi ven! —, se bo$
povrnil v Zivljenje.«[2]

c) Zeljo, da bi nas milost in ljubezen
preoblikovali ter nas vodili do tega,
da bomo Ziveli nadnaravno Zivljenje,
ki je Kristusovo Zivljenje: da bi si
prizadevali biti zares sveti (prim. Kol
3,1 sl.) Zeljo po tem, da bi se o¢istili
naSih grehov pri zakramentu pokore,
ki nam daje, da vstanemo v
nadnaravno Zivljenje — Ce smo ga
pred tem izgubili s smrtnim grehom
— in da za¢nemo znova: nunc coepi
(Ps 76,11)

4. Kristusovo slavno povelicanje:
“Sel je v nebesa in sedi na desnici
Boga Oceta vsemogoCnega"

Kristusovo slavno poveliCanje obsega
njegov vnebohod, ki se je zgodil
Stirideset dni po vstajenju (prim. Apd
1,9-10), in njegovo ustoliCenje v
nebesih, da bi tudi kot ¢lovek bil



delezen OcCetove moci, ter da bi bil
Gospod in Kralj stvarstva.

Ko v tem Clenu vere izpovedujemo,
da Kristus »sedi na desnici Ocetovik,
se ta izraz nanasa na »slavo in Cast
bozanstva, kamor je tisti, ki je kot
Bozji Sin bival pred vsemi Casi kot
Bog in istega bistva z OCetom, sedel
telesno, potem ko se je uclovecil in je
njegovo telo postalo povelicano.«[3]

Z vnebohodom se zakljuci Kristusovo
poslanstvo, njegov prihod med nas v
CloveSkem telesu, da bi izvrsil
odreSenje. Bilo je potrebno, da po
vstajenju Kristus ostane navzoC¢ med
nami, da bi razodel svoje novo
zivljenje in dokoncal izobrazevanje
ucencev. Toda ta navzocnost se
konca na dan vnebohoda. Kljub temu
pa, Ceprav se Jezus vrne v nebo k
OcCetu, ostane med nami na razlicne
nacine, predvsem pa zakramentalno,
v sveti evharistiji.



Vnebohod je znamenje novega
Jezusovega poloZaja. Vzpne se na
Ocetov prestol, da bi ga bil deleZen
ne samo kot ve¢ni BoZji Sin, ampak
tudi kot pravi ¢lovek, zmagovalec
nad grehom in smrtjo. Slava, ki jo je
fiziCno prejel ob vstajenju, je zdaj
dopolnjena z javnim ustoli¢enjem v
nebesih, kjer je Vladar stvarstva
skupaj z OCetom. Jezus prejme
poklon in hvalo nebesnih
prebivalcev.

Ker je Kristus priSel na svet, da bi nas
odresil greha in nas privedel do
popolnega obcCestva z Bogom, je
vnebohod zacetek vstopanja
Clovestva v nebesa. Jezus je
nadnaravna Glava ljudi, tako kot je
bil to Adam na ravni narave. Glede
na to, da je Glava v nebesih, imamo
tudi mi, njeni udje, stvarno moznost,
da to doseZemo. Se ve¢, On je Sel tja,
da bi nam pripravil prostor v Ocetovi
hisi (prim. Jn 14,3). Na Ocetovi
desnici Jezus Se naprej vrsi svojo



nalogo vesoljnega Srednika
odreSenja. »Kristus je Gospod, ki
odslej kraljuje s svojo ¢lovesko
naravo v vecni slavi BoZjega Sina in
nenehno posreduje za nas pri Ocetu.
Posilja nam svojega Duha in nam
daje upanje, da bomo nekoc prisli k
njemu, saj nam je pripravil

prostor« (Kompendij, 132).

Dejansko je deset dni po svojem
vnebohodu Jezus ucencem poslal
Svetega Duha, kot jim je obljubil. Od
takrat Jezus lJjudem nenehno posilja
Svetega Duha, da bi jim posredoval
svojo poZivljajoco moc in jih po svoji
Cerkvi zedinil v eno samo bozje
ljudstvo.

Po Gospodovem vnebohodu in
prihodu Svetega Duha na binkosti je
bila presveta Devica Marija vzeta v
nebo z duso in telesom, kajti
primerno je bilo, da Bozja Mati, ki je
nosila Boga v svojem telesu, ni



podvrZena razpadanju v grobu, po
podobnosti z njenim Sinom.[4]

Cerkev vnebovzetje Device Marije
praznuje 15. avgusta. »Vnebovzetje
svete Device je posebna deleZnost pri
vstajenju njenega Sina in anticipacija
(predujem) vstajenja drugih
kristjanov« (Katekizem, 966).

Kristusovo slavno poveliCanje:

a) Nas vodi k Zivljenju s pogledom,
uprtim v nebesko slavo: quae sursum
sunt, quaerite (Kol 3,1), in nas
spominja, da nimamo tu stalnega
mesta (Heb 13,14), ter nam daje Zeljo
po posvecevanju Cloveske stvarnosti;

b) Nas spodbuja, da Zivimo iz vere,
saj vemo, da nas spremlja Jezus
Kristus, ki nas pozna in ljubi iz
nebes, in ki nam brez prestanka daje
milost svojega Duha. Z boZjo mocjo
moremo uresnicevati apostolsko
delo, ki nam ga je zaupal: privesti k
Njemu vse duSe (prim. Mt 28,19) in



Ga postaviti na vrh vseh Cloveskih
dejavnosti (prim. Jn 12,32), da bi
njegovo kraljestvo postalo resni¢nost
(prim. 1 Kor 15,25). Poleg tega nas On
vselej spremlja z navzoc¢nostjo v
tabernaklju.

5. Gospodov drugi prihod: “Od
ondod bo prisel sodit Zive in
mrtve"

Kristus Gospod je Kralj vesoljstva,
vendar mu Se niso podvrzene vse
stvari tega sveta (prim. Heb2,7; 1
Kor15,28). Ljudem naklanja Cas, da bi
preizkusil njihovo ljubezen in
njihovo zvestobo. Ob koncu Casov pa
bo nastopilo njegovo dokon¢no
zmagoslavje, ko bo Gospod prisel “z
mocjo in veliko slavo" (prim. Lk
21,27).

Kristus ni razodel ¢asa njegovega
drugega prihoda (prim. Apd 1,7),
vendar nas spodbuja, naj bomo
vedno Cujeci in nas opozarja, da bo
pred tem drugim prihodom oz.



paruzijo, prislo do poslednjega
napada hudica z velikimi nadlogami
in drugimi znamenji (prim. Mt
24,20-30; Katekizem, 674-675).

Gospod bo tedaj prisel kot vrhovni
usmiljeni Sodnik, da bi sodil Zive in
mrtve: to je vesoljna sodba, v kateri
bodo skrivnosti vseh src razodete,
kakor tudi obnasanje vsakega
Cloveka do Boga in do bliZznjega. Ta
sodba bo potrdila razsodbo, ki jo
vsakdo prejme po svoji smrti. Vsak
Clovek bo prejel polnost Zivljenja ali
pa bo vekomaj obsojen, glede na
svoja dela. Tako se bo dovrsilo bozje
kraljestvo, kajti »Bog bo vse v
vsem« (1 Kor 15,28).

Na poslednji sodbi bodo sveti javno
prejeli zasluzeno nagrado za dobro,
ki so ga storili. Na ta nac¢in bo
zadoSceno pravicnosti, saj so v tem
Zivljenju mnogokrat hvaljeni tisti, ki
delajo slabo, in zanicevani ali
pozabljeni tisti, ki delajo dobro.



Poslednja sodba nas spodbuja k
spreobrnjenju: »Sporocilo o poslednji
sodbi klice k spreobrnjenju, dokler
Bog ljudem Se daje “Cas milosti in
dan resitve" (2 Kor 6,2). Navdihuje
nas s svetim strahom pred Bogom.
Zavezuje nas, da se zavzemamo za
pravico boZjega kraljestva. Oznanja
“blazeno upanje" (Tit 2,13) z ozirom
na vrnitev Gospoda, ki “bo prisel, da
se povelica v svojih svetih" in se
izkaZe Cudovitega “v vseh, ki so
verovali" (2 Tes 1,10)« (Katekizem,
1041).

Antonio Ducay
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve, 638-679;
1038-1041.

Priporoceno branje

Janez Pavel I1., Vstajenje Jezusa
Kristusa, kateheze: 25. 1. 1989, 1. 2.



1989, 22. 2. 1989, 1. 3. 1989, 8. 3.
1989, 15. 3. 1989.

Janez Pavel I1., Vnebohod Jezusa
Kristusa, kateheze: 5. 4. 1989, 12. 4.
1989, 19. 4. 1989.

Sveti JoZefmarija, pridiga Gospodov
vnebohod, v Jezus prihaja mimo,
117-126.

[1] Sv. JoZefmarija, Pot, 584.
[2] Prav tam, 719.

[3] Sv. Janez Damascan, De fide
ortodoxa, 4, 2: PG 94, 1104; prim.
Katekizem, 663.

[4] Prim. Pij XII., Konst.
Munificentissimus Deus, 15. 8. 1950:
DS 3903.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-
drugi-prihod-jezusa/ (28. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-drugi-prihod-jezusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-drugi-prihod-jezusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-drugi-prihod-jezusa/

	TEMA 11. Vstajenje, vnebohod in drugi prihod Jezusa Kristusa

