
opusdei.org

TEMA 11. Vstajenje,
vnebohod in drugi
prihod Jezusa
Kristusa

Kristusovo vstajenje je temeljna
resnica naše vere, kot pravi sv.
Pavel (prim. 1 Kor 15,13-14). S
tem dejanjem je Bog odprl vrata
življenja v prihodnjem svetu in
ga ponudil ljudem.

22. Dec. 2013

1. Kristus je bil pokopan in je
sestopil v predpekel



Po trpljenju in smrti je bilo
Kristusovo telo položeno v nov grob,
nedaleč od kraja, kjer so ga križali.
Njegova duša pa je sestopila v
predpekel. Kristusov pokop
dokazuje, da je resnično umrl. Bog je
določil, naj Kristus gre skozi stanje
smrti, to pomeni ločitev duše od
telesa (prim. Katekizem, 624). V času,
ko je bil Jezus v grobu, sta tako
njegova duša kot njegovo telo, ki sta
bila med seboj ločena zaradi smrti,
ostala zedinjena z njegovo božjo
osebo (prim. Katekizem, 626).

Ker je Jezusovo mrtvo telo še naprej
bilo del božje osebe, ni bilo
podvrženo trohnenju v grobu (prim. 
Katekizem, 627; Apd 13,37).
Kristusova duša je sestopila v
predpekel. »“Predpekel" — za razliko
od “pekla" pogubljenja — je sestavljal
stanje vseh tistih, pravičnih in
hudobnih, ki so umrli pred
Kristusom« (Kompendij, 125).
Pravični so se nahajali v stanju sreče



(pravimo, da so počivali v
“Abrahamovem naročju"), četudi še
niso dosegli gledanja Boga. Ko
rečemo, da je Jezus sestopil v
predpekel, mislimo na njegovo
navzočnost v “Abrahamovem
naročju", s katero je odprl nebeška
vrata pravičnim, ki so živeli pred
njim. »V svoji duši, zedinjeni z
njegovo božjo osebo, je Jezus dosegel
v predpeklu pravične, ki so
pričakovali svojega Odrešenika, da bi
končno prišli do gledanja
Boga« (Kompendij, 125).

Kristus je s sestopom v predpekel
dokazal svojo oblast nad hudičem in
smrtjo ter osvobodil svete duše, ki so
bile tam zadržane, da bi jih popeljal v
večno slavo. Na ta način je odrešenje
— ki je moralo doseči ljudi vseh
časov — prišlo do tistih, ki so živeli
pred Kristusom (prim. Katekizem,
634).



2. Splošni pomen Kristusovega
poveličanja

Kristusovo poveličanje sestoji v
njegovem vstajenju in v njegovem
povzdignjenju v nebesa, kjer sedi na
Očetovi desnici. Splošni pomen
Kristusovega poveličanja je v zvezi z
njegovo smrtjo na križu. Tako kot je s
Kristusovim trpljenjem in smrtjo Bog
izničil greh in svet spravil s seboj,
tako je na podoben način s
Kristusovim vstajenjem Bog odprl
vrata življenja prihodnjega sveta ter
ga ponudil ljudem.

Dobrine odrešenja ne izhajajo samo
iz križa, ampak tudi iz Kristusovega
vstajenja. Ti sadovi se naklanjajo
ljudem po posredovanju Cerkve in po
zakramentih. In sicer, po krstu
prejmemo odpuščanje grehov
(izvirnega greha in osebnih grehov)
in smo po milosti odeti z novim
življenjem Vstalega.

3. Vstajenje Jezusa Kristusa



“Tretji dan" (po njegovi smrti) je
Jezus vstal v novo življenje. Njegova
duša in telo, ki sta bila popolnoma
spremenjena od slave njegove božje
osebe, sta se ponovno zedinila. Duša
je znova prevzela telo in slava duše
je bila v celoti posredovana telesu.
Zaradi tega »Kristusovo vstajenje ni
bilo vrnitev v zemeljsko življenje.
Njegovo vstalo telo je telo, ki je bilo
križano in nosi znamenja njegovega
trpljenja, a je odslej deležno božjega
življenja z lastnostmi poveličanega
telesa« (Kompendij, 129).

Gospodovo vstajenje je temelj naše
vere, saj neizpodbitno izpričuje, da je
Bog posredoval v človeški zgodovini,
da bi odrešil človeka. Jamči tudi za
resničnost tega, kar Cerkev oznanja o
Bogu, o Kristusovi božanskosti in o
odrešenju ljudi. Nasprotno pa, kot
pravi sv. Pavel, »če Kristus ni bil
obujen, je prazna vaša vera« (1 Kor,
15,17).



Apostoli se niso mogli zmotiti ali si
izmisliti vstajenja. Prvič, če Kristusov
grob ne bi bil prazen, ne bi mogli
govoriti o Jezusovem vstajenju; razen
tega, če se jim Gospod ne bi prikazal
večkrat in vpričo številčnih skupin
ljudi, moških in žensk, potem mnogi
Kristusovi učenci vstajenja ne bi
mogli sprejeti, kot se je na začetku
zgodilo v primeru apostola Tomaža.
Še težje pa bi oni sami dali svoje
lastno življenje za nekaj lažnega. Kot
pravi sv. Pavel: »Če pa Kristus ni bil
obujen, (…) smo lažnive božje priče,
ker smo proti Bogu pričali, češ da je
obudil Kristusa, ki ga ni obudil« (1
Kor 15,14-15). In ko so judovske
oblasti hotele utišati oznanjanje
evangelija, je sv. Peter odgovoril:
»Bogu se je treba pokoravati bolj kot
ljudem! Bog naših očetov je obudil
Jezusa, ki ste ga vi pribili na križ in
usmrtili. In mi smo priče teh
dogodkov« (Apd 5,29-30.32).



Poleg tega, da je zgodovinsko dejstvo,
potrjeno in izpričano z znamenji in
pričevanji, je Kristusovo vstajenje
presežni dogodek, saj »kot skrivnost
vere presega in prerašča
zgodovino« (Kompendij, 128), kolikor
predstavlja vstop Kristusove
človeškosti v božjo slavo. Zaradi tega
vstali Kristus, čeprav še vedno ima
resnično fizično-telesno identiteto, ni
podvržen zemeljskim fizikalnim
zakonom in se jim podreja le, kolikor
to želi: »Vstali Jezus je popolnoma
svoboden, da se prikaže svojim
učencem kakor in kjer hoče in pod
različnimi podobami« (Kompendij,
129).

Kristusovo vstajenje je skrivnost
odrešenja. Je dokaz božje dobrote in
ljubezni, ki poplača ponižanje Sina in
ki svojo vsemogočnost uporablja
zato, da človeka napolni z življenjem.
Vstali Jezus v svoji človeškosti
poseduje polnost božjega življenja, ki
ga posreduje ljudem. »Vstali,



zmagovalec nad grehom in smrtjo,
[je] počelo našega opravičenja in
našega vstajenja: že sedaj nam daje
milost posinovljenja, ki je stvarna
deležnost pri njegovem življenju
edinorojenega Sina; nato bo ob
koncu časov obudil naše
telo« (Kompendij, 131). Kristus je
prvorojeni med mrtvimi in vsi bomo
vstali po Njem in v Njem.

Iz vstajenja našega Gospoda lahko za
nas pridobimo:

a) Živo vero: »Vžgi svojo vero. —
Kristus ni nekaj, kar je minilo. Ni
spomin, ki se izgubi v zgodovini. Živi!
“Iesus Christus heri et hodie: ipse et
in saecula!" pravi sveti Pavel — Jezus
Kristus je isti včeraj in danes in na
veke!«[1]

b) Upanje: »Nikoli ne obupaj. Lazar je
bil mrtev in je že razpadal: “Iam
foetet, quatriduanus est enim" —
zaudarja, kajti že četrti dan leži, reče
Marta Jezusu. Če zaslišiš božji navdih



in se mu odzoveš — “Lazare, veni
foras!" — Lazar, pridi ven! —, se boš
povrnil v življenje.«[2]

c) Željo, da bi nas milost in ljubezen
preoblikovali ter nas vodili do tega,
da bomo živeli nadnaravno življenje,
ki je Kristusovo življenje: da bi si
prizadevali biti zares sveti (prim. Kol
3,1 sl.) Željo po tem, da bi se očistili
naših grehov pri zakramentu pokore,
ki nam daje, da vstanemo v
nadnaravno življenje — če smo ga
pred tem izgubili s smrtnim grehom
— in da začnemo znova: nunc coepi
(Ps 76,11)

4. Kristusovo slavno poveličanje:
“Šel je v nebesa in sedi na desnici
Boga Očeta vsemogočnega"

Kristusovo slavno poveličanje obsega
njegov vnebohod, ki se je zgodil
štirideset dni po vstajenju (prim. Apd
1,9-10), in njegovo ustoličenje v
nebesih, da bi tudi kot človek bil



deležen Očetove moči, ter da bi bil
Gospod in Kralj stvarstva.

Ko v tem členu vere izpovedujemo,
da Kristus »sedi na desnici Očetovi«,
se ta izraz nanaša na »slavo in čast
božanstva, kamor je tisti, ki je kot
Božji Sin bival pred vsemi časi kot
Bog in istega bistva z Očetom, sedel
telesno, potem ko se je učlovečil in je
njegovo telo postalo poveličano.«[3]

Z vnebohodom se zaključi Kristusovo
poslanstvo, njegov prihod med nas v
človeškem telesu, da bi izvršil
odrešenje. Bilo je potrebno, da po
vstajenju Kristus ostane navzoč med
nami, da bi razodel svoje novo
življenje in dokončal izobraževanje
učencev. Toda ta navzočnost se
konča na dan vnebohoda. Kljub temu
pa, čeprav se Jezus vrne v nebo k
Očetu, ostane med nami na različne
načine, predvsem pa zakramentalno,
v sveti evharistiji.



Vnebohod je znamenje novega
Jezusovega položaja. Vzpne se na
Očetov prestol, da bi ga bil deležen
ne samo kot večni Božji Sin, ampak
tudi kot pravi človek, zmagovalec
nad grehom in smrtjo. Slava, ki jo je
fizično prejel ob vstajenju, je zdaj
dopolnjena z javnim ustoličenjem v
nebesih, kjer je Vladar stvarstva
skupaj z Očetom. Jezus prejme
poklon in hvalo nebesnih
prebivalcev.

Ker je Kristus prišel na svet, da bi nas
odrešil greha in nas privedel do
popolnega občestva z Bogom, je
vnebohod začetek vstopanja
človeštva v nebesa. Jezus je
nadnaravna Glava ljudi, tako kot je
bil to Adam na ravni narave. Glede
na to, da je Glava v nebesih, imamo
tudi mi, njeni udje, stvarno možnost,
da to dosežemo. Še več, On je šel tja,
da bi nam pripravil prostor v Očetovi
hiši (prim. Jn 14,3). Na Očetovi
desnici Jezus še naprej vrši svojo



nalogo vesoljnega Srednika
odrešenja. »Kristus je Gospod, ki
odslej kraljuje s svojo človeško
naravo v večni slavi Božjega Sina in
nenehno posreduje za nas pri Očetu.
Pošilja nam svojega Duha in nam
daje upanje, da bomo nekoč prišli k
njemu, saj nam je pripravil
prostor« (Kompendij, 132).

Dejansko je deset dni po svojem
vnebohodu Jezus učencem poslal
Svetega Duha, kot jim je obljubil. Od
takrat Jezus ljudem nenehno pošilja
Svetega Duha, da bi jim posredoval
svojo poživljajočo moč in jih po svoji
Cerkvi zedinil v eno samo božje
ljudstvo.

Po Gospodovem vnebohodu in
prihodu Svetega Duha na binkošti je
bila presveta Devica Marija vzeta v
nebo z dušo in telesom, kajti
primerno je bilo, da Božja Mati, ki je
nosila Boga v svojem telesu, ni



podvržena razpadanju v grobu, po
podobnosti z njenim Sinom.[4]

Cerkev vnebovzetje Device Marije
praznuje 15. avgusta. »Vnebovzetje
svete Device je posebna deležnost pri
vstajenju njenega Sina in anticipacija
(predujem) vstajenja drugih
kristjanov« (Katekizem, 966).

Kristusovo slavno poveličanje:

a) Nas vodi k življenju s pogledom,
uprtim v nebeško slavo: quae sursum
sunt, quaerite (Kol 3,1), in nas
spominja, da nimamo tu stalnega
mesta (Heb 13,14), ter nam daje željo
po posvečevanju človeške stvarnosti;

b) Nas spodbuja, da živimo iz vere,
saj vemo, da nas spremlja Jezus
Kristus, ki nas pozna in ljubi iz
nebes, in ki nam brez prestanka daje
milost svojega Duha. Z božjo močjo
moremo uresničevati apostolsko
delo, ki nam ga je zaupal: privesti k
Njemu vse duše (prim. Mt 28,19) in



Ga postaviti na vrh vseh človeških
dejavnosti (prim. Jn 12,32), da bi
njegovo kraljestvo postalo resničnost
(prim. 1 Kor 15,25). Poleg tega nas On
vselej spremlja z navzočnostjo v
tabernaklju.

5. Gospodov drugi prihod: “Od
ondod bo prišel sodit žive in
mrtve"

Kristus Gospod je Kralj vesoljstva,
vendar mu še niso podvržene vse
stvari tega sveta (prim. Heb2,7; 1
Kor15,28). Ljudem naklanja čas, da bi
preizkusil njihovo ljubezen in
njihovo zvestobo. Ob koncu časov pa
bo nastopilo njegovo dokončno
zmagoslavje, ko bo Gospod prišel “z
močjo in veliko slavo" (prim. Lk
21,27).

Kristus ni razodel časa njegovega
drugega prihoda (prim. Apd 1,7),
vendar nas spodbuja, naj bomo
vedno čuječi in nas opozarja, da bo
pred tem drugim prihodom oz. 



paruzijo, prišlo do poslednjega
napada hudiča z velikimi nadlogami
in drugimi znamenji (prim. Mt
24,20-30; Katekizem, 674-675).

Gospod bo tedaj prišel kot vrhovni
usmiljeni Sodnik, da bi sodil žive in
mrtve: to je vesoljna sodba, v kateri
bodo skrivnosti vseh src razodete,
kakor tudi obnašanje vsakega
človeka do Boga in do bližnjega. Ta
sodba bo potrdila razsodbo, ki jo
vsakdo prejme po svoji smrti. Vsak
človek bo prejel polnost življenja ali
pa bo vekomaj obsojen, glede na
svoja dela. Tako se bo dovršilo božje
kraljestvo, kajti »Bog bo vse v
vsem« (1 Kor 15,28).

Na poslednji sodbi bodo sveti javno
prejeli zasluženo nagrado za dobro,
ki so ga storili. Na ta način bo
zadoščeno pravičnosti, saj so v tem
življenju mnogokrat hvaljeni tisti, ki
delajo slabo, in zaničevani ali
pozabljeni tisti, ki delajo dobro.



Poslednja sodba nas spodbuja k
spreobrnjenju: »Sporočilo o poslednji
sodbi kliče k spreobrnjenju, dokler
Bog ljudem še daje “čas milosti in
dan rešitve" (2 Kor 6,2). Navdihuje
nas s svetim strahom pred Bogom.
Zavezuje nas, da se zavzemamo za
pravico božjega kraljestva. Oznanja
“blaženo upanje" (Tit 2,13) z ozirom
na vrnitev Gospoda, ki “bo prišel, da
se poveliča v svojih svetih" in se
izkaže čudovitega “v vseh, ki so
verovali" (2 Tes 1,10)« (Katekizem,
1041).

Antonio Ducay

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve, 638-679;
1038-1041.

Priporočeno branje

Janez Pavel II., Vstajenje Jezusa
Kristusa, kateheze: 25. 1. 1989, 1. 2.



1989, 22. 2. 1989, 1. 3. 1989, 8. 3.
1989, 15. 3. 1989.

Janez Pavel II., Vnebohod Jezusa
Kristusa, kateheze: 5. 4. 1989, 12. 4.
1989, 19. 4. 1989.

Sveti Jožefmarija, pridiga Gospodov
vnebohod, v Jezus prihaja mimo,
117-126.

[1] Sv. Jožefmarija, Pot, 584.

[2] Prav tam, 719.

[3] Sv. Janez Damaščan, De fide
ortodoxa, 4, 2: PG 94, 1104; prim. 
Katekizem, 663.

[4] Prim. Pij XII., Konst. 
Munificentissimus Deus, 15. 8. 1950:
DS 3903.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-
drugi-prihod-jezusa/ (28. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-drugi-prihod-jezusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-drugi-prihod-jezusa/
https://opusdei.org/sl-si/article/vstajenje-vnebohod-in-drugi-prihod-jezusa/

	TEMA 11. Vstajenje, vnebohod in drugi prihod Jezusa Kristusa

