opusdei.org

Vrata poniznosti

“Pridite k meni, ki sem krotak
in iz srca ponizZen.” Bog je
postal majhen, da bi mi lahko
bili veliki — z resni¢no velicino:
S poniznostjo srca.

7. Mar. 2020

Na procelju bazilike Jezusovega
rojstva v Betlehemu je Se danes
mogoce opaziti sledove njenega
nekdanjega vhoda, ki je bil s¢asoma
zmanjsan in so ostala le kak meter in
pol visoka vratca. Na ta nacin je bil
onemogocen vstop na konju in sveti
kraj je bil zavarovan. Majhnost teh



vrat nagovarja tudi sodobnega
obiskovalca: brez besed mu sporoca,
da »moramo sestopiti, iti v
duhovnem smislu pes, Ce lahko tako
recemo, da bi mogli vstopiti skozi
vrata vere in srecati Boga, ki je
drugacen od naSih predsodkov in
naSega mnenja: Bog, ki se skrije v

poniznost pravkar rojenega otrokac.
[1]

BoZji sinovi in héere smo

V svoji drugi okroZnici nas papez
FranciSek spominja na enega izmed
globokih razlogov za poniznost. Gre
za preprosto in veliko resnico, ki jo
morda vse prevec zlahka pozabljamo
v vrvezu vsakdanjega Zivljenja:
»Nismo Bog.«* Stvarjenje je v resnici
izhodiS¢na tocka nasSega bitja: svoj
obstoj smo prejeli od Boga. Ko
sprejmemo to temeljno resnico, se
prepustimo preoblikovati boZji
milosti; tedaj spoznamo stvarnost, jo
dovrsujemo in jo izro¢amo Bogu.



Ljubezen do sveta, o kateri nam
govori sv. JoZefmarija, v nas
spodbuja Zeljo, da bi izboljsali tisto,
kar ljubimo, tam, kjer smo, in
skladno s svojimi zmoZnostmi.
Zari3Ce te ogromne naloge pa lezi v
poniznosti, »ki nam pomaga hkrati
spoznati naso bedo in naso
veli¢ino«”® — bedo, ki jo pogosto
doZivljamo, in veliino tega, da smo
po krstu bozje hcere in sinovi v
Kristusu.

Poniznost je »krepost svetih in Boga
polnih Jjudi [...]: kolikor bolj rastejo v
pomembnosti, toliko bolj se v njih
krepi zavedanje njihove ni¢nosti in
nezmoznosti storiti karkoli brez
boZje milosti (prim. Jn 15,8).«*!
Taksni so majhni otroci in takSni smo
pred Bogom mi. Zato se je dobro
vracati k bistvenemu: Bog me ljubi.
Kadar se nekdo zaveda, da ga Bog
ljubi - z Ljubeznijo, ki jo odkriva v
ljubezni, katero mu izkazujejo drugi
—, takrat lahko ima rad vse ljudi.



PoniZnost do drugih

PoniZnost nas vodi k sprejemanju
stvarnosti, kakor nam je dana, in Se
zlasti oseb, ki so nam najbliZje zaradi
druzinskih ali verskih vezi, zaradi
Zivljenja samega. »Dokler torej Se
utegnemo, delajmo dobro vsem, Se
posebej pa domacim po veri« (Gal
6,10). Apostol nas uci, naj se ne
utrudimo udejanjati urejene
ljubezni. Le kako ne bi na tiste, ki so
tako kot mi prejeli dar krsta, gledali
kot na brate in sestre, otroke istega
Oceta dobrote in usmiljenja?
»Poniznost nas kakor za roko vodi do
najboljSega nacina, kako ravnati z
bliZznjim: razumevanje do vseh,
soZitje z vsemi, odpusSCanje vsem;
brez ustvarjanja loCitev ali zaprek;
biti — vedno! — orodje edinosti.«"’

Ponizni v sebi razvije obcutljivost za
bozje darove, tako v lastnem kot v
zivljenju drugih; razume, da je vsak
Clovek boZji dar, in tako sprejema



vse, brez primerjanja in rivalstva:
vsakdo je edinstven v bozjih oceh in
prinasa nekaj, Cesar ostali ne morejo
dati. Zaradi poniznosti se ¢lovek
veseli ob veselju drugih, zaradi
dejstva, da obstajajo in da Stejejo.
Ponizni se nauci biti zgolj eden
izmed mnogih, pomeSan med ostale.
V tem smislu igra klju¢no vlogo
druzina: otrok se navadi
vzpostavljati odnos, govoriti in
poslusati; med lastnimi brati in
sestrami ni vedno v sredis¢u
pozornosti; nauci se izrazati
hvalezZnost, saj se pocasi zaCne
zavedati, koliko kaj stane. SCasoma
ob osebnih uspehih odkrije, da je bilo
marsikaj omogoceno zaradi
velikodu$nosti njegovih domacih in
prijateljev, ljudi, ki zanj skrbijo, ki ga
hranijo in vzdrZujejo njegov dom.
PoniZnost raste s hvaleznostjo, pa
tudi z odpuscanjem: odpuscati,
prositi odpuscanja, biti odpuscanja
delezen. Kdo sem jaz, da mi recejo:
»Oprosti mi?« PoniZznost nekoga, ki



prosi za odpuscanje, Ceprav gre
morda za osebo z avtoriteto, je nekaj
prijetnega in nalezljivega. Tako je
med zakoncema, med starsi in otroki,
med nadrejenimi in sodelavci.

Ne da bi bil zaradi tega naiven, je
kristjan obicajno dobro razpolozen
do tega, kar prihaja od bliZnjega, saj
je v resnici vsak ¢lovek pomemben,
vsak Clovek Steje; vsaka oblika
razuma, pa naj bo bolj spekulativne
narave ali pa prihaja iz srca,
predstavlja luc. Zavedanje o
dostojanstvu drugih onemogoca
padec v »brezbriznost, ki ponizuje«.”
Kristjan je po svoji poklicanosti
obrnjen k drugim: odpira se jim, ne
da bi ga pretirano skrbelo, Ce se s
tem osmesi ali napravi slab vtis. So
ljudje, ki vzbujajo strah s tem, da so
bojeci, namesto da bi Sirili luc¢ in
toplino: prevec mislijo nase, na to,
kaj bodo rekli drugi ... morda zaradi
pretiranega obcutka Casti, lastne



podobe, ki lahko v sebi skriva napuh
in premalo preprostosti.

Osredotocanje pozornosti na samega
sebe, nenehno izrazanje skrajno
konkretnih in posebnih Zelja,
izpostavljanje bolj ali manj splosnih
zdravstvenih teZav; ali pa, nasprotno,
pretirano skrivanje bolezni, za
katero bi drugi lahko izvedeli in nam
bolj pomagali s svojo molitvijo in
oporo — vse to so drze, ki so najbrz
potrebne preciS¢enja. PoniZnost se
kaZe tudi v dolocCeni fleksibilnosti, v
prizadevanju, da bi spregovorili o
tem, kar vidimo ali ¢utimo. »Ne
mrtvicis se, Ce si obcutljiv, Ce si
odvisen le od svojih egoizmov, Ce
hoces zagospodovati nad drugimi, Ce
se ne znas$ odreci nepotrebnim recem
in vcasih tudi potrebnim; Ce se
uZzalostis, ko se nacrti ne iztecejo, kot
si predvidel. Nasprotno pa se
mrtvicis, Ce znas vsem postati vse, da
bi jih vse resil (1 Kor 9,22).«"”



Videti dobro in sobivati

»Piskali smo vam, pa niste plesali;
peli smo Zalostinko, pa se niste tolkli
po prsih« (Mt 11,17) — Gospod
uporabi primero pesmi ali pa morda
kaksne Jjudske igre, da bi pokazal,
kako ga nekateri izmed njegovih
sodobnikov ne zmorejo prepoznati.
Mi smo poklicani, da odkrijemo
Kristusa v dogodkih in v osebah; na
nas je, da spostujemo bozji nacin
delovanja: Bog ustvarja, osvobaja,
odreSuje, odpusca, klice ... »Ne
smemo [se] upirati polni svobodi
ljubezni, s katero Bog vstopa v
Zivljenje vsakega ¢loveka.«®

Odpreti se drugim pomeni prilagoditi
se jim; na primer tako, da sodelujemo
v skupinskem Sportu z manj
izurjenimi, ali pa s tem, da pozabimo
na kako osebno preferenco in
preZivimo ¢as oddiha z drugimi na
nacin, ki je vSe€ njim. Pri sozitju
poniZen Clovek rad vidi to, kar je



pozitivno. Napuhnjeni pa, ravno
nasprotno, tezi k pretiranemu
izpostavljanju negativnega. V
druzini, v sluzbi, v druZbi nam
poniZznost pomaga gledati na druge z
vidika njihovih kreposti. Kdor pa je,
na drugi strani, nagnjen k pogostemu
govorjenju o stvareh, ki ga
»Zivcirajo« ali draZijo, to obicajno
pocne, ker mu manjka SirSega
pogleda, prizanesljivosti, odprtosti
uma in srca. Morda bi se moral
nauciti imeti druge rad skupaj z
njihovimi pomanjkljivostmi. Tako se
spravi v tek pedagogija ljubezni, ki
polagoma ustvarja dinamiko, kateri
se ni mogoce upreti: Clovek postane
manjsi, da bi drugi lahko zrasli. Tako
je bilo v primeru predhodnika: »On
mora rasti, jaz pa se manjSati,« (Jn
3,30) je dejal Krstnik. Se manjsa je
postala Beseda: »Cerkveni ocCetje so v
svojem grSkem prevodu Stare zaveze
najdevali besedo preroka Izaija, ki jo
navaja tudi sv. Pavel, da bi pokazal,
kako so bila nova bozja pota



napovedana Ze v Stari zavezi.
Beremo namrec: ‘Gospod bo
temeljito in naglo uresnicil svojo
besedo na zemlji’ (Iz 10,23; Rim 9,28)
... Sin sam je Beseda, je Logos: veCna
Beseda se je zmanjSala — tako zelo, da
je lahko $la v jasli. Postala je otrok, bi
postala razumljiva tudi nam.«*’

Jezus Kristus je postal vsakomur
dostopen: znal se je pogovarjati s
svojimi ucenci in uporabljati prilike,
postavil se je na njihovo raven — na
primer, pri reSevanju vprasanja o
placevanju davka vzame brez
oklevanja Petra kot sebi enakega
(prim. Mt 17,27)" -, tak3en je bil
njegov odnos do Zensk, svetih ali od
Boga oddaljenih, do farizejev, do
Pilata. Pomembno je doseci to, da se
znebimo lastnega nacina ravnanja,
da bi lahko stopili naproti drugim:
tako razvijemo na primer dolo¢eno
sposobnost prilagajanja drugim in ne
dopustimo, da nas prevzamejo
manije ali obsedenost; tako v vsakem



Cloveku odkrijemo nekaj prijetnega,
tisto iskro boZje ljubezni; zadovoljni
smo s tem, da smo le eden med
mnogimi, v sozvocju s tem, kar se
dogaja v nasi druzini ali drzavi, pa
tudi v ludi liturgi¢nega Casa, ki
zaznamuje ritem zivljenja bozjih
sinov in h€era. PoniZni je pozoren,
bedi nad ljudmi, ki ga obdajajo.
Taksna drZa je temelj olikanega
vedenja, ki se kaZe v mnogih
podrobnostih, kot je to, da z
odgovarjanjem na telefonski klic ne
prekinjamo pogovora, kosila ali
vecerje, Se manj pa premisljevalne
molitve, razen ¢e bi Slo za resni¢no
urgenten primer. Ljubezen
navsezadnje zraste na humusu — na
rodovitni zemlji — poniznosti (lat.
humilitas): »Ljubezen je potrpeZljiva,
dobrotljiva je ljubezen, ni
nevoscljiva, ljubezen se ne ponasa, se
ne napihuje« (1 Kor 13,4).

PoniZnost pri delu



V svoji okroznici Laudato si’ pravi
papez, da v ozadju vsakega dela leZi
»zamisel o povezavi, ki jo mora
¢lovek vzpostaviti«"" s tem, kar ga
obdaja, in z ljudmi, ki ga obdajajo.
Delo ponuja nemalo priloZnosti za
rast v poniznosti.

Ce se kak vodja na primer obnasa
prevec oblastno, je mogoce najti
opravicilo in pomisliti, da nosi veliko
breme ali da enostavno ni dobro
spal. Kadar sodelavec naredi napako,
jo velja popraviti, ne da bi bil pri tem
ranjen posameznik. Ce nas uspehi
drugih uzalostijo, bi to pomenilo
pomanjkanje poniznosti, pa tudi
vere: »Vse je vase, vi Kristusovi,
Kristus pa BoZji« (1 Kor 3,22-23).
PoniZznemu ni nic tuje: Ce se na
primer trudi za izboljSanje svoje
strokovne usposobljenosti, bo poleg
naravnega zanimanja za svojo stroko
v tem videl tudi moznost boljSega
sluZzenja drugim. V ta namen je treba
precistiti svoj namen, se vracati k



nadnaravnemu pogledu na stvari, se
ne prepuscati vplivu povrSinskega ali
celo pokvarjenega okolja, ter ne
gledati na druge zviska. PoniZni bezi
od prefekcionizma, priznava svoje
omejitve in racuna s tem, da bodo
drugi lahko izboljsali, kar je naredil.
PoniZni se zna popraviti in prositi
odpuscanja. Kadar je na vodstvenem
poloZaju, se pri vodenju ne opira
toliko na vzpostavljeno oblast,
temvecC na priznanje njegove
avtoritete.

Bog nas je poklical v bivanje z
zastonjsko ljubeznijo. Kljub temu pa
se nam vcasih zdi, da moramo
upraviciti svoj lastni obstoj. Hlepenje
po izstopanju, po tem, da bi stvari
delali drugace, da bi vzbudili
pozornost, pretirana skrb za to, da bi
se pocutili koristne in blesteli celo pri
sluZenju - to so lahko simptomi
bolezni duSe, ki vabijo k prosnji za
pomoc in k sprejetju le-te v
poslusnosti milosti. »Z enim



pogledom, ki je slep za dobro, in z
drugim, ki je prodorno uprt v to, po
Cemer hlepi clovekov jaz, mlacna
volja v dusi kopici usedlino in
gnilobo sebic¢nosti ter napuha [...],
povrsinske ali nase osredotoCene
pogovore, [...] tisti non cogitare nisi
de se, ki se navzven kaZe kot non
loqui nisi de se [...], tako se ohladi
ljubezen in se izgubi apostolska
gorecnost.«" Veliko premisljevanja
0 samem sebi, govorjenje zgolj o sebi
... PoniZen Clovek se izogiba
napeljevanju pogovorov na lastno
zgodbo, na svoje izkusnje, na to, kar
je dosegel: izogiba se nezmernega
prizadevanja po priznanju lastnih
zaslug. Nekaj povsem drugega pa
pomeni spominjati se bozjega
usmiljenja in vkljuciti lastno Zivljenje
v nacrt boZje previdnosti. Ce nekdo
govori o tem, kar je storil, poCne v
tem primeru to zato, da bi svojo
zgodbo lahko razvil Se njegov bliZznji.
Tako lahko pricevanje o osebnem
sreCanju s Kristusom, v okvirih



primerne obzirnosti, drugemu
pomaga, da Se on odkrije, kako ga
Jezus ljubi, mu odpusca in mu daje
bozje Zivljenje. Kako to ¢loveka

veseli! »Sem ljubljen, torej sem.«™

Nekateri trenutki so Se posebej
prikladni za obnavljanje Zelje po
poniznosti. Na primer, ko nekdo
napreduje ali ko pride na polozaj, ki
je opazen v javnosti. Takrat je pravi
Cas za odlocitve, ki odsevajo
krscanski slog dela: sprejeti to
delovno mesto kot priloznost, ki nam
jo Bog daje, da bi Se bolj sluzili;
zavracanje vseh nepotrebnih
osebnih privilegijev; okrepitev nase
pozornosti do SibkejSih brez
podleganja skusSnjavi, da bi nanje
pozabili sedaj, ko se Clovek druzi z
ljudmi, ki so mu bili prej nedostopni.
Tedaj je tudi pravi trenutek za to, da
Clovek daje zgled nenavezanosti na
zasluZek in Casti, ki jih prinasa ta
polozaj ali sluzba, da ne pripisuje
velikega pomena aplavzom, ki so jih



delezni ljudje na vodilnih polozajih,
in da je namesto tega odprt za
kritike, ki grejo obiajno mimo manj
opazene in ki vsebujejo pokazatelje
resnice. To preprostost je pri delu
mogocCe pokazati na Stevilne nacine:
tako da se nasmehnemo samemu
sebi, ko se na primer zalotimo pri
tem, da neucakano raziskujemo, ali
smo se pojavili na kaksni objavljeni
fotografiji in Ce nas kdo citira v
kaksnem besedilu; da premagamo
teznjo po tem, da bi vsepovsod hoteli
dodati svoj podpis, ali po
napihovanju kaksnega problema,
Cetudi nas nihce ni prosil za nasvet
prinjegovem razreSevanju, kakor da
bi se morali vedno vsi posvetovati z
nami ...

Nauciti se odrekanja lastnemu
mnenju

V sluZzbenem, druzZinskem in celo
razvedrilnem okolju se ljudje
sreCujejo na sestankih, kjer si



izmenjujejo svoja staliSca, ki so lahko
tudi med seboj nasprotna. Ali
spadamo med tiste osebe, ki hocejo,
da se drugi uklonijo naSemu nacinu
miSljenja? Moralo bi biti tako ...
Treba bi bilo storiti to in to ...
Pretirana teznja k vztrajanju pri
lastnem staliS¢u lahko kaZe na
umsko rigidnost. Popuscanje brez
dvoma ni nekaj avtomatskega,
vendar gotovo marsikdaj dokazuje,
da ¢lovek na stvari gleda razumno.
IzkoriSCanje priloznosti, ko se
odreCemo lastnemu mnenju, je nekaj
vetnega v bozjih o¢eh." S to
znamenito mislijo je Benedikt XVI. ob
neki priloznosti razloZil Zalostni
preobrat, ki se je zgodil Tertulijanu v
zadnjih letih njegovega Zivljenja:
»Kadar Clovek vidi samo veli¢ino
lastnega misljenja, se naposled izgubi
ravno ta veli¢ina.«"

Vcasih je potrebno poslusati mlajse,
manj izkuSene ljudi, ki pa morda
imajo vec¢ dard umevanja in srca ali



ki so na polozaju, kjer imajo pomoc
bozje milosti. Gotovo nikomur ne bi
bilo vsed, Ce bi vzbujal vtis, da je
neumnez ali brez srca, toda ¢e nas
zelo skrbi, kaj si drugi mislijo o nas,
pomeni, da nam manjka ponizZnosti.
Zivljenje Jezusa Kristusa, BoZjega
Sina, je neizmeren poduk za vsakega
kristjana z odgovornostjo, ki ji svet
pripisuje doloceno teZo. Ob
zmagoslavnih vzklikih v Jeruzalemu
Kralj vseh kraljev ni pozabil, da ga
bodo krizali in da je tudi trpeci
Sluzabnik (prim. Jn 12,12-19).

Kralj sv. Ludvik je svojemu sinu
svetoval, naj, Ce bo nekoc postal kralj,
na zasedanjih kraljevega svéta ne
brani silovito svojega mnenja, ne da
bi prej poslusal druge: »Clani tvojega
svéta bi se lahko bali tega, da ti
nasprotujejo, Cesar pa si ni dobro
Zeleti.«® Zelo koristno se je nauciti,
da ne podajamo svojega mnenja
lahkomiselno, zlasti Ce pri tem
nimamo kon¢ne odgovornosti in Ce



ne poznamo ozadja zadeve, poleg
tega, da nimamo posebne stanovske
milosti in podatkov, ki jih ima tisti, ki
je postavljen na oblast. Po drugi
strani je prav tako kot umerjenost in
premisljenost pomembna tudi
pripravljenost na to, da se svojemu
mnenju odreCemo plemenito in
velikodus$no: vCasih je treba
udejanjati krepost razumnosti, da bi
mogli poslusati svetovalce in
spremeniti lastno mnenje, in v tem se
pokaze, kako poniZznost in zdrava
pamet ¢loveka naredita velikega in
bolj ucinkovitega. Razumnost pri
presojanju stopi v ospredje, kadar
delamo v skupini: ko v skupini
zdruzZimo moci, razdelamo kaksen
razmislek in skupaj z drugimi
pridemo do odlocCitve — vse to je prav
tako udejanjanje poniznosti in
razuma.

PoniZnost nekoristnega sluZabnika



Pri pastoralnih iniciativah, po
Zupnijah, v dobrodelnih zdruzenjih,
pri projektih za pomoc priseljencem
pogostokrat reSitve problemov niso
oCitne oziroma preprosto obstaja vec
nacinov za spoprijemanje z njimi.
PoniZzna drza ¢loveka vodi, da izrazi
svoje mnenje, da primerno opozori,
Ce se mu zdi kaj nejasno, in da
sprejme celo drugacno usmeritev od
tiste, ki si jo je zamislil, ter zaupa, da
bozja milost podpira tiste, ki vrsijo
svojo funkcijo s poStenim namenom
in imajo na razpolago tudi pomoc¢
strokovnjakov na konkretnih
podrocjih.

Malokdo govori o tem, da je KatoliSka
cerkev v svoji dragoceni skupni
poniznosti ustanova, ki po vsem
svetu poZivlja najvec iniciativ v
pomoc revnim in bolnikom. Ravno v
bozjem ljudstvu, kjer sobivata
Clovesko in boZje, je poniZnost Se
posebej potrebna. Kako lepo je, Ce
Clovek hrepeni, da bi bil ovojnica, ki



se zavrze, ko je pismo prebrano, ali
Sivanka, ki vdene nit ter izgine, ko je
svoje poslanstvo izpolnila! Gospod
nas vabi, naj reCemo: »Nekoristni
sluzabniki smo; naredili smo, kar
smo bili dolZni narediti« (Lk 17,10).
Tako se bo duhovnik drzal
ponizZnosti, s pomocjo katere se bo
»nauctil ne ravnati se po modi«,"” da
ne bo iskal vedno zadnjih novosti in
ne bo v vsem skusal prednjaciti; da
bo skoraj nagonsko zavracal drzo
glavnega junaka, ki zlahka s seboj
prinese miselnost nekoga, ki se ima
za lastnika dusS. Enako tudi vernik
laik, Ce je poniZen, spostuje
posvecene nositelje cerkvene sluzbe
zaradi tega, kar predstavljajo: ne
kritizira svojega Zupnika oziroma
duhovnikov na sploh, temvec jim na
diskreten nacin pomaga. Noetova
sinova sta pokrila nagoto svojega
pijanega oCeta (prim. 1 Mz 9,23). »Kot
dobri Noetovi sinovi, prekrij z
ogrinjalom usmiljenja napake, ki bi
jih videl pri svojem ocetu



duhovniku.«™® Sv. Tomaz More je to
zgodbo pripisoval celo rimskemu
papezu, za katerega bi moralo
krs¢ansko ljudstvo moliti ..., namesto
da ga je preganjalo!"”

Cas je od Boga: vera in poniZnost

»PriCevanje Svetega pisma je
enodusno: Skrb bozje previdnosti za
stvarstvo je konkretna in
neposredna; nanasa se na vse, od
najmanjsih reci do velikih dogodkov
sveta in zgodovine. Svete knjige z
mocjo zatrjujejo absolutno
suverenost Boga v potekanju
dogajanj: ‘Nas Bog je vendar v
nebesih, stori vse, karkoli hoce’ (Ps
115,3); in o Kristusu je re¢eno: ‘Ce
odpre, ne bo nihce zaprl, Ce pa zapre,
ne bo nihce odpr!’ (Raz 3,7); V
Clovekovem srcu je mnogo nacrtov, a
sklep Gospodov uspe’ (Prg 19,21).«*"
Da pa bi lazje vstopili v to obzorje,
nam je nadvse v pomoc¢ duhovno
vodstvo. Sveti Duh potrpeZzljivo



deluje in raCuna z minevanjem casa:
nasvet, ki ga dusa prejme, si mora v
njej utreti svojo pot. Bog pricakuje
poniZnost usesa, pozornega na
njegov glas; tedaj je mogoce izlusciti
osebno korist iz pridig, ki jih
poslusamo v svojih Zupnijah, ne
samo da bi se kaj naucili, ampak
predvsem da bi napredovali. Zato si
lahko pri kakSnem izobrazevalnem
govoru ali premisljevalni molitvi kaj
zabelezimo, da bi se pozneje o tem
pogovorili z nekom, ki dobro pozna
naso dusSo — tudi to pomeni
prepoznati glas Svetega Duha.

Vera in poniznost gresta z roko v
roki: na naSem romanju proti
nebeski domovini moramo pustiti
Gospodu, da nas vodi, tako da se
zatekamo k Njemu in poslusamo
njegovo besedo.” Umirjeno branje
Stare in Nove zaveze skupaj s
teoloSko-duhovnimi opombami nam
pomaga razumeti, kaj nam Bog
sporoca v vsakem trenutku, ko nas



vabi k spreobrnjenju: »Moje misli
niso vase misli in vasSe poti niso moje
poti, govori Gospod« (Iz 55,8; prim.
Rim 11,33). Poniznost vere poklekne
pred Kristusom, navzocim v
evharistiji, in kakor betlehemski
pastirji pocasti ucloveceno Besedo.
To je doZivela sv. Terezija Benedikta
od Kriza, Edith Stein: nikdar ni
pozabila neke Zenske, ki je s svojo
nakupovalno vrecko stopila v cerkev
ter pokleknila, da bi v zaupnem
pogovoru z Bogom opravila svojo
molitev.””

PoniZznost nam pomaga ziveti sedanji
trenutek brez obremenjenosti s
prihodnostjo, kajti kristjani spadamo
med tiste ljudi, ki »z ljubeznijo
pri¢akujejo njegov prihod« (2 Tim
4,8). Ce se jezimo zaradi neugodnih
okoliScin, je potrebno, da zrastemo v
veri in v poniZnosti. »Ko se bo$ zares
predal Gospodu, se bos naucil biti
zadovoljen s tem, kar pride, in ne bo$
izgubljal vedrosti, Ce se stvari —



Ceprav si jim posvetil ves svoj trud in
uporabil primerna sredstva — ne
izteCejo po tvojem okusu ... Kajti
‘iztekle’ se bodo tako, kot Bogu
ustreza, da se izte¢ejo.«*” Na ta nacin
se izognemo pretiranim
razoCaranjem ali teznji, da bi
poniZzanja ohranjali v spominu: boZji
otrok odpusca Zalitve, ne hrani
zamer, gre naprej.”* Ce pa mislim,
da me je drugi uzalil, se poskuSam ne
spominjati Zalitev, ne vracam se k
zameram: pogledam Jezusa in se
zavem, »kako velik dolg ljubezni
potem ostaja meni, saj mi je odpustil
Se ve¢!«® Ponizni pravi s sv. Pavlom:
»Pozabljam, kar je za menoj, in se
iztegujem proti temu, kar je pred
menoj, ter teCem proti cilju po
nagrado, h kateri nas od zgoraj klice
Bog v Kristusu Jezusu« (Flp 3,13-14).

Taksna drza nam pomaga sprejeti
bolezen in jo spreminjati v nekaj
plodovitega: je poslanstvo, ki nam ga
daje Bog. Del tega poslanstva pa je



tudi to, da se naucimo dopustiti, da
nam drugi lahko pomagajo ter nam
olajsajo bolecino in morebitno
tesnobo: ko pustimo, da nam
pomagajo, nas zdravijo in spremljajo,
je to dokaz izrocitve v roke Jezusa, ki
postane navzoc v nasih bratih in
sestrah. Dopolniti moramo, »kar
primanjkuje Kristusovim bridkostim,
in to v prid njegovemu telesu, ki je
Cerkev« (Kol 1,24).

Zavedanje, da smo Sibki, nas bo
vodilo k temu, da si pustimo
pomagati, da smo do drugih
prizanesljivi, da bomo razumeli
polozaj Cloveka in se izognili
farizejski osuplosti. Nasa Sibkost nam
odpira um in srce, da bi mogli druge
razumeti: vedno lahko na primer
poskusimo opraviciti posameznikov
namen ali pomislimo, da se je znasel
v res tezkem polozaju, Ceprav to
seveda ne pomeni zaobiti resnico in
reci, da je »zlo dobro in dobro zlo«
ter »grenko delati za sladko, sladko



pa za grenko« (Iz 5,20). Po drugi
strani pa se lahko zgodi, da se
podcenjujemo. Ta nizka
samopodoba, ki je marsikje pogosta,
je ravno tako nezdrava, saj ne
ustreza resnici in pristrize peruti
nekomu, ki je poklican, da poleti v
viSave. Ni razloga za malodusje:
poniznost nam pomaga sprejeti, kar
nam je dano, z globokim
prepricanjem, da so poti, po katerih
nas hoce voditi Gospod, poti
usmiljenja (prim. Heb 3,10; Ps 95,10);
vendar nam prav zaradi tega pomaga
tudi, da sanjamo drzno: »Cutiti se kot
ilovica, popravljena s sponkami, je
nenehen vir veselja; pomeni
prepoznati svojo majhnost pred
Bogom: otrok, sin. Ali obstaja vecje
veselje, kakor je veselje tistega, ki ve,
da je ubog in Sibek, ve pa tudi, da je
bozji otrok?«*®

Odprti za boZjo previdnost



PoniZzen moski in ponizna Zenska sta
odprta za delovanje boZje
previdnosti v njuni prihodnosti. Ne
poskuSata in ne Zelita nadzorovati
vsega niti ne iSCeta razlage za vsako
stvar. Spostujeta skrivnost ¢loveske
osebe in zaupata v Boga, Cetudi se
jutrisnji dan zdi negotov. Ne skuSata
spoznati skrivnih bozjih namenov in
tega, kar presega njune moci (prim.
Sir 3,21). Dovolj jima je bozja milost,
kajti »moc se dopolnjuje v
slabotnosti« (2 Kor 12,9). To milost
najdemo v stiku z Jezusom
Kristusom: takrat smo delezni
njegovega Zivljenja.

Po ganljivi zahvali Bogu Ocetu Jezus
povabi svoje ucence vseh ¢asov, naj
se mu pribliZajo, quia mitis sum et
humilis corde (Mt 11,29) — Gospod je
krotak in iz srca ponizen in zato
bomo v Njem nasli razumevanje in
notranji mir. Priblizajmo se Kristusu
v evharistiji, njegovemu ranjenemu
in vstalemu telesu, in humilitate



carnis assumptae, kot se glasi prvi
adventni hvalospev — ki prvikrat
prihaja v poniznosti naSega mesa.
Dotaknemo se neizrekljive
poniznosti Boga. »Jezusova
poniznost: v Betlehemu, v Nazaretu,
na Kalvariji ... - Se ve¢je poniZanje in
iznicenje v presveti hostiji: vecje kot
v hlevu, v Nazaretu, na krizu.«"*”
Devica Marija nas spremlja, da bi ga
sprejeli s poniznostjo, s katero je ona
sprejela svojega sina Jezusa. Salve
radix, salve porta, ex qua mundo lux
est orta® - zdrava, korenina, zdrava,
vrata, iz tebe se je rodila Lu¢, da bi
razsvetlila svet, pogreznjen v temo
napuha; Jezus Kristus, Luc od Ludi,
nam razodeva usmiljenje Boga oceta.

[29]

Guillaume Derville

[1] Benedikt XVI., Homilija, 24. 12.
2011.



[2] FranciSek, Okr. Laudato si’ (24. 5.
2015), 67.

[3] Sv. Jozefmarija, Bozji prijatelji, 94.

[4] FranciSek, Govor v rimski kuriji,
21.12. 2015.

[5] Sv. JoZefmarija, Bozji prijatelji,
233.

[6] FranciSek, Bula Misericordiae
Vultus (11. 4. 2015), 15.

[7] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 9.

[8] FranciSek, Ap. pismo Misericordia
et misera (30. 11. 2016), 2.

[9] Benedikt XVI., Posinodalna apost.
spod. Verbum Domini, 12.

[10] Prim. Guillaume de Saint-
Thierry, Exposé sur le Cantique des
Cantiques, 109, v: Sources Chrétiennes
82, 243.



[11] FranciSek, Okr. Laudato si’, 125.

[12] Bl. Alvaro del Portillo, Pastirsko
pismo, 9. 1. 1980, 31.

[13] FranciSek, Misericordia et
misera, 16.

[14] Prim. Sv. JoZefmarija,Pot, 177.

[15] Benedikt XVI., Avdienca, 30. 5.
2007.

[16] Sv. Ludvik IX., francoski kralj,
Duhovna oporoka njegovemu sinu,
bodocemu Filipu III., v: Acta
Sanctorum Augustii 5 (1868), 546.

[17] Sv. JoZefmarija,Pogovori, 59.
[18] Sv. JoZefmarija,Pot, 75.

[19] Prim. Sv. Tomaz More, Responsio
ad Lutherum, v: The Yale Edition of
The Complete Works of St Thomas
More, vol. 5, str. 142 (CW5, 142/1-4).

[20] Katekizem KatoliSke cerkve, 303.



[21] Prim. Sagrada Biblia, Traduccion
y notas de la Facultad de Teologia de
la Universidad de Navarra,
comentario al Salmo 95 (94).

[22] Prim. Sv. Terezija Benedikta od
KriZa (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jlidischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. completa 1985), str. 362.

[23] Sv. JoZefmarija, Brazda, 860.

[24] Prim. Javier Echevarria,
Pastirsko pismo, 4. 11. 2015, st. 21.

[25] Sv. JoZefmarija, Kovacnica, 210.

[26] Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji,
108.

[27] Sv. JoZefmarija, Pot, 533.
[28] Pesem Ave Regina Caelorum.

[29] Rimski misal, Vera.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/vrata-poniznosti/ (18. Feb.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/vrata-poniznosti/
https://opusdei.org/sl-si/article/vrata-poniznosti/

	Vrata ponižnosti

