
opusdei.org

Vrata ponižnosti

“Pridite k meni, ki sem krotak
in iz srca ponižen.” Bog je
postal majhen, da bi mi lahko
bili veliki – z resnično veličino:
s ponižnostjo srca.

7. Mar. 2020

Na pročelju bazilike Jezusovega
rojstva v Betlehemu je še danes
mogoče opaziti sledove njenega
nekdanjega vhoda, ki je bil sčasoma
zmanjšan in so ostala le kak meter in
pol visoka vratca. Na ta način je bil
onemogočen vstop na konju in sveti
kraj je bil zavarovan. Majhnost teh



vrat nagovarja tudi sodobnega
obiskovalca: brez besed mu sporoča,
da »moramo sestopiti, iti v
duhovnem smislu peš, če lahko tako
rečemo, da bi mogli vstopiti skozi
vrata vere in srečati Boga, ki je
drugačen od naših predsodkov in
našega mnenja: Bog, ki se skrije v
ponižnost pravkar rojenega otroka«.
[1]

Božji sinovi in hčere smo

V svoji drugi okrožnici nas papež
Frančišek spominja na enega izmed
globokih razlogov za ponižnost. Gre
za preprosto in veliko resnico, ki jo
morda vse preveč zlahka pozabljamo
v vrvežu vsakdanjega življenja:
»Nismo Bog.«[2] Stvarjenje je v resnici
izhodiščna točka našega bitja: svoj
obstoj smo prejeli od Boga. Ko
sprejmemo to temeljno resnico, se
prepustimo preoblikovati božji
milosti; tedaj spoznamo stvarnost, jo
dovršujemo in jo izročamo Bogu.



Ljubezen do sveta, o kateri nam
govori sv. Jožefmarija, v nas
spodbuja željo, da bi izboljšali tisto,
kar ljubimo, tam, kjer smo, in
skladno s svojimi zmožnostmi.
Žarišče te ogromne naloge pa leži v
ponižnosti, »ki nam pomaga hkrati
spoznati našo bedo in našo
veličino«[3] – bedo, ki jo pogosto
doživljamo, in veličino tega, da smo
po krstu božje hčere in sinovi v
Kristusu.

Ponižnost je »krepost svetih in Boga
polnih ljudi […]: kolikor bolj rastejo v
pomembnosti, toliko bolj se v njih
krepi zavedanje njihove ničnosti in
nezmožnosti storiti karkoli brez
božje milosti (prim. Jn 15,8).«[4]

Takšni so majhni otroci in takšni smo
pred Bogom mi. Zato se je dobro
vračati k bistvenemu: Bog me ljubi.
Kadar se nekdo zaveda, da ga Bog
ljubi – z Ljubeznijo, ki jo odkriva v
ljubezni, katero mu izkazujejo drugi
–, takrat lahko ima rad vse ljudi.



Ponižnost do drugih

Ponižnost nas vodi k sprejemanju
stvarnosti, kakor nam je dana, in še
zlasti oseb, ki so nam najbližje zaradi
družinskih ali verskih vezi, zaradi
življenja samega. »Dokler torej še
utegnemo, delajmo dobro vsem, še
posebej pa domačim po veri« (Gal
6,10). Apostol nas uči, naj se ne
utrudimo udejanjati urejene
ljubezni. Le kako ne bi na tiste, ki so
tako kot mi prejeli dar krsta, gledali
kot na brate in sestre, otroke istega
Očeta dobrote in usmiljenja?
»Ponižnost nas kakor za roko vodi do
najboljšega načina, kako ravnati z
bližnjim: razumevanje do vseh,
sožitje z vsemi, odpuščanje vsem;
brez ustvarjanja ločitev ali zaprek;
biti – vedno! – orodje edinosti.«[5]

Ponižni v sebi razvije občutljivost za
božje darove, tako v lastnem kot v
življenju drugih; razume, da je vsak
človek božji dar, in tako sprejema



vse, brez primerjanja in rivalstva:
vsakdo je edinstven v božjih očeh in
prinaša nekaj, česar ostali ne morejo
dati. Zaradi ponižnosti se človek
veseli ob veselju drugih, zaradi
dejstva, da obstajajo in da štejejo.
Ponižni se nauči biti zgolj eden
izmed mnogih, pomešan med ostale.
V tem smislu igra ključno vlogo
družina: otrok se navadi
vzpostavljati odnos, govoriti in
poslušati; med lastnimi brati in
sestrami ni vedno v središču
pozornosti; nauči se izražati
hvaležnost, saj se počasi začne
zavedati, koliko kaj stane. Sčasoma
ob osebnih uspehih odkrije, da je bilo
marsikaj omogočeno zaradi
velikodušnosti njegovih domačih in
prijateljev, ljudi, ki zanj skrbijo, ki ga
hranijo in vzdržujejo njegov dom.
Ponižnost raste s hvaležnostjo, pa
tudi z odpuščanjem: odpuščati,
prositi odpuščanja, biti odpuščanja
deležen. Kdo sem jaz, da mi rečejo:
»Oprosti mi?« Ponižnost nekoga, ki



prosi za odpuščanje, čeprav gre
morda za osebo z avtoriteto, je nekaj
prijetnega in nalezljivega. Tako je
med zakoncema, med starši in otroki,
med nadrejenimi in sodelavci.

Ne da bi bil zaradi tega naiven, je
kristjan običajno dobro razpoložen
do tega, kar prihaja od bližnjega, saj
je v resnici vsak človek pomemben,
vsak človek šteje; vsaka oblika
razuma, pa naj bo bolj spekulativne
narave ali pa prihaja iz srca,
predstavlja luč. Zavedanje o
dostojanstvu drugih onemogoča
padec v »brezbrižnost, ki ponižuje«.[6]

Kristjan je po svoji poklicanosti
obrnjen k drugim: odpira se jim, ne
da bi ga pretirano skrbelo, če se s
tem osmeši ali napravi slab vtis. So
ljudje, ki vzbujajo strah s tem, da so
boječi, namesto da bi širili luč in
toplino: preveč mislijo nase, na to,
kaj bodo rekli drugi … morda zaradi
pretiranega občutka časti, lastne



podobe, ki lahko v sebi skriva napuh
in premalo preprostosti.

Osredotočanje pozornosti na samega
sebe, nenehno izražanje skrajno
konkretnih in posebnih željá,
izpostavljanje bolj ali manj splošnih
zdravstvenih težav; ali pa, nasprotno,
pretirano skrivanje bolezni, za
katero bi drugi lahko izvedeli in nam
bolj pomagali s svojo molitvijo in
oporo – vse to so drže, ki so najbrž
potrebne prečiščenja. Ponižnost se
kaže tudi v določeni fleksibilnosti, v
prizadevanju, da bi spregovorili o
tem, kar vidimo ali čutimo. »Ne
mrtvičiš se, če si občutljiv, če si
odvisen le od svojih egoizmov, če
hočeš zagospodovati nad drugimi, če
se ne znaš odreči nepotrebnim rečem
in včasih tudi potrebnim; če se
užalostiš, ko se načrti ne iztečejo, kot
si predvidel. Nasprotno pa se
mrtvičiš, če znaš vsem postati vse, da
bi jih vse rešil (1 Kor 9,22).«[7]



Videti dobro in sobivati

»Piskali smo vam, pa niste plesali;
peli smo žalostinko, pa se niste tolkli
po prsih« (Mt 11,17) – Gospod
uporabi primero pesmi ali pa morda
kakšne ljudske igre, da bi pokazal,
kako ga nekateri izmed njegovih
sodobnikov ne zmorejo prepoznati.
Mi smo poklicani, da odkrijemo
Kristusa v dogodkih in v osebah; na
nas je, da spoštujemo božji način
delovanja: Bog ustvarja, osvobaja,
odrešuje, odpušča, kliče … »Ne
smemo [se] upirati polni svobodi
ljubezni, s katero Bog vstopa v
življenje vsakega človeka.«[8]

Odpreti se drugim pomeni prilagoditi
se jim; na primer tako, da sodelujemo
v skupinskem športu z manj
izurjenimi, ali pa s tem, da pozabimo
na kako osebno preferenco in
preživimo čas oddiha z drugimi na
način, ki je všeč njim. Pri sožitju
ponižen človek rad vidi to, kar je



pozitivno. Napuhnjeni pa, ravno
nasprotno, teži k pretiranemu
izpostavljanju negativnega. V
družini, v službi, v družbi nam
ponižnost pomaga gledati na druge z
vidika njihovih kreposti. Kdor pa je,
na drugi strani, nagnjen k pogostemu
govorjenju o stvareh, ki ga
»živcirajo« ali dražijo, to običajno
počne, ker mu manjka širšega
pogleda, prizanesljivosti, odprtosti
uma in srca. Morda bi se moral
naučiti imeti druge rad skupaj z
njihovimi pomanjkljivostmi. Tako se
spravi v tek pedagogija ljubezni, ki
polagoma ustvarja dinamiko, kateri
se ni mogoče upreti: človek postane
manjši, da bi drugi lahko zrasli. Tako
je bilo v primeru predhodnika: »On
mora rasti, jaz pa se manjšati,« (Jn
3,30) je dejal Krstnik. Še manjša je
postala Beseda: »Cerkveni očetje so v
svojem grškem prevodu Stare zaveze
najdevali besedo preroka Izaija, ki jo
navaja tudi sv. Pavel, da bi pokazal,
kako so bila nova božja pota



napovedana že v Stari zavezi.
Beremo namreč: ‘Gospod bo
temeljito in naglo uresničil svojo
besedo na zemlji’ (Iz 10,23; Rim 9,28)
… Sin sam je Beseda, je Logos: večna
Beseda se je zmanjšala – tako zelo, da
je lahko šla v jasli. Postala je otrok, bi
postala razumljiva tudi nam.«[9]

Jezus Kristus je postal vsakomur
dostopen: znal se je pogovarjati s
svojimi učenci in uporabljati prilike,
postavil se je na njihovo raven – na
primer, pri reševanju vprašanja o
plačevanju davka vzame brez
oklevanja Petra kot sebi enakega
(prim. Mt 17,27)[10] –, takšen je bil
njegov odnos do žensk, svetih ali od
Boga oddaljenih, do farizejev, do
Pilata. Pomembno je doseči to, da se
znebimo lastnega načina ravnanja,
da bi lahko stopili naproti drugim:
tako razvijemo na primer določeno
sposobnost prilagajanja drugim in ne
dopustimo, da nas prevzamejo
manije ali obsedenost; tako v vsakem



človeku odkrijemo nekaj prijetnega,
tisto iskro božje ljubezni; zadovoljni
smo s tem, da smo le eden med
mnogimi, v sozvočju s tem, kar se
dogaja v naši družini ali državi, pa
tudi v luči liturgičnega časa, ki
zaznamuje ritem življenja božjih
sinov in hčera. Ponižni je pozoren,
bedi nad ljudmi, ki ga obdajajo.
Takšna drža je temelj olikanega
vedenja, ki se kaže v mnogih
podrobnostih, kot je to, da z
odgovarjanjem na telefonski klic ne
prekinjamo pogovora, kosila ali
večerje, še manj pa premišljevalne
molitve, razen če bi šlo za resnično
urgenten primer. Ljubezen
navsezadnje zraste na humusu – na
rodovitni zemlji – ponižnosti (lat. 
humilitas): »Ljubezen je potrpežljiva,
dobrotljiva je ljubezen, ni
nevoščljiva, ljubezen se ne ponaša, se
ne napihuje« (1 Kor 13,4).

Ponižnost pri delu



V svoji okrožnici Laudato si’ pravi
papež, da v ozadju vsakega dela leži
»zamisel o povezavi, ki jo mora
človek vzpostaviti«[11] s tem, kar ga
obdaja, in z ljudmi, ki ga obdajajo.
Delo ponuja nemalo priložnosti za
rast v ponižnosti.

Če se kak vodja na primer obnaša
preveč oblastno, je mogoče najti
opravičilo in pomisliti, da nosi veliko
breme ali da enostavno ni dobro
spal. Kadar sodelavec naredi napako,
jo velja popraviti, ne da bi bil pri tem
ranjen posameznik. Če nas uspehi
drugih užalostijo, bi to pomenilo
pomanjkanje ponižnosti, pa tudi
vere: »Vse je vaše, vi Kristusovi,
Kristus pa Božji« (1 Kor 3,22-23).
Ponižnemu ni nič tuje: če se na
primer trudi za izboljšanje svoje
strokovne usposobljenosti, bo poleg
naravnega zanimanja za svojo stroko
v tem videl tudi možnost boljšega
služenja drugim. V ta namen je treba
prečistiti svoj namen, se vračati k



nadnaravnemu pogledu na stvari, se
ne prepuščati vplivu površinskega ali
celo pokvarjenega okolja, ter ne
gledati na druge zviška. Ponižni beži
od prefekcionizma, priznava svoje
omejitve in računa s tem, da bodo
drugi lahko izboljšali, kar je naredil.
Ponižni se zna popraviti in prositi
odpuščanja. Kadar je na vodstvenem
položaju, se pri vodenju ne opira
toliko na vzpostavljeno oblast,
temveč na priznanje njegove
avtoritete.

Bog nas je poklical v bivanje z
zastonjsko ljubeznijo. Kljub temu pa
se nam včasih zdi, da moramo
upravičiti svoj lastni obstoj. Hlepenje
po izstopanju, po tem, da bi stvari
delali drugače, da bi vzbudili
pozornost, pretirana skrb za to, da bi
se počutili koristne in blesteli celo pri
služenju – to so lahko simptomi
bolezni duše, ki vabijo k prošnji za
pomoč in k sprejetju le-te v
poslušnosti milosti. »Z enim



pogledom, ki je slep za dobro, in z
drugim, ki je prodorno uprt v to, po
čemer hlepi človekov jaz, mlačna
volja v duši kopiči usedlino in
gnilobo sebičnosti ter napuha […],
površinske ali nase osredotočene
pogovore, […] tisti non cogitare nisi
de se, ki se navzven kaže kot non
loqui nisi de se […], tako se ohladi
ljubezen in se izgubi apostolska
gorečnost.«[12] Veliko premišljevanja
o samem sebi, govorjenje zgolj o sebi
… Ponižen človek se izogiba
napeljevanju pogovorov na lastno
zgodbo, na svoje izkušnje, na to, kar
je dosegel: izogiba se nezmernega
prizadevanja po priznanju lastnih
zaslug. Nekaj povsem drugega pa
pomeni spominjati se božjega
usmiljenja in vključiti lastno življenje
v načrt božje previdnosti. Če nekdo
govori o tem, kar je storil, počne v
tem primeru to zato, da bi svojo
zgodbo lahko razvil še njegov bližnji.
Tako lahko pričevanje o osebnem
srečanju s Kristusom, v okvirih



primerne obzirnosti, drugemu
pomaga, da še on odkrije, kako ga
Jezus ljubi, mu odpušča in mu daje
božje življenje. Kako to človeka
veseli! »Sem ljubljen, torej sem.«[13]

Nekateri trenutki so še posebej
prikladni za obnavljanje želje po
ponižnosti. Na primer, ko nekdo
napreduje ali ko pride na položaj, ki
je opazen v javnosti. Takrat je pravi
čas za odločitve, ki odsevajo
krščanski slog dela: sprejeti to
delovno mesto kot priložnost, ki nam
jo Bog daje, da bi še bolj služili;
zavračanje vseh nepotrebnih
osebnih privilegijev; okrepitev naše
pozornosti do šibkejših brez
podleganja skušnjavi, da bi nanje
pozabili sedaj, ko se človek druži z
ljudmi, ki so mu bili prej nedostopni.
Tedaj je tudi pravi trenutek za to, da
človek daje zgled nenavezanosti na
zaslužek in časti, ki jih prinaša ta
položaj ali služba, da ne pripisuje
velikega pomena aplavzom, ki so jih



deležni ljudje na vodilnih položajih,
in da je namesto tega odprt za
kritike, ki grejo običajno mimo manj
opažene in ki vsebujejo pokazatelje
resnice. To preprostost je pri delu
mogoče pokazati na številne načine:
tako da se nasmehnemo samemu
sebi, ko se na primer zalotimo pri
tem, da neučakano raziskujemo, ali
smo se pojavili na kakšni objavljeni
fotografiji in če nas kdo citira v
kakšnem besedilu; da premagamo
težnjo po tem, da bi vsepovsod hoteli
dodati svoj podpis, ali po
napihovanju kakšnega problema,
četudi nas nihče ni prosil za nasvet
pri njegovem razreševanju, kakor da
bi se morali vedno vsi posvetovati z
nami …

Naučiti se odrekanja lastnemu
mnenju

V službenem, družinskem in celo
razvedrilnem okolju se ljudje
srečujejo na sestankih, kjer si



izmenjujejo svoja stališča, ki so lahko
tudi med seboj nasprotna. Ali
spadamo med tiste osebe, ki hočejo,
da se drugi uklonijo našemu načinu
mišljenja? Moralo bi biti tako …
Treba bi bilo storiti to in to …
Pretirana težnja k vztrajanju pri
lastnem stališču lahko kaže na
umsko rigidnost. Popuščanje brez
dvoma ni nekaj avtomatskega,
vendar gotovo marsikdaj dokazuje,
da človek na stvari gleda razumno.
Izkoriščanje priložnosti, ko se
odrečemo lastnemu mnenju, je nekaj
všečnega v božjih očeh.[14] S to
znamenito mislijo je Benedikt XVI. ob
neki priložnosti razložil žalostni
preobrat, ki se je zgodil Tertulijanu v
zadnjih letih njegovega življenja:
»Kadar človek vidi samo veličino
lastnega mišljenja, se naposled izgubi
ravno ta veličina.«[15]

Včasih je potrebno poslušati mlajše,
manj izkušene ljudi, ki pa morda
imajo več darú umevanja in srca ali



ki so na položaju, kjer imajo pomoč
božje milosti. Gotovo nikomur ne bi
bilo všeč, če bi vzbujal vtis, da je
neumnež ali brez srca, toda če nas
zelo skrbi, kaj si drugi mislijo o nas,
pomeni, da nam manjka ponižnosti.
Življenje Jezusa Kristusa, Božjega
Sina, je neizmeren poduk za vsakega
kristjana z odgovornostjo, ki ji svet
pripisuje določeno težo. Ob
zmagoslavnih vzklikih v Jeruzalemu
Kralj vseh kraljev ni pozabil, da ga
bodo križali in da je tudi trpeči
Služabnik (prim. Jn 12,12-19).

Kralj sv. Ludvik je svojemu sinu
svetoval, naj, če bo nekoč postal kralj,
na zasedanjih kraljevega svéta ne
brani silovito svojega mnenja, ne da
bi prej poslušal druge: »Člani tvojega
svéta bi se lahko bali tega, da ti
nasprotujejo, česar pa si ni dobro
želeti.«[16] Zelo koristno se je naučiti,
da ne podajamo svojega mnenja
lahkomiselno, zlasti če pri tem
nimamo končne odgovornosti in če



ne poznamo ozadja zadeve, poleg
tega, da nimamo posebne stanovske
milosti in podatkov, ki jih ima tisti, ki
je postavljen na oblast. Po drugi
strani je prav tako kot umerjenost in
premišljenost pomembna tudi
pripravljenost na to, da se svojemu
mnenju odrečemo plemenito in
velikodušno: včasih je treba
udejanjati krepost razumnosti, da bi
mogli poslušati svetovalce in
spremeniti lastno mnenje, in v tem se
pokaže, kako ponižnost in zdrava
pamet človeka naredita velikega in
bolj učinkovitega. Razumnost pri
presojanju stopi v ospredje, kadar
delamo v skupini: ko v skupini
združimo moči, razdelamo kakšen
razmislek in skupaj z drugimi
pridemo do odločitve – vse to je prav
tako udejanjanje ponižnosti in
razuma.

Ponižnost nekoristnega služabnika



Pri pastoralnih iniciativah, po
župnijah, v dobrodelnih združenjih,
pri projektih za pomoč priseljencem
pogostokrat rešitve problemov niso
očitne oziroma preprosto obstaja več
načinov za spoprijemanje z njimi.
Ponižna drža človeka vodi, da izrazi
svoje mnenje, da primerno opozori,
če se mu zdi kaj nejasno, in da
sprejme celo drugačno usmeritev od
tiste, ki si jo je zamislil, ter zaupa, da
božja milost podpira tiste, ki vršijo
svojo funkcijo s poštenim namenom
in imajo na razpolago tudi pomoč
strokovnjakov na konkretnih
področjih.

Malokdo govori o tem, da je Katoliška
cerkev v svoji dragoceni skupni
ponižnosti ustanova, ki po vsem
svetu poživlja največ iniciativ v
pomoč revnim in bolnikom. Ravno v
božjem ljudstvu, kjer sobivata
človeško in božje, je ponižnost še
posebej potrebna. Kako lepo je, če
človek hrepeni, da bi bil ovojnica, ki



se zavrže, ko je pismo prebrano, ali
šivanka, ki vdene nit ter izgine, ko je
svoje poslanstvo izpolnila! Gospod
nas vabi, naj rečemo: »Nekoristni
služabniki smo; naredili smo, kar
smo bili dolžni narediti« (Lk 17,10).
Tako se bo duhovnik držal
ponižnosti, s pomočjo katere se bo
»naučil ne ravnati se po modi«,[17] da
ne bo iskal vedno zadnjih novosti in
ne bo v vsem skušal prednjačiti; da
bo skoraj nagonsko zavračal držo
glavnega junaka, ki zlahka s seboj
prinese miselnost nekoga, ki se ima
za lastnika duš. Enako tudi vernik
laik, če je ponižen, spoštuje
posvečene nositelje cerkvene službe
zaradi tega, kar predstavljajo: ne
kritizira svojega župnika oziroma
duhovnikov na sploh, temveč jim na
diskreten način pomaga. Noetova
sinova sta pokrila nagoto svojega
pijanega očeta (prim. 1 Mz 9,23). »Kot
dobri Noetovi sinovi, prekrij z
ogrinjalom usmiljenja napake, ki bi
jih videl pri svojem očetu



duhovniku.«[18] Sv. Tomaž More je to
zgodbo pripisoval celo rimskemu
papežu, za katerega bi moralo
krščansko ljudstvo moliti …, namesto
da ga je preganjalo![19]

Čas je od Boga: vera in ponižnost

»Pričevanje Svetega pisma je
enodušno: Skrb božje previdnosti za
stvarstvo je konkretna in
neposredna; nanaša se na vse, od
najmanjših reči do velikih dogodkov
sveta in zgodovine. Svete knjige z
močjo zatrjujejo absolutno
suverenost Boga v potekanju
dogajanj: ‘Naš Bog je vendar v
nebesih, stori vse, karkoli hoče’ (Ps
115,3); in o Kristusu je rečeno: ‘Če
odpre, ne bo nihče zaprl, če pa zapre,
ne bo nihče odprl’ (Raz 3,7); ‘V
človekovem srcu je mnogo načrtov, a
sklep Gospodov uspe’ (Prg 19,21).«[20]

Da pa bi lažje vstopili v to obzorje,
nam je nadvse v pomoč duhovno
vodstvo. Sveti Duh potrpežljivo



deluje in računa z minevanjem časa:
nasvet, ki ga duša prejme, si mora v
njej utreti svojo pot. Bog pričakuje
ponižnost ušesa, pozornega na
njegov glas; tedaj je mogoče izluščiti
osebno korist iz pridig, ki jih
poslušamo v svojih župnijah, ne
samo da bi se kaj naučili, ampak
predvsem da bi napredovali. Zato si
lahko pri kakšnem izobraževalnem
govoru ali premišljevalni molitvi kaj
zabeležimo, da bi se pozneje o tem
pogovorili z nekom, ki dobro pozna
našo dušo – tudi to pomeni
prepoznati glas Svetega Duha.

Vera in ponižnost gresta z roko v
roki: na našem romanju proti
nebeški domovini moramo pustiti
Gospodu, da nas vodi, tako da se
zatekamo k Njemu in poslušamo
njegovo besedo.[21] Umirjeno branje
Stare in Nove zaveze skupaj s
teološko-duhovnimi opombami nam
pomaga razumeti, kaj nam Bog
sporoča v vsakem trenutku, ko nas



vabi k spreobrnjenju: »Moje misli
niso vaše misli in vaše poti niso moje
poti, govori Gospod« (Iz 55,8; prim.
Rim 11,33). Ponižnost vere poklekne
pred Kristusom, navzočim v
evharistiji, in kakor betlehemski
pastirji počasti učlovečeno Besedo.
To je doživela sv. Terezija Benedikta
od Križa, Edith Stein: nikdar ni
pozabila neke ženske, ki je s svojo
nakupovalno vrečko stopila v cerkev
ter pokleknila, da bi v zaupnem
pogovoru z Bogom opravila svojo
molitev.[22]

Ponižnost nam pomaga živeti sedanji
trenutek brez obremenjenosti s
prihodnostjo, kajti kristjani spadamo
med tiste ljudi, ki »z ljubeznijo
pričakujejo njegov prihod« (2 Tim
4,8). Če se jezimo zaradi neugodnih
okoliščin, je potrebno, da zrastemo v
veri in v ponižnosti. »Ko se boš zares
predal Gospodu, se boš naučil biti
zadovoljen s tem, kar pride, in ne boš
izgubljal vedrosti, če se stvari –



čeprav si jim posvetil ves svoj trud in
uporabil primerna sredstva – ne
iztečejo po tvojem okusu … Kajti
‘iztekle’ se bodo tako, kot Bogu
ustreza, da se iztečejo.«[23] Na ta način
se izognemo pretiranim
razočaranjem ali težnji, da bi
ponižanja ohranjali v spominu: božji
otrok odpušča žalitve, ne hrani
zamer, gre naprej.[24] Če pa mislim,
da me je drugi užalil, se poskušam ne
spominjati žalitev, ne vračam se k
zameram: pogledam Jezusa in se
zavem, »kako velik dolg ljubezni
potem ostaja meni, saj mi je odpustil
še več!«[25] Ponižni pravi s sv. Pavlom:
»Pozabljam, kar je za menoj, in se
iztegujem proti temu, kar je pred
menoj, ter tečem proti cilju po
nagrado, h kateri nas od zgoraj kliče
Bog v Kristusu Jezusu« (Flp 3,13-14).

Takšna drža nam pomaga sprejeti
bolezen in jo spreminjati v nekaj
plodovitega: je poslanstvo, ki nam ga
daje Bog. Del tega poslanstva pa je



tudi to, da se naučimo dopustiti, da
nam drugi lahko pomagajo ter nam
olajšajo bolečino in morebitno
tesnobo: ko pustimo, da nam
pomagajo, nas zdravijo in spremljajo,
je to dokaz izročitve v roke Jezusa, ki
postane navzoč v naših bratih in
sestrah. Dopolniti moramo, »kar
primanjkuje Kristusovim bridkostim,
in to v prid njegovemu telesu, ki je
Cerkev« (Kol 1,24).

Zavedanje, da smo šibki, nas bo
vodilo k temu, da si pustimo
pomagati, da smo do drugih
prizanesljivi, da bomo razumeli
položaj človeka in se izognili
farizejski osuplosti. Naša šibkost nam
odpira um in srce, da bi mogli druge
razumeti: vedno lahko na primer
poskusimo opravičiti posameznikov
namen ali pomislimo, da se je znašel
v res težkem položaju, čeprav to
seveda ne pomeni zaobiti resnico in
reči, da je »zlo dobro in dobro zlo«
ter »grenko delati za sladko, sladko



pa za grenko« (Iz 5,20). Po drugi
strani pa se lahko zgodi, da se
podcenjujemo. Ta nizka
samopodoba, ki je marsikje pogosta,
je ravno tako nezdrava, saj ne
ustreza resnici in pristriže peruti
nekomu, ki je poklican, da poleti v
višave. Ni razloga za malodušje:
ponižnost nam pomaga sprejeti, kar
nam je dano, z globokim
prepričanjem, da so poti, po katerih
nas hoče voditi Gospod, poti
usmiljenja (prim. Heb 3,10; Ps 95,10);
vendar nam prav zaradi tega pomaga
tudi, da sanjamo drzno: »Čutiti se kot
ilovica, popravljena s sponkami, je
nenehen vir veselja; pomeni
prepoznati svojo majhnost pred
Bogom: otrok, sin. Ali obstaja večje
veselje, kakor je veselje tistega, ki ve,
da je ubog in šibek, ve pa tudi, da je
božji otrok?«[26]

Odprti za božjo previdnost



Ponižen moški in ponižna ženska sta
odprta za delovanje božje
previdnosti v njuni prihodnosti. Ne
poskušata in ne želita nadzorovati
vsega niti ne iščeta razlage za vsako
stvar. Spoštujeta skrivnost človeške
osebe in zaupata v Boga, četudi se
jutrišnji dan zdi negotov. Ne skušata
spoznati skrivnih božjih namenov in
tega, kar presega njune moči (prim.
Sir 3,21). Dovolj jima je božja milost,
kajti »moč se dopolnjuje v
slabotnosti« (2 Kor 12,9). To milost
najdemo v stiku z Jezusom
Kristusom: takrat smo deležni
njegovega življenja.

Po ganljivi zahvali Bogu Očetu Jezus
povabi svoje učence vseh časov, naj
se mu približajo, quia mitis sum et
humilis corde (Mt 11,29) – Gospod je
krotak in iz srca ponižen in zato
bomo v Njem našli razumevanje in
notranji mir. Približajmo se Kristusu
v evharistiji, njegovemu ranjenemu
in vstalemu telesu, in humilitate



carnis assumptae, kot se glasi prvi
adventni hvalospev – ki prvikrat
prihaja v ponižnosti našega mesa.
Dotaknemo se neizrekljive
ponižnosti Boga. »Jezusova
ponižnost: v Betlehemu, v Nazaretu,
na Kalvariji ... – Še večje ponižanje in
izničenje v presveti hostiji: večje kot
v hlevu, v Nazaretu, na križu.«[27]

Devica Marija nas spremlja, da bi ga
sprejeli s ponižnostjo, s katero je ona
sprejela svojega sina Jezusa. Salve
radix, salve porta, ex qua mundo lux
est orta[28] – zdrava, korenina, zdrava,
vrata, iz tebe se je rodila Luč, da bi
razsvetlila svet, pogreznjen v temo
napuha; Jezus Kristus, Luč od Luči,[29]

nam razodeva usmiljenje Boga očeta.

Guillaume Derville

[1] Benedikt XVI., Homilija, 24. 12.
2011.



[2] Frančišek, Okr. Laudato si’ (24. 5.
2015), 67.

[3] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 94.

[4] Frančišek, Govor v rimski kuriji,
21. 12. 2015.

[5] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
233.

[6] Frančišek, Bula Misericordiae
Vultus (11. 4. 2015), 15.

[7] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 9.

[8] Frančišek, Ap. pismo Misericordia
et misera (30. 11. 2016), 2.

[9] Benedikt XVI., Posinodalna apost.
spod. Verbum Domini, 12.

[10] Prim. Guillaume de Saint-
Thierry, Exposé sur le Cantique des
Cantiques, 109, v: Sources Chrétiennes
82, 243.



[11] Frančišek, Okr. Laudato si’, 125.

[12] Bl. Álvaro del Portillo, Pastirsko
pismo, 9. 1. 1980, 31.

[13] Frančišek, Misericordia et
misera, 16.

[14] Prim. Sv. Jožefmarija,Pot, 177.

[15] Benedikt XVI., Avdienca, 30. 5.
2007.

[16] Sv. Ludvik IX., francoski kralj, 
Duhovna oporoka njegovemu sinu,
bodočemu Filipu III., v: Acta
Sanctorum Augustii 5 (1868), 546.

[17] Sv. Jožefmarija,Pogovori, 59.

[18] Sv. Jožefmarija,Pot, 75.

[19] Prim. Sv. Tomaž More, Responsio
ad Lutherum, v: The Yale Edition of
The Complete Works of St Thomas
More, vol. 5, str. 142 (CW5, 142/1-4).

[20] Katekizem Katoliške cerkve, 303.



[21] Prim. Sagrada Biblia, Traducción
y notas de la Facultad de Teología de
la Universidad de Navarra,
comentario al Salmo 95 (94).

[22] Prim. Sv. Terezija Benedikta od
Križa (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (ed. completa 1985), str. 362.

[23] Sv. Jožefmarija, Brazda, 860.

[24] Prim. Javier Echevarría,
Pastirsko pismo, 4. 11. 2015, št. 21.

[25] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 210.

[26] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
108.

[27] Sv. Jožefmarija, Pot, 533.

[28] Pesem Ave Regina Caelorum.

[29] Rimski misal, Vera.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/vrata-poniznosti/ (14. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/vrata-poniznosti/
https://opusdei.org/sl-si/article/vrata-poniznosti/

	Vrata ponižnosti

