
opusdei.org

TEMA 16. Verujem v
vstajenje mesa in
večno življenje

Ta resnica govori o polnosti
nesmrtnosti, h kateri je
poklican človek. Zato ga
spominja na njegovo
dostojanstvo, zlasti po telesni
strani.

17. Dec. 2013

Na koncu apostolske veroizpovedi
Cerkev razglaša: »Verujem v
vstajenje mesa in večno življenje.« Ta
obrazec v kratki obliki vsebuje



temeljne elemente eshatološkega
upanja Cerkve.

1. Vstajenje mesa

Cerkev je mnogokrat razglasila svojo
vero v vstajenje vseh mrtvih ob
koncu časov. Na nek način gre za
“razširitev" vstajenja Jezusa Kristusa,
»prvorojenca med mnogimi
brati« (Rim 8,29), na vse ljudi, žive in
mrtve, pravične in grešnike, kar se
bo zgodilo, ko bo On prišel ob koncu
časov. S smrtjo se duša loči od telesa;
pri vstajenju pa se telo in duša znova
združita med seboj za vedno (prim. 
Katekizem, 997). Dogma o vstajenju
mrtvih govori o polnosti nesmrtnosti,
h kateri je poklican človek, istočasno
pa ga živo spominja na njegovo
dostojanstvo, zlasti po telesni strani.
Govori o dobrosti sveta, telesa, o
vrednosti zgodovine, ki jo človek živi
dan za dnem, o večni poklicanosti
materije. Zaradi tega so proti
gnostikom iz 2. stoletja govorili o



vstajenju mesa, se pravi življenja
človeka v njegovem najbolj
materialnem, časnem,
spremenljivem in na videz minljivem
pogledu.

Sveti Tomaž Akvinski pravi, da je
nauk o vstajenju naraven glede
ciljnega vzroka (ker je duša
ustvarjena, da bi bila združena s
telesom, in obratno), da pa je
nadnaraven glede ustvarjajočega
vzroka (ki je Bog).[1]

Vstalo telo bo stvarno in materialno;
toda ne zemeljsko niti umrljivo. Sveti
Pavel nasprotuje ideji o vstajenju, ki
bi bilo kot preoblikovanje, ki se
uresničuje znotraj človeške
zgodovine, in govori o vstalem telesu
kot o “poveličanem" (prim. Flp 3,21)
in “duhovnem" (prim. 1 Kor 15,44)
telesu. Tako kot Kristusovo bo
človekovo vstajenje za vse nastopilo
po smrti.



Cerkev v imenu krščanske vere
ljudem ne obljublja življenja z
zagotovljenim uspehom na tem
svetu. Ne govorimo o utopiji, kajti
naše zemeljsko življenje bo vedno
zaznamovano s križem. Istočasno pa
se je s prejemom krsta in evharistije
proces vstajenja na nek način že
pričel (prim. Katekizem, 1000). Po
nauku sv. Tomaža bo pri vstajenju
duša tako globoko izoblikovala telo,
da bo le-to odsevalo njene moralne in
duhovne kvalitete.[2] V tem smislu bo
končno vstajenje, ki se bo zgodilo ob
Kristusovem prihodu v slavi,
omogočilo dokončno sodbo živih in
mrtvih.

Glede nauka o vstajenju lahko
dodamo štiri opažanja:

— nauk o končnem vstajenju
izključuje teorije o reinkarnaciji, ki
učijo, da človeška duša po smrti
preide v drugo telo, celo večkrat, če
je potrebno, dokler ni dokončno



prečiščena. V zvezi s tem drugi
vatikanski koncil govori o
»enkratnem teku našega življenja«,[3]

kajti »ljudem je določeno enkrat
umreti« (Heb 9,27);

— vera Cerkve v vstajenje teles se
jasno izraža tudi v čaščenju relikvij
svetnikov;

— čeprav kremacija človeškega
trupla ni nedopustna, razen če bi se
za to odločili iz veri nasprotnih
razlogov (ZCP, 1176), Cerkev živo
priporoča, da se ohranja pobožna
navada pokopavanja trupel. »S telesi
umrlih je treba ravnati s
spoštljivostjo in ljubeznijo v veri in
upanju na vstajenje. Pokopavanje
mrtvih je eno telesnih del usmiljenja;
to delo izkazuje čast božjim otrokom,
templjem Svetega Duha« (Katekizem,
2300);

— vstajenje mrtvih sovpada s tem,
kar Sveto pismo imenuje prihod
»novega neba in nove



zemlje« (Katekizem, 1042; 2 Pt 3,13; 
Raz 21,1). V slavo ne bo vstopil le
človek, temveč bo preoblikovano
celotno vesoljstvo, v katerem človek
živi in deluje. »Cerkev, v katero smo
v Kristusu Jezusu poklicani vsi in v
kateri po božji milosti dosegamo
svetost,« beremo v Lumen Gentium
(št. 48), »bo dosegla dovršitev šele v
nebeški slavi, ko bo prišel čas
prenovitve vsega (Apd 3,21). Tedaj bo
s človeškim rodom v Kristusu
popolnoma prenovljen tudi ves svet,
ki je tesno zvezan s človekom in se po
njem približuje svojemu namenu.«
Zagotovo bo obstajalo nadaljevanje
med tem svetom in novim svetom,
toda prišlo bo tudi do pomembne
pretrganosti. Pričakovanje dokončne
vzpostavitve Kristusovega kraljestva
ne sme oslabiti, temveč mora, skupaj
s teologalno krepostjo upanja,
poživljati prizadevanje za doseganje
zemeljskega napredka (prim. 
Katekizem, 1049).



2. Krščanski pomen smrti

Vprašanje človekove smrti je mogoče
razumeti le v luči Kristusovega
vstajenja. Smrt, izguba človeškega
življenja, dejansko nastopa kot
največje zlo v naravnem redu ravno
zato, ker je nekaj dokončnega, kar bo
popolnoma premagano šele, ko bo
Bog v Kristusu obudil vse ljudi.

Po eni strani je smrt naravna v
smislu, da se duša lahko loči od
telesa. S tega zornega kota smrt
označuje konec zemeljske poti. Po
smrti človek ne more več delati
zaslužnih ali nezaslužnih dejanj.
»Človekova življenjska odločitev je s
smrtjo dokončna.«[4] Kasneje ne bo
več možnosti za kesanje. Takoj po
smrti gre v nebesa, v pekel ali v vice.
Da bi se to zgodilo, obstaja nekaj, kar
je Cerkev poimenovala posebna
sodba (prim. Katekizem, 1021-1022).
Dejstvo, da smrt predstavlja konec
preizkusnega obdobja, človeku



pomaga, da prav usmerja svoje
življenje, da izkoristi svoj čas in
ostale talente, da ravna pošteno, da
se iztroši v služenju drugim.

Po drugi strani Sveto pismo uči, da je
smrt vstopila v svet zaradi izvirnega
greha (prim. 1 Mz 3,17-19; Mdr
1,13-14; 2,23-24; Rim 5,12; 6,23; Jak
1,15; Katekizem, 1007). V tem
pomenu je treba v njej videti kazen
za greh: človek, ki je hotel živeti
mimo Boga, mora kot sad svoje
oddaljitve sprejeti razklanost odnosa
do družbe in do samega sebe. Toda
Kristus je sprejel smrt »v dejanju
popolne in svobodne podreditve volji
svojega Očeta« (Katekizem, 1009). S
svojo pokorščino je premagal smrt in
človeštvu pridobil odrešenje. Za
nekoga, ki po krstu živi v Kristusu, je
smrt še vedno boleča in mu zbuja
odpor, vendar to ni več živ spomin
na greh, marveč dragocena
priložnost, ki mu omogoča, da
soodrešuje s Kristusom preko



mrtvičenja in izročanja samega sebe
drugim. »Če smo z njim umrli, bomo
z njim tudi zaživeli« (2 Tim 2,11).
Torej »zaradi Kristusa ima krščanska
smrt pozitiven smisel« (Katekizem,
1010).

3. Večno življenje v intimnem
občestvu z Bogom

S stvarjenjem in odrešenjem človeka
ga je Bog določil za večno občestvo z
Njim, kar sv. Janez imenuje “večno
življenje", ali čemur navadno rečemo
“nebesa". Jezus takole opiše Očetovo
obljubo: »Prav, dobri in zvesti
služabnik! V malem si bil zvest, čez
veliko te bom postavil. Vstopi v
veselje svojega gospodarja!« (Mt
25,21). Večno življenje »ni vedno
nadaljujoča se zapovrstnost
koledarskih dni, marveč nekaj takega
kakor izpolnjeni trenutek, v katerem
nas zajema celota in mi zajemamo
celoto. To bi bil trenutek potopitve v
ocean neskončne ljubezni, v katerem



ni več časa, ni nobenega prej in
potem. Lahko samo poskušamo
misliti, da je ta trenutek življenje v
polnem smislu, vedno novo
potapljanje v prostranost bitja,
medtem ko nas veselje preprosto
prevzame.«[5]

Večno življenje daje smisel
človeškemu življenju, etičnemu
prizadevanju, velikodušni
predanosti, požrtvovalnemu
služenju, trudu za posredovanje
Kristusovega nauka in ljubezni vsem
dušam. Krščansko upanje na nebesa
ni individualistično, temveč vključuje
vse ljudi.[6] Opirajoč se na to obljubo
je kristjan lahko trdno prepričan, da
“se splača" živeti krščansko življenje
v polnosti. »Nebesa so poslednji cilj
in uresničenje najglobljih človekovih
hrepenenj, stanje najvišje in
dokončne sreče.« (Katekizem, 1024);
takole je to izrazil sv. Avguštin v 
Izpovedih: »K sebi si nas ustvaril in
nemirno je naše srce, dokler ne



počije v tebi.«[7] Večno življenje je
zares glavni predmet krščanskega
upanja.

»Tisti, ki umrjejo v božji milosti in
božjem prijateljstvu in ki so
popolnoma očiščeni, za vekomaj
živijo s Kristusom. Za vekomaj so
podobni Bogu, ker ga gledajo
“takšnega, kakršen je" (Jn 3,2), “iz
obličja v obličje" (1 Kor
13,12)« (Katekizem, 1023). Teologija
je to stanje poimenovala “blaženo
gledanje". »Zaradi njegove
presežnosti (transcendentnosti) je
Boga mogoče gledati takšnega,
kakršen je, le tedaj, ko sam odpre
svojo skrivnost človekovemu
neposrednemu zrenju
(kontemplaciji) in mu podeli
sposobnost za to« (Katekizem, 1028).
Nebesa so najvišji izraz božje milosti.

Po drugi strani pa nebesa ne
pomenijo čiste, abstraktne in negibne
kontemplacije Trojice. V Bogu bo



človek mogel zreti vse, kar je na nek
način povezano z njegovim
življenjem, se tega veselil, in še
posebej bo lahko s čisto in večno
ljubeznijo ljubil tiste, ki jih je ljubil
na zemlji. »Nikoli ne pozabite: po
smrti vas bo sprejela Ljubezen. In v
božji ljubezni boste našli tudi vse
čiste ljubezni, ki ste jih imeli na
zemlji.«[8] Nebeško veselje doseže
vrhunec svoje polnosti z vstajenjem
mrtvih. Po besedah sv. Avguština
sestoji večno življenje v večnem
počitku ter v prijetni in vzvišeni
aktivnosti.[9]

To, da nebesa trajajo večno, ne
pomeni, da človek preneha biti
svoboden. V nebesih človek ne greši,
ne more grešiti, kajti ko gleda Boga iz
obličja v obličje, ko ga gleda tudi kot
živi vir vse ustvarjene dobrote, v
resnici noče grešiti. Svobodno in
sinovsko bo odrešeni človek ostal v
občestvu z Bogom za vedno. Njegova



svoboda s tem doseže svoje polno
uresničenje.

Večno življenje je dokončni sad
božjega podarjanja človeku. Zaradi
tega vsebuje nekaj neskončnega.
Kljub temu pa božja milost ne izniči
človeške narave, niti v njenem
bivanju niti v njenih zmožnostih, niti
človekove osebnosti niti tega, kar je
zaslužnega storil v življenju. Zato
obstaja razlikovanje in različnost
med tistimi, ki uživajo gledanje Boga,
ne glede predmeta, ki je Bog sam,
katerega zrejo brez posrednikov,
temveč glede lastnosti subjekta:
»Kdor ima več ljubezni, je bolj
deležen luči slave, bolj popolno bo
gledal Boga in bo srečen.«[10]

4. Pekel kot dokončna zavrnitev
Boga

Sveto pismo na več mestih uči, da
bodo ljudje, ki se ne pokesajo svojih
težkih grehov, izgubili večno nagrado
občestva z Bogom in bodo trpeli



večno nesrečo. »Umreti v smrtnem
grehu, ne da bi se ga bili skesali in ne
da bi sprejeli usmiljeno božjo
ljubezen, pomeni po svoji lastni
svobodni izbiri ostati za večno ločeni
od njega. In to je tisto stanje
dokončne samoizključitve iz
občestva z Bogom in z blaženimi, ki
ga označujemo z besedo
“pekel"« (Katekizem, 1033). Ne gre za
to, da bi Bog kogar koli vnaprej
določil za večno obsodbo; človek je
tisti, ki s tem, ko svoj končni cilj išče
zunaj Boga in njegove volje, zgradi
zase izoliran svet, v katerega luč
božje ljubezni ne more prodreti.
Pekel je skrivnost, skrivnost zavržene
ljubezni, je znamenje uničevalne
moči, ki jo ima človeška svoboda,
kadar se oddalji od Boga.[11]

Glede pekla po izročilu razlikujemo
med najpomembnejšo in najbolj
bolečo kaznijo, ki sestoji v večni
ločenosti od Boga, po katerem
človeško srce vedno hrepeni; in med



mukami, ki se nanašajo na čute, kar
evangeliji pogosto opisujejo s podobo
večnega ognja.

Nauk o peklu je v Novi zavezi
predstavljen kot klic k odgovornosti
pri uporabi prejetih darov in
talentov ter klic k spreobrnjenju.
Njegov obstoj daje človeku slutiti
težo smrtnega greha in potrebo po
tem, da se mu izogiba z vsemi
sredstvi, predvsem pa seveda z
zaupno in ponižno molitvijo.
Možnost večne obsodbe kristjane
spominja, kako potrebno je živeti v
celoti apostolsko življenje.

Brez dvoma je obstoj pekla skrivnost:
skrivnost božje pravičnosti glede
tistih, ki se zapirajo njegovemu
usmiljenemu odpuščanju. Nekateri
avtorji so pisali o možnosti izničenja
nespokorjenega grešnika, ko ta umre.
Ta teorija se izkaže za težko
združljivo z dejstvom, da je Bog iz



ljubezni vsakemu človeku dal obstoj,
ki je duhoven in nesmrten.[12]

5. Očiščenje, potrebno za srečanje
z Bogom

»Tistim, ki umrjejo v božji milosti in
božjem prijateljstvu, a so nepopolno
očiščeni, je sicer njihovo večno
zveličanje zagotovljeno, vendar pa
po smrti trpijo očiščevanje, da bi
dosegli svetost, ki je potrebna za
vstop v nebeško veselje« (Katekizem,
1030). Menimo lahko, da se mnogi
ljudje, čeprav na zemlji niso živeli
svetega življenja, vseeno niso
dokončno zaprli v greh. Možnost, da
se človek po smrti očisti nečistoč in
nepopolnosti bolj ali manj
neposrečenega življenja, se tako
pojavi kot ponovna božja dobrota,
kot priložnost za pripravo na vstop v
intimno občestvo s svetostjo Boga.
»Vice so izraz božjega usmiljenja za
očiščenje pomanjkljivosti tistih, ki se
želijo poistovetiti z Njim.«[13]



Stara zaveza govori o pozemskem
očiščevanju (prim. 2 Mkb 12,40-45).
Sveti Pavel v Prvem pismu
Korinčanom (1 Kor 3,10-15)
krščansko očiščenje v tem in
prihodnjem življenju predstavi s
podobo ognja; ognja, ki nikakor ne
izhaja iz Jezusa Kristusa, Odrešenika,
Sodnika in Temelja krščanskega
življenja.[14] Kljub temu, da nauk o
vicah formalno ni bil definiran do
srednjega veka, je starodavna in
enodušna praksa izročanja molitev
za pokojne, zlasti pri evharistični
daritvi, jasen pokazatelj vere Cerkve
v pozemsko očiščevanje. Dejansko ne
bi imelo smisla moliti za pokojne, če
bi bili bodisi odrešeni v nebesih
bodisi obsojeni v peklu. Protestanti
večinoma zanikajo obstoj vic, saj se
jim to zdi pretirano zaupanje v
človeška dela in v zmožnost Cerkve,
da posreduje za tiste, ki so zapustili
ta svet.



Bolj kot kraj moramo vice imeti za 
stanje začasne in boleče oddaljenosti
od Boga, v katerem so človeku
odpuščeni mali grehi, se prečisti
nagnjenje k zlu, ki ga greh pusti v
duši, in je premagana “časna kazen"
zaradi greha. Greh ne samo žali Boga
in škoduje grešniku samemu, temveč
po občestvu svetnikov dela škodo
Cerkvi, svetu, človeštvu. Molitev
Cerkve za pokojne na nek način
znova vzpostavi red in pravičnost:
zlasti s sveto mašo, miloščino,
odpustki in spokornimi deli (prim. 
Katekizem, 1032).

Teologi učijo, da v vicah človek zelo
trpi, skladno s situacijo vsakega
posameznika. Vendar gre za trpljenje
s smislom, za »blaženo bolečino«.[15]

Zato so kristjani povabljeni k temu,
da iščejo očiščenje od grehov v
sedanjem življenju preko kesanja,
mrtvičenja, zadoščevanja in svetega
življenja.



6. Otroci, ki umrejo brez krsta

Otroke, ki umrejo, brez da bi prejeli
krst, Cerkev zaupa božjemu
usmiljenju. Obstajajo razlogi za
mnenje, da jih Bog na nek način
sprejme, bodisi zaradi velike
ljubezni, ki jo je Jezus izkazoval
otrokom (prim. Mr 10,14), bodisi ker
je poslal svojega Sina v želji, da bi se
vsi ljudje rešili (prim. 1 Tim 2,4).
Istočasno pa to, da zaupamo v božje
usmiljenje, ni razlog za odlašanje s
podeljevanjem zakramenta krsta
otrokom kmalu po rojstvu (ZCP 867),
kar jim daje posebno upodobljenje
po Kristusu: »naznačuje in
uresničuje smrt grehu in vstop v
življenje presvete Trojice z
upodobitvijo po Kristusovi
velikonočni skrivnosti« (Katekizem,
1239).

Paul O'Callaghan

Osnovna literatura



Katekizem katoliške Cerkve, 988-1050

Priporočeno branje

Benedikt XVI., Okrožnica Spe salvi,
30. 11. 2007

Sv. Jožefmarija, Pridiga Kristjanovo
upanje, Božji prijatelji, 205-221

[1]Prim. Sv. Tomaž, Summa contra
gentiles, IV, 81

[2]Prim. Sv. Tomaž,Summa
Theologiae, III. Suppl., qq. 78-86

[3]II. vatikanski koncil, Konst. Lumen
Gentium, 48

[4]Benedikt XVI., Okr. Spe salvi, 30.
11. 2007, 45

[5]Prav tam, 12

[6]Prim. prav tam, 13-15, 28, 48



[7] Sv. Avguštin, Izpovedi, 1, 1, 1

[8]Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 221

[9]Prim. Sv. Avguštin, Epistulae, 55, 9

[10]Sv. Tomaž, Summa Theologiae, I,
q. 12, a. 6, c

[11] »Človekova življenjska odločitev
je s smrtjo dokončna — to njegovo
življenje je pred Sodnikom.
Človekova odločitev, ki se je
oblikovala v teku celotnega življenja,
more imeti različne oblike. Lahko so
ljudje, ki so v sebi popolnoma uničili
voljo do resnice in pripravljenost za
ljubezen. Ljudje, v katerih je vse
postalo laž. Ljudje, ki so živeli za
sovraštvo in v sebi teptali ljubezen.
To je strašna misel, toda marsikateri
liki nam prav v naši zgodovini dajejo
na grozljiv način spoznati takšne
profile. Na takšnih ljudeh naj ne bi
bilo ničesar več mogoče ozdraviti,
uničenje dobrega naj bi bilo
nepreklicno: to označujemo z besedo



pekel.« (Benedikt XVI., Okr. Spe salvi,
45)

[12]Prim. prav tam, 47

[13]Sv. Jožefmarija, Brazda, 889

[14]Benedikt XVI. v okrožnici Spe
salvi pravi, da so »nekateri novejši
teologi mnenja, da je sežigajoči in
hkrati rešujoči ogenj Kristus, Sodnik
in Rešenik« (Benedikt XVI., Okr. Spe
salvi, 47).

[15]Benedikt XVI., Okr. Spe salvi, 47

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/vecno-zivljenje/ (12. Feb.
2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/vecno-zivljenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/vecno-zivljenje/

	TEMA 16. Verujem v vstajenje mesa in večno življenje

