opusdei.org

Vas sem imenoval
prijatelje (1) - Bog
ima prijatelje?

Bog vedno iSCe prijateljstvo z
ljudmi, vabi nas k Zivljenju v
obcCestvu z Njim. Niti Cloveska
Sibkost niti prah, ki se nabere
na poti, ga nista pripravila do
tega, da bi si premislil. Ce se
pustimo objeti tej brezpogojni
Ljubezni, nas to napolni z lucjo
in mocjo, ki jo lahko predajamo
tudi drugim.

4.Jan. 2021



Pogosto vprasanje, ki bi ga gotovo
nasli med nasimi sporocili na
telefonu, je: »Kje si?« To vpraSanje
smo verjetno kdaj poslali tudi svojim
prijateljem in domacim, ko smo si
zazeleli njihove druZbe, Cetudi zgolj
na daljavo, ali pa preprosto zato, da
bi neko osebo na bolj konkreten

si? Kaj poCnes? Je vse v redu? To
vpraSanje je tudi eden izmed prvih
stavkov, ki jih je Bog, medtem ko »je
ob dnevnem vetricu hodil po vrtu« (1
Mz 3,8-9) namenil ¢loveku. Stvarnik
je od zacCetka Casov hotel hoditi ob
Adamu in Evi; z dolo¢eno mero
drznosti bi lahko rekli, da je Bog iskal
njuno - sedaj pa nase — prijateljstvo,
zato da bi videl v polnosti uresniceno
svoje stvarstvo.

Narascajoca novost

Ta misel, ki morda za nas ni povsem
nova, je v zgodovini ¢loveskega uma
povzrocala precej zaCudenja.



Dejansko je v enem izmed obdobij
najvecjega umskega razcveta bilo
splosno sprejeto mnenje, da je
CloveSkemu bitju nemogoce biti
prijatelj Boga. Razlog za to je bilo
prepricanje, da med njima obstaja
absolutno nesorazmerje, da sta
prevec razli¢na." Prevladovalo je
misljenje, da je mogoc€ kvecCjemu
odnos podvrZenosti, kateremu bi se v
najboljSem primeru lahko od dale¢
priblizali s pomocjo dolocenih
obredov in dolocenih spoznanj.
Prijateljsko razmerje pa je bilo nekaj
nepredstavljivega.

Vendar pa Sveto pismo znova in
znova prikazuje nas odnos z Bogom v
duhu prijateljstva. V Drugi Mojzesovi
knjigi ni o tem nobenega dvoma:
»Gospod pa je govoril z Mojzesom iz
obli¢ja v oblicje, kakor govori ¢lovek
s svojim prijateljem« (2 Mz 33,11). V
Visoki pesmi, ki v obliki poezije
govori o stiku z Bogom in o dusi, ki
ga iSCe, je slednja imenovana z



izrazom »prijateljica moja« (prim. Vp
1,15 idr.). Tudi Knjiga modrosti pravi,
da Bog »od roda do roda prehaja v
svete dusSe, jih oblikuje v boZje
prijatelje« (Mdr 7,27). Pomembno je
opaziti, da v vseh teh primerih
pobuda prihaja od Boga samega.
Zaveza, Ki jo je sklenil s svojim
stvarstvom, ni simetri¢na, kot bi
lahko bila v primeru pogodbe med
enakovrednima stranema, ampak je
bolj asimetri¢na: podarjena nam je
bila osupljiva moznost, da govorimo
s svojim lastnim Stvarnikom in mu
recemo ti.

To izraZanje prijateljstva, ki nam ga
ponuja Bog, sporocanje o tej novosti,
je skozi zgodovino odreSenja
nenehno narascalo. Vse, kar nam je
povedal z zavezo, je dokoncno
razsvetljeno z Zivljenjem BoZjega
Sina na zemlji: »Bog nas ima rad, ne
samo kot ustvarjenine, temvec kot
otroke, katerim v Kristusu ponuja
resni¢no prijateljstvo.«* Celotno



Jezusovo zivljenje je povabilo k
prijateljstvu z njegovim OcCetom. In
eden izmed najmocnejsih trenutkov,
v katerih nam razodeva to dobro
novico, je vzdusje zadnje vecerje.
Tam Jezus z vsako svojo kretnjo
odpira svoje srce, da bi svoje ucence
—in skupaj z njimi tudi nas — popeljal
k resniCcnemu prijateljstvu z Bogom.

Iz prahu v Zivljenje

Evangelij sv. Janeza je jasno
razdeljen na dva dela: prvi je
osredotoCen na oznanjanje in na
Kristusove Cudeze, drugi na njegovo
trpljenje, smrt in vstajenje. Most, ki
ju povezuje, je naslednja vrstica, po
kateri vstopimo v dvorano zadnje
vecerje: »Jezus, ker je vedel, da je
prisla njegova ura, ko pojde s tega
sveta k OCetu, in Kker je vzljubil svoje,
ki so bili na svetu, [je] tem izkazal
ljubezen do konca« (Jn 13,1). Tam so
bili Peter in Janez, Tomaz in Filip, vsi
dvanajsteri skupaj, lezZeC naslonjeni



na bok, kot je bilo takrat v navadi.
Sodec po ohranjenem porocilu, so
bili verjetno razporejeni ob omizju s
tremi kraki, v obliki ¢rke U, pri
Cemer je bil Jezus skoraj na koncu
enega kraka, na pomembnem mestu,
Peter pa na nasprotni strani, na
mestu, predvidenem za sluZabnika.
Mozno je, da sta bila z obrazom
usmerjena drug proti drugemu. V
nekem trenutku je Jezus vstal. In
Ceprav to opravilo ni pripadalo
tistemu, ki je zasedal tisto odli¢no
mesto, je storil nekaj, kar je morda
njegova Mati velikokrat storila
njemu: vzel je prt, da bi z njim ocistil
prah z nog svojih prijateljev.

Prispodoba prahu je od samega
zaCetka navzoca v Svetem pismu. V
pripovedi o stvarjenju je receno, da
je »iz zemeljskega prahu izoblikoval
Cloveka« (1 Mz 2,7). In potem, da bi
prenehal biti nekaj nezivega,
mrtvega, stvar, ki je nezmozna
odnosa, je Bog »v njegove nosnice



dahnil Zivljenjski dih in tako je
Clovek postal Ziva duSa« (1 Mz 2,7).
Od tistega trenutka dalje bo Clovek
doZivljal napetost, ki izhaja iz
dejstva, da je prah in duh, napetost
med njegovo skrajno omejenostjo in
njegovimi neskoncnimi zeljami. Toda
Bog je mocnejsi od nase Sibkosti in od
kateregakoli naSega izdajstva.

Sedaj, v dvorani zadnje vecerje, se
Clovekov prah znova pojavi. Kristus
se skloni nad prah na nogah svojih
prijateljev, da bi jih na novo ustvaril
in jim povrnil vez z OCetom. Jezus
nam umiva noge in s tem ko
poboZanstvi prah, iz katerega smo
narejeni, nam podarja zaupno
prijateljstvo, ki ga veZe z njegovim
Ocetom. V ganjenosti, ki ga
preplavlja, ko so oCi vseh njegovih
ucencev uprte vanj, jim rece: »Vas
sem imenoval prijatelje, ker sem vam
razodel vse, kar sem sliSal od svojega
Oceta« (Jn 15,15). Bog hoce z nami
deliti vse. Jezus deli svoje Zivljenje,



svojo zmoznost ljubiti, odpuscati,
zmoznost biti prijatelj do konca.

Vsi smo kdaj doZiveli, da so nas dobri
prijateljski odnosi spremenili. Morda
bi ne bili to, kar smo, Ce se v svojem
Zivljenju ne bi srecali s takSnim
prijateljstvom. Tudi to, da smo
prijatelji Boga, spreminja nacin
nasega prijateljstva do ljudi okoli
nas. Tako kot Kristus lahko drugim
umivamo noge, sedimo pri mizi
skupaj z nekom, ki nas lahko izda,
ponudimo svojo naklonjenost
nekomu, ki nas ne razume ali celo ne
sprejema nasega prijateljstva.
Poslanstvo kristjana sredi sveta je
ravno to, da se vsem »odpre kakor
pahljaca«,” ker Bog $e naprej s
svojim dihom pozivlja prah, iz
katerega smo narejeni, in deluje v
teh razmerjih, tako da nam poSilja
svojo luc.

Pustimo se voditi k obcestvu



Videli smo, da je prijateljstvo, ki nam
ga ponuja Jezus Kristus, dejanje
brezpogojnega zaupanja Boga v nas,
ki se nikdar ne konca. Z razdalje
dvajsetih stoletij nam v naSem
vsakodnevnem Zivljenju Kristus
govori o vsem, kar ve o OcCetu, in nas
tako Se naprej priteguje k svojemu
prijateljstvu. To pa bo vedno le ena
stran, kajti »na to prijateljstvo
odgovarjamo s tem, ko svojo voljo
zedinimo z njegovo«."

Resnicni prijatelji Zivijo v obCestvu: v
globini svoje duse hocejo iste stvari,
zelijo drug drugemu sreco, vCasih za
medsebojno sporazumevanje niti ne
potrebujejo besed. ReCeno je bilo
tudi, da Ce se skupaj z nekom
smejimo, je to eden od najvecjih
izrazov intimne povezanosti. V
primeru Boga pa to obcCestvo ne bo
toliko zaznamovano s prizadevanjem
za izpolnjevanje doloCenih zahtev,
kar se lahko dogaja med prijatelji;
tudi pri odnosu z Bogom gre za to, da



sva drug z drugim, da si delava
druzbo.

Dober primer je lahko ravno sv.
Janez, Cetrti evangelist: pustil je
Jezusu, da se mu pribliZa in mu
umije noge, pri zadnji vecerji se je
mirno naslonil na njegove prsiin na
koncu - tudi ¢e morda ni povsem
razumel, kaj se dogaja — je ostal ob
svojem najboljSem prijatelju ter ga
spremljal v najhujSem trpljenju.
Ljubljeni uCenec se je Jezusu pustil
preoblikovati in na ta nacin je Bog
korak za korakom odstranjeval prah
Z njegovega srca: »V tem obcCestvu
naSe in njegove volje se uresnicuje
nase odreSenje: biti Jezusovi
prijatelji, postati Jezusovi prijatelji.
Cim bolj ljubimo Jezusa, ¢im bolj ga
poznamo, tem bolj raste nasa
resni¢na svoboda.«"

Jezus nam pri zadnji vecCerji pokaze,
da je skrivnost prijateljstva v tem, da
ostanemo povezani z Njim: »Kakor



mladika ne more sama roditi sadu, Ce
ne ostane na trti, tako tudi vi ne, ¢e
ne ostanete v meni« (Jn 15,4). Jezus je
tisti, ki hoCe ljubiti v nas. Brez njega
ne moremo biti prijatelji do konca.
»Lahko Se toliko ljubi$, nikdar ne bos
ljubil dovolj,« pravi sv. JoZefmarija.
Vendar takoj doda: »Ce ljubis
Gospoda, ne bo bitja, ki ne bi naslo
prostora v tvojem srcu.«'®

kK 3k

»Kje si?« —s temi besedami je Bog
nagovoril ¢loveka, medtem ko se je
sprehajal po tistem ¢udovitem
stvarstvu, ki je izSlo iz njegovih rok.
Tudi sedaj hoce vstopiti v dialog z
nami. Nihce, niti najgenialnejsi
mislec, si ne bi mogel zamisliti Boga,
ki bi prosil za naso druzbo, ki bi do te
mere prosjacil za naSe prijateljstvo,
da bi se pustil pribiti na kriz, zato da
bi nas na ta nacin vedno sprejemal
odprtih rok. Ko bomo vstopili v to
norost ljubezni, bomo tudi mi zacutili



spodbudo, da se brez zadrzkov
odpremo vsem ljudem v nasi bliZini.
Drug drugega bomo sprasevali: Kje
si? Je vse v redu? In preko tega
prijateljstva bomo mogli stvarstvu
povrniti njegovo lepoto.

Giulio Maspero in Andrés Cardenas

[1] Prim. Aristotel, Nikomahova etika,
1159a, 4-5.

[2] F. Ocariz, Pastirsko pismo 1. 11.
2019, st. 2.

[3] Prim. sv. JoZefmarija, Brazda, St.
193.

[4] F. Ocariz, Pastirsko pismo 1. 11.
2019, st. 2.

[5] Joseph Ratzinger, pridiga pri masi
pro eligendo pontifice, 18. 4. 2005.



[6] Sv. JoZefmarija, KriZev pot, 8.
postaja, 5.

Foto: Alex Bertha, Unsplash

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/vas-sem-imenoval-
prijatelje-1-bog-ima-prijatelje/ (10. Feb.
2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/vas-sem-imenoval-prijatelje-1-bog-ima-prijatelje/
https://opusdei.org/sl-si/article/vas-sem-imenoval-prijatelje-1-bog-ima-prijatelje/
https://opusdei.org/sl-si/article/vas-sem-imenoval-prijatelje-1-bog-ima-prijatelje/

	Vas sem imenoval prijatelje (1) – Bog ima prijatelje?

