
opusdei.org

»V duhu in resnici« –
enotnost življenja (1)

Enotnost življenja je ena izmed
temeljnih značilnosti duha
Opus Dei. Prvi del članka o tej
temi.

20. Sep. 2020

Bog si želi častilcev »v duhu in
resnici« (Jn 4,24), reče Jezus
Samarijanki, ko se pogovarja z njo ob
siharskem vodjaku. Vse kristjanovo
bivanje je poklicano, da postane
čaščenje Očeta (Jn 4,23), brez
kotičkov, kamor božja luč ne bi
posvetila – to je duhovno bogoslužje



(prim. Rim 12,1), s pomočjo katerega
postanemo živi božji templji, živi
kamni njegovega templja (prim. 1 Pt
2,5).

»Napravi oltar iz svojega srca,«[1]

pravi sv. Peter Krizolog. Da bi postali
oltar, ni dovolj darovati: treba se je
darovati. Vse v našem življenju se
mora prečistiti v globoki združenosti
z Bogu resnično prijetno žrtvijo, s
Kristusovo daritvijo. Tako se
polagoma ustvarja enotnost življenja,
in preseženo je brezno, ki ga greh
zareže med vero in življenjem. Brez
malodušja v težavah odkrivamo
čudovito dejstvo, da tam, kjer smo,
vse pripomore k našemu dobremu,
če se zatečemo k večni ljubezni
troedinega Boga, čigar navzočnost
razsvetljuje vse naše življenje.

»Svetilka telesa je oko. Če je torej
tvoje oko čisto, bo svetlo vse tvoje
telo« (Mt 6,22). Če so naši nameni
pošteni, če so usmerjeni k Bogu in k



drugim preko Njega, potem bodo vsa
naša dejanja ciljala k dobremu v
»enotnosti preprostega in čvrstega
življenja«,[2] kajti »vse nas more in
mora peljati k Bogu«.[3] Vendar pa se
nam lahko dogaja, da na to pogosto
pozabljamo. Zaradi tega želi
izobraževanje, ki so ga deležni
verniki Dela, z duhovnega vidika v
vsakem posamezniku vzpostaviti
enotnost življenja, ki je temeljna
značilnost duha Opus Dei. To
poenotenje vedno bolj krepi našo
istovetnost božjih otrok v Kristusu, z
močjo Svetega Duha, ki vse poživlja z
ljubeznijo in nas spodbuja k svetosti
in apostolatu pri opravilih našega
vsakdana.

Jezusova enotnost življenja

Enotnost življenja črpa gonilno silo iz
»navzočnosti Boga, našega Očeta«[4]

in je po Svetem Duhu »udeleženost
pri najvišji enotnosti božjega in
človeškega, ki se je uresničila z



učlovečenjem Božjega Sina«.[5]

Kristus je »počelo edinosti in miru«[6]

– On je vedno enoten s svojim
Očetom in moli k Njemu, da bi nas
posvetil v resnici (prim. Jn 13,17).
Njegova hrana, tisto, kar mu daje
življenje, je izvrševanje Očetove volje
(prim. Jn 4,34). Vse je usmerjeno k
temu poslanstvu, od trenutka
učlovečenja (prim. Heb 10,5-7) do
prihoda v Jeruzalem, ko hodi spredaj
pred svojimi učenci z naglico zaradi
ljubezni (prim. Lk 19,28). Za njegovo
besedo jamčijo njegovi čudeži in
množica brez oklevanja vzklikne:
»Vse prav dela« (Mr 7,37).

Sv. Jožefmarija je v tem navdušenju
ljudstva – »bene omnia fecit« – videl
ne le čudeže, ki mnoge ljudi
prevzamejo, marveč dejstvo, da je
Kristus »vse naredil dobro, dobro
dokončal, delal je samo dobro«.[7] V
Gospodu sta posvečenje in
poslanstvo združena v popolno
enoto. »V Kristusu ni mogoče ločiti



njegove narave Boga-Človeka ter
naloge Odrešenika. Beseda je postala
meso in prišla na zemljo, ut omnes
homines salvi fiant (1 Tim 2,4).«[8]

Zaradi tega za Jezusa na najodličnejši
način veljajo tiste Izaijeve besede, ki
jih je On sam razglasil v nazareški
shodnici: »Duh Gospodov je nad
menoj, ker me je mazilil, da
prinesem blagovest ubogim. Poslal
me je …« (Lk 4,18; prim. Iz 61,1).
Jezus je popoln Bog in popoln človek,
ki je v svojem zemeljskem življenju
udejanjal popolno enotnost življenja
in ki »ravno z razodetjem skrivnosti
Očeta in njegove ljubezni človeku v
polnosti razodeva človeka in mu
odkriva njegovo najvišjo
poklicanost.«[9] On vsakomur odkriva
njegovo poklicanost, da se spravi z
Bogom in da z veseljem k tej spravi
pritegne okolje, ki mu ga je Bog
zaupal v svetu (prim. 2 Kor 5,18-19).

Razklanost med vero in
vsakdanjim življenjem



Čeprav se je za vedno uresničila v
osebi Gospoda, je ta osebna in
družbena sprava še na poti proti tej
polnosti, na poti h Kristusu. Tako kot
v času drugega vatikanskega koncila
je »to pri mnogih nastopajočo
razklanost med vero, ki jo
izpovedujejo, in njihovim
vsakdanjim življenjem treba
prištevati med največje zablode
našega časa. Ta škandal so že v stari
zavezi preroki silno grajali in še
mnogo bolj mu je v novi zavezi sam
Jezus Kristus grozil s hudimi
kaznimi«[10] – »Nihče ne more služiti
dvema gospodarjema: ali bo enega
sovražil in drugega ljubil, ali pa se bo
enega držal in drugega
zaničeval« (Mt 6,24).

Neskladnost življenja, v katero
zapadejo mnogi ljudje, verni ali ne, je
pomanjkanje harmonije in miru, ki
zlomi osebno ravnovesje. To ne bi
smelo biti presenetljivo, saj
»neupoštevanje dejstva, da je



človekova narava ranjena, nagnjena
k zlu, daje povod za hude zmote na
področju vzgoje, politike, socialnega
delovanja in nravi«.[11] Enotnost
življenja je odločilnega pomena za
vse, na poseben način pa za laike, kot
uči sv. Janez Pavel II.: vse mora biti
priložnost za zedinjenje z Bogom in
za služenje drugim.[12] Pri kristjanu je
njegovo poklicno delo usklajeno z
njegovo vero. »Brezkonfesionalnost.
Nevtralnost. – Stare bajke, ki se
zmeraj skušajo pomladiti. Si se že
kdaj potrudil misliti na to, kako
nesmiselno je prenehati biti
katoličan, ko prideš na univerzo ali v
strokovno društvo ali na znanstveno
zborovanje ali v parlament – kakor
da bi pustil klobuk v garderobi?«[13]

Te besede so nadvse aktualne: Boga
ne more stisniti v kot nekakšen
laicizem, ki se je povzdignil v religijo
brez Boga. Papež Frančišek nas vabi,
da spoznamo svoje mesto »s
kontemplativnega stališča, se pravi s



pogledom vere, ki odkriva Boga, ki
prebiva v hišah mesta, na njegovih
cestah in na njegovih trgih. Božja
navzočnost spremlja iskreno iskanje
posameznikov in skupin, da bi našli
oporo in smisel za svoje življenje.
Bog prebiva med meščani in podpira
solidarnost, bratstvo in teženje po
dobrem, po resnici in pravici. Te
navzočnosti ni treba vzpostaviti,
ampak jo odkriti in pokazati. Bog se
ne skriva pred ljudmi, ki ga iščejo z
iskrenim srcem.«[14]

Veselimo se v viharjih

Kristjani, pri krstu zaznamovani s
križem, so vedno poznali
preganjanje. »Vse Kristusovo
življenje je bilo v znamenju
preganjanja. Skupaj z njim bodo
deležni preganjanja njegovi (prim. Jn
15,20).«[15] Ob misli na izgnanstvo sv.
Janez Zlatousti, véliki govornik
Vzhoda, ni izgubil zaupanja: »Mnogo
je valov, ki nas spravljajo v



nevarnost, in velik vihar nam grozi;
kljub temu pa se ne bojimo
potopitve, ker trdno stojimo na skali.
Tudi ko se morje razbesni, se ta skala
ne bo zlomila; četudi se dvignejo
valovi, ne bodo mogli škodovati
Jezusovi barki. Povejte mi: Kaj nas
lahko prestraši? Smrt? Zame je
življenje Kristus in smrt pridobitev.
Izgnanstvo? Gospodova je zemlja in
kar jo napolnjuje. Zaplemba
premoženja? Ničesar nismo prinesli
na svet, tako tudi ne bomo ničesar
odnesli s sveta. Smejim se vsemu, kar
zbuja strah na tem svetu, in njegovim
dobrinam. Ne bojim se smrti niti ne
zavidam bogastva. Nimam želje
živeti, če ne živim za vaše dobro.
Zato vam govorim o tem, kar se sedaj
dogaja, in spodbujam vašo ljubezen k
upanju.«[16]

Težave z raztresenostjo, ki jih
prinaša svet, nam ne smejo vzeti
poguma. Sodobnik Zlatoustega, sv.
Avguštin, je raje oznanjal veselje kot



pa tarnanje: »Zakaj naj bi mislil, da je
bil kak prejšnji čas boljši od
sedanjega? Vse od prvega Adama do
današnjega Adama človek pričakuje
samo to: delo in pot, trnje in osat.
Nas je morda zadel kak potop? Smo
trpeli tiste težke čase lakote in vojn?
Prav zato nam o tem poroča
zgodovina, da bi se vzdržali
pritoževanja zoper Boga v sedanjem
času. Kako strašni časi so to bili! Mar
človeka ne strese že samo, ko o njih
bere ali posluša? Zatorej imamo več
razlogov, da se veselimo, ker živimo
v tem času, kot pa da se
pritožujemo.«[17]

Tudi če pridejo vojne, epidemije,
revščina in nova preganjanja, od
najbolj surovih, ki jih izvajajo
fundamentalizmi pod pretvezo
religije, do bolj prefinjenih v obliki
laicizmov, ki lahko postanejo prav
tako fundamentalistični – pomislimo
na primer na oviranje ugovora vesti
v različnih zahodnih državah –, je



zaupanje v Boga močnejše od vseh
težav: gre za upanje, ki se rodi iz
ljubezni in ki zaradi tega ne osramoti
(prim. Rim 5,5). Poklicani smo, da
poveličujemo Boga v največji globini
našega bitja, v našem srcu, kjer On
zedinja vse, izhajajoč iz božje slave,
ki je teža ljubezni, silovita moč, ki
daje smisel našemu upanju (prim. 1
Pt 3,15): v nas živi Kristus.

»Omnia in bonum«

Šestnajst stoletij po sv. Avguštinu in
Zlatoustem je sv. Jožefmarija v svet
poslal z optimizmom navdan klic: »V
svojem srcu morate vedno čutiti ta
vzklik, ki je kakor vklesan v mojo
dušo: Omnia in bonum! – vse
pripomore k dobremu. Sveti Pavel je
tisti, ki nam ponuja ta nauk vedrosti,
veselja, miru, sinovskega odnosa do
Boga: namreč Gospod nas ljubi kot
Oče, ki je nadvse moder in
vsemogočen: Omnia in bonum! (prim.
Rim 8,28).«[18]



K tem besedam dodaja blaženi
Álvaro: »Ko je oče leta 1941 pisal to
Navodilo, je bila malo prej končana
velika tragedija španske državljanske
vojne in začela se je svetovna vojna.
Razmere so bile zares apokaliptične
in Cerkev je zaradi ravnanja enih in
drugih utrpela veliko škodo, globoke
rane. Španija, ki je krvaveča in
opustošena prišla iz državljanske
vojne je bila v nevarnosti, da se
znajde v novem, še mnogo hujšem
spopadu. Oče je pomislil na možnost,
da znova ostane sam – tako kot v
predhodni španski vojni –, ko so bili
vsi njegovi duhovni otroci
razkropljeni po različnih frontah ali
pa v zaporih.«[19]

K naši enotnosti življenja spada tudi
to, da ljubimo kraj in čas, v katerega
nas je postavil Bog: navdušujoče je,
da lahko delamo in izboljšujemo ta
svet, medtem ko smo istočasno z
mislimi v nebesih. Stvarjenje in
odrešenje se na dinamičen način



uresničujeta tukaj, danes in zdaj,
vedno ko stremimo k spoznavanju in
razumevanju našega sveta, da bi ga
ljubili s stvarjenjskim optimizmom,
tako kot sv. Jožefmarija, ki je
priporočal tudi izogibanje »praznim
sanjam«,[20] bežanje od tako
imenovane »mistike ko bi le«.[21] V
svojem okolju se bomo skušali
pokazati takšni, kakršni smo: »Ko se
predstavljamo kot to, kar smo, kot
običajni državljani – ki prevzemajo
vsak svoje osebne odgovornosti:
družinske, poklicne, družbene,
politične –, ni v tem nobenega
pretvarjanja, ker takšno ravnanje ni
plod nikakršne taktike. Prav
nasprotno: to je naravnost, iskrenost,
je izražanje resnice o našem življenju
in o naši poklicanosti. Smo ljudje z
ulice.«[22]

Bog nas hoče imeti na tem svetu

V sedanjem času smo priča hudim
dogodkom, ki pričajo o delovanju



hudiča v svetu. Čeprav »vsako
zgodovinsko obdobje v sebi nosi
kritične sestavine,« pravi papež, »pa
se vsaj v zadnjih štirih stoletjih ni
zgodilo, da bi temeljne resnice, ki
sestavljajo človekovo življenje, bile
deležne tako hudih pretresov kot v
naši dobi […]. Gre za spremembo, ki
zadeva ravno vprašanje, na kakšen
način se bo nadaljeval obstoj
človeštva na svetu.«[23] Tudi sv.
Jožefmarija, ko je videl to bližajočo se
dekadenco, je v preroškem slogu
klical: »Slišati je nekakšen kolosalen 
non serviam (Jer 2,20) v osebnem in
družinskem življenju, v delovnih
okoljih in v javnem življenju. Tista tri
poželenja (prim. 1 Jn 2,16) so kakor
tri gromozanske sile, ki so spravile
na plan strašansko vrtoglavico
nečistosti, napuhnjenega
povzdigovanja človekovih lastnih
moči ter hlepenja po bogastvu.
Celotna civilizacija se opoteka,
nemočna in brez moralne osnove.«[24]



Ljubezen do sveta ni ovira za to, da
bi videli tisto, kar ni v redu, kar
potrebuje očiščenje, kar je treba
preoblikovati. Stvarnost moramo
sprejeti takšno, kakršna je, z njeno
svetlo in temno stranjo. To pa
zahteva, da se za stvari navdušimo,
da poznamo probleme, da smo v
stiku z mnogimi ljudmi, da beremo in
poslušamo. Zato da bi ljubili Boga,
nimamo ničesar boljšega od tega
sveta, v katerem nas je On sam
poklical k življenju, in pri tem se
zanašamo na molitev, ki jo Sin
povzdiguje k Očetu: »Ne prosim, da
jih vzameš s sveta, ampak da jih
obvaruješ hudega« (Jn 17,15).

Ko bomo ljubili ta svet, ki nam tak,
kakršen je, omogoča naše lastno
posvečevanje in prijateljstvo z
drugimi, se bomo obračali k Jezusu,
da bi ga izboljšali, da bi ga
preoblikovali, pri čemer se bomo dan
za dnem spreobračali tudi sami.
Sveta Marija je pomagala Jezusu, da



je rasel v običajnem življenju v
Nazaretu; zdaj, ko je popolnoma
predana svojemu poslanstvu kot
naša Mati, nam daje, da Jezus raste v
našem običajnem življenju. Ona nam
pomaga vsak dogodek premišljevati
v našem srcu (prim. Lk 2,51), da bi
odkrili pričujočnost Boga, ki nas kliče
vsak dan. »Mi, otroci moji, naj vam še
enkrat povem, smo ljudje z ulice. In
ko se ukvarjamo s časnimi stvarmi,
to delamo zato, ker je to naš prostor,
to je kraj, kjer smo srečali Jezusa, in
od tam nas naša poklicanost ni
oddaljila.«[25] Prav tam se blešči tista
luč duše, ki odseva večno dobroto
Gospoda. In s to lučjo Bog
razsvetljuje svet.

Guillaume Derville

[1] Sv. Peter Krizolog, Pridiga 108: PL
52, 499-500.



[2] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 10; prim. sv. Tomaž Akvinski, 
Sup. Ev. Matt. (Mt 6,22).

[3] Prav tam.

[4] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 11.

[5] I. de Celaya, Unidad de vida, v: 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo – Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1222.

[6] Drugi vatikanski koncil, Dogm.
konst. Lumen Gentium (21. 11. 1964),
9.

[7] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 16.

[8] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 106.

[9] Drugi vatikanski koncil, Past.
konst. Gaudium et spes (7. 12. 1965),
22.



[10] Prav tam, 43.

[11] Katekizem katoliške Cerkve, 407.

[12] Prim. sv. Janez Pavel II.,
Posinodalna apost. spod. 
Christifideles laici (30. 12. 1988), 17 in
59.

[13] Sv. Jožefmarija, Pot, 353.

[14] Frančišek, Apost. spod. Evangelii
gaudium (24. 11. 2013), 71.

[15] Katekizem katoliške Cerkve, 530.

[16] Sv. Janez Zlatousti, Pridiga, 1-3:
PG 52, 427-430.

[17] Sv. Avguštin, Pridiga Caillau-
Saint Yves 2, 92: PLS 2, 441-442.

[18] Sv. Jožefmarija, Navodilo, 8. 12.
1941, 34.

[19] Bl. Álvaro del Portillo, opomba
48 k Navodilu, 8. 12. 1941, 34.



[20] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, 8.

[21] Sv. Jožefmarija, Pogovori, 88.

[22] Sv. Jožefmarija, Pismo 19. 3.
1954, 27.

[23] Frančišek, Govor, 22. 3. 2013.

[24] Sv. Jožefmarija, Pismo 14. 2.
1974, 10.

[25] Sv. Jožefmarija, Pismo 19. 3.
1954, 29.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/v-duhu-in-resnici-enotnost-

zivljenja-1/ (2. Feb. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/v-duhu-in-resnici-enotnost-zivljenja-1/
https://opusdei.org/sl-si/article/v-duhu-in-resnici-enotnost-zivljenja-1/
https://opusdei.org/sl-si/article/v-duhu-in-resnici-enotnost-zivljenja-1/

	​»V duhu in resnici« – enotnost življenja (1)

