
opusdei.org

Umetnost
premišljevalne
molitve

Molitev: človekov dialog z
Bogom, od srca k srcu. Odnos, v
katerega lahko vlagamo vedno
več truda, kot je predlagano
tudi v tem besedilu.

11. Nov. 2018

“Če naj se krščanstvo v našem času
odlikuje predvsem po umetnosti
molitve,” je zapisal sv. Janez Pavel II.,
“moramo zopet začutiti obnovljeno
potrebo, da v duhovnem pogovoru in



v prežetosti z ljubeznijo obilno
vztrajamo pred Kristusom, ki je
navzoč v najsvetejšem zakramentu.
Kolikokrat, dragi bratje in sestre, sem
to izkusil in iz tega prejel moč,
tolažbo in podporo!”[1]

Z vso tvojo dušo

Boga Očeta hočemo ljubiti z vso svojo
močjo, postaviti v molitev dušo in vse
njene zmožnosti: razum in voljo,
spomin, domišljijo in čustva. Gospod
jih – zaporedoma ali istočasno –
uporablja kot kanale za vzpostavitev
dialoga z nami.

Nemogoče je dvakrat doživeti isto
molitev. Sveti Duh, vir nenehne
novosti, je tisti, ki da pobudo, deluje
in čaka. Včasih od nas pričakuje
trpek boj, ko se zdi, da ni nobenega
odgovora: takrat stopi v ospredje
vedra in vztrajna prizadevnost volje
za dejanja vere in ljubezni, da bi mu
kaj povedali, da bi razum in
domišljijo usmerili v Sveto pismo,



besedila liturgije ali duhovnih piscev,
ter ga iskali z besedami ali zgolj s
pogledom. Drža iskanja je že dialog,
ki nas preoblikuje, četudi je včasih
videti, da ni nobenega odmeva.

Drugič pa iz duše privrejo ideje ali
vzgibi, zaradi katerih čas
premišljevalne molitve kar steče in ki
nam pomagajo zaznati božjo
navzočnost. Tako v enem kot v
drugem primeru – v navdušenju, ob
vzgibih, idejah, ali pa brez njih – gre
za to, da svoje zmožnosti položimo v
roke Svetega Duha. Njegovi smo in
On je rekel: Ali ne smem storiti s
svojim, kar hočem?[2] Ta pogovor z
Bogom je notranja molitev, od srca
k srcu, pri kateri sodeluje vsa
duša: razum in domišljija, spomin
in volja. To je meditacija, ki
prispeva k temu, da naše ubogo
človeško življenje, naše običajno
vsakdanje življenje dobi
nadnaraven pomen.[3]



Edino pravilo, ki se ga je Bog sklenil
držati, je tisto, kar si je zadal s tem,
ko nas je ustvaril svobodne: da čaka
na naše sinovsko sodelovanje. Kadar
se lotimo molitve, bomo to storili kot
otroci in skušali ohranjati pozornost
do tega Očeta, ki nam želi
spregovoriti. To, da razum dojema z
lahkoto ali da se srce vname v
afektih, navsezadnje ni odvisno od
nas. Pomembna je odločenost
ohranjati odprtost za dialog, ne da bi
v tej drži popustili zaradi rutine ali
malodušja.

Molitev in polnost

Bog govori na mnogo načinov;
molitev je predvsem poslušanje in
odgovarjanje. Govori v Svetem
pismu, v liturgiji, v duhovnem
vodstvu ter preko sveta in
življenjskih okoliščin; pri delu, v
vsakdanjih pripetljajih in ob stikih z
drugimi. Da bi se naučili te božje



govorice, je dobro posvetiti nekaj
časa temu, da smo z Bogom sami.

Govoriti z Bogom pomeni pustiti, da
On prevzame vajeti našega bitja.
Premišljevanje Kristusovega življenja
nam omogoča razumeti našo osebno
življenjsko zgodbo, da bi jo lahko
odprli milosti. Želimo si, da vstopi in
preoblikuje naše življenje v verno
podobo svojega. Bog Oče nas je 
vnaprej določil, naj bomo skladni s
podobo njegovega Sina,[4] in v nas
želi videti izoblikovanega Kristusa[5],
da bi mogli vzklikniti: Ne živim več
jaz, ampak Kristus živi v meni.[6]

Zlasti v Novi zavezi, najboljši knjigi
za meditacijo, zremo skrivnosti
Kristusovega življenja: podoživljamo
rojstvo v Betlehemu, skrito življenje
v Nazaretu, muke njegovega trpljenja
… To priličenje Sinu učinkovito
uresničuje Sveti Duh; vendar ne gre
za avtomatičen proces, ob katerem bi
bil kristjan zgolj osupel opazovalec: z



božjim delovanjem lahko sinovsko
sodelujemo, ko v ta namen
pripravimo voljo, uporabimo
domišljijo in razum, ko dajemo
prednost dobrim vzgibom.

Tako je ravnal sv. Jožefmarija, ko je
na svoje lastno trpljenje gledal v luči
Kristusovih muk: In jaz, ki tudi
hočem izpolniti presveto božjo
voljo in slediti Učiteljevim
korakom, se bom lahko pritoževal,
če kot spremljevalca na poti
srečam trpljenje? To bo zanesljivo
znamenje, da sem božji otrok, saj z
menoj ravna kakor s svojim Sinom.
In tedaj bom lahko kot on na
samem vzdihoval in jokal na
svojem vrtu Getsemani, toda ko
bom ležal z obrazom na zemlji in
priznaval svojo ničnost, se bo z dna
moje duše h Gospodu dvignil krik: 
Pater mi, Abba, Pater, ... fiat![7]

Z Bogom govorimo, kadar molimo, in
Njega poslušamo, ko beremo božje



besede;[8] “branje Svetega pisma
mora spremljati molitev, da to branje
postane pogovor med Bogom in
človekom,”[9] pogovor, pri katerem
nam Oče govori o Sinu, da bi postali
drugi Kristusi, sam Kristus. Splača se
spraviti v pogon naše zmožnosti,
kadar molimo z evangelijem. 
Najprej si zamisliš prizor ali
skrivnost, ki ti bo služila, da se boš
lahko zbral in premišljeval. Nato
uporabiš razum za premišljevanje
tistega delčka Učiteljevega
življenja […]. Potem mu
pripoveduj, kar se navadno tebi
dogaja v teh rečeh, kako ti gre.
Bodi pozoren, ker ti bo On morda
hotel nekaj pokazati: pojavili se
bodo tisti notranji vzgibi, tista
zavedanja, tisti očitki.[10]

Skratka gre za to, da premišljujemo o
svojem življenju, da bi ga živeli tako,
kot pričakuje Bog. To je zelo
potrebno, še posebej za tiste, ki se
skušamo posvečevati z delom. 



Kakšna bodo tvoja dejanja, če jih
prej ne premisliš v navzočnosti
Gospoda, da bi jih uredil? Kako boš
brez tega pogovora z Bogom
dovršeno zaključil delo dneva?[11]

Ko zremo Jezusove skrivnosti na eni
strani in dogodke lastnega življenja
na drugi, se učimo moliti kakor
Kristus, čigar molitev je v celoti
obstajala “v tej ljubeči privrženosti
njegovega človeškega srca skrivnosti
Očetove volje (prim. Ef 1,9);”[12]

naučimo se moliti kot božji otroci, ko
sledimo zgledu svetega Jožefmarija. 
Moja molitev je bila enaka v vseh
okoliščinah, le z različnimi
poudarki. Dejal sem mu: Gospod,
Ti si me postavil sem; Ti si mi
zaupal to ali ono in jaz zaupam
vate. Vem, da si moj Oče, in vedno
sem videl, kako so majhni otroci
vedno popolnoma prepričani v
svoje starše. Moja duhovniška
izkušnja mi je potrdila, da ta
izročitev v božje roke spodbuja



duše k pridobitvi močne, globoke
in vedre pobožnosti, ta pa nas
spodbuja, da vedno delujemo s
pravilnim namenom.[13]

Molitev je najodličnejši način za
dozorevanje. Je nepogrešljivi del
procesa, s pomočjo katerega se
težišče premakne iz samoljubja v
ljubezen do Boga in do drugih zaradi
Njega. Za zrelo osebo je značilna
preudarnost, trdnost, stalnost,
dodobra izrisane poteze, po katerih
vsak človek na svojski način odseva
Kristusa.

Zrela oseba je kakor dobro uglašen
klavir. Ne išče genialnosti, s katero bi
oddajala nepričakovane zvoke in
presenečala. Presenetljivo je to, da
zadene pravo noto, in genialno na
njej je, da po zaslugi svoje stabilnosti
zmore zaigrati najlepše melodije: je
zanesljiva, odziva se na predvidljiv
način in zato je koristna. Doseči to



stabilnost in trdnost, ki jo prinaša
zrelost, je resen izziv.

Zrenje Gospodove človeškosti je
najboljša pot do polnosti. On pomaga
pri odkrivanju in popravljanju tipk,
ki se ne odzivajo dobro. Pri nekaterih
je lahko volja tisto, kar se upira
udejanjanju tega, kar Bog od njih
pričakuje. Drugi lahko občutijo, da
jim manjka človeške topline, tako
potrebne za sožitje in apostolat.
Nekateri, morda bolj energični, pa
težijo k prenagljenosti in neredu, ko
jih za seboj potegnejo čustva.

To je naloga, ki se nikoli ne konča.
Vključuje zaznavanje neravnovesij,
razglašenih not, s ponižno držo in
pripravljenostjo na poboljšanje, brez
nepotrpežljivosti in malodušja, kajti
Gospod nas gleda z neznansko
ljubeznijo in razumevanjem. Kako
pomembno je, da se naučimo
meditirati o svojem življenju z
Gospodovimi očmi! V pogovoru z



njim se prebudi strast do resnice, ko
pridemo v stik z njo; izgubi se strah
pred spoznanjem tega, kar resnično
smo, brez bežanja v domišljijo ali
iznakaženosti zaradi napuha.

Pri zrenju stvarnosti skozi dialog z
Bogom se naučimo tudi to, kaj lahko
razberemo iz oseb in dogodkov brez
spreminjajočega se filtra, značilnega
za vrednotenje izključno na podlagi
čustev ali neposredne koristi. Tam se
učimo občudovati veličino Boga, ki
ljubi našo majhnost, ko zremo
tolikšne skrivnosti, ki nas presegajo.

Resnična molitev

To ljudstvo […] me časti le s
svojimi ustnicami, njegovo srce pa
je daleč od mene.[14] Tako Gospod
tarna v Svetem pismu, ker ve, da
mora vsaka duša svoje srce položiti v
Njega, da bi dosegla srečo. Zaradi
tega ima pripravljenost volje, da
najde, ljubi in v dejanja prenese
božje hotenje, pri molitvi določeno



prednost pred drugimi sposobnostmi
duše: “Korist duše ni v tem, da veliko
razmišlja, ampak da veliko ljubi.”[15]

Mnogokrat bo moliti z ljubeznijo
predstavljalo napor, ki ga pogosto ne
bo spremljala tolažba niti sadovi. 
Molitev ni stvar govorjenja ali
čutenja, temveč ljubezni. Ljubimo
pa s prizadevanjem, da bi Gospodu
kaj povedali, četudi ne rečemo
ničesar.[16] Kot otroci lahko zaupamo,
da Bog naklanja vsakomur tiste
darove, ki jih najbolj potrebuje, in ko
jih najbolj potrebuje. Molitev –
zapomni si to – ne sestoji iz lepih
govorov, iz gostobesednih ali
tolažilnih fraz … Molitev je včasih
pogled na sliko Gospoda ali
njegove Matere; drugič je prošnja z
besedami; drugič izročanje dobrih
del, sadov zvestobe … Kakor vojak
na straži, tako moramo stati mi
pred vrati Boga, našega Gospoda:
to je molitev. Ali tako kot se psiček
vrže k nogam svojega gospodarja. –



Naj te ne moti, če mu rečeš:
Gospod, tukaj sem kot zvesti pes;
ali še bolje, kot osliček, ki ne bo
brcnil tistega, ki ga ima rad.[17]

Ta izkušnja je tudi del prijateljstva
med ljudmi. Ko smo z drugimi, se
lahko zgodi, da ne vemo, kaj bi rekli,
ker se glava ne odziva kljub
poskusom, da bi načeli pogovor.
Takrat se zatečemo k drugim
načinom, da ne bi prišlo do hladnega
vzdušja: prijazen pogled, vljudna
kretnja, drža pozornega poslušanja,
drobna pozornost in skrb za
sogovornikove zadeve. Vsaka
resnično človeška izkušnja odpira
možnosti za odnos z Jezusom
Kristusom, popolnim Bogom in
popolnim človekom.

Ker sta zvestoba in vztrajnost le
drugi imeni za ljubezen, bomo znali
iti naprej tudi, kadar um, domišljija
ali čuti uhajajo našemu nadzoru. V
tistih trenutkih lahko ljubezen najde



druge poti, da se razprostre. Tvoj
razum je okoren, nedejaven:
zaman se trudiš, da bi v Gospodovi
navzočnosti uredil svoje misli.
Prava zmeda! Ne sili se in ne skrbi.
– Dobro me poslušaj: to je čas srca.
[18]

Kadar govorimo z Bogom, se dialog
ne prekine, tudi če se glava ne
odziva. Celo kadar ugotovimo, da
kljub iskrenemu boju prihaja do
raztresenosti in otopelosti, imamo
zagotovilo, da s svojimi dobrimi
željami ugajamo Bogu Očetu, ki na
naše napore gleda z ljubeznijo.

Molitev in dejanja

Brez strahu pred zmoto si drznem
trditi, da obstaja mnogo načinov
molitve, neskončno, bi lahko rekel.
Toda jaz bi si za vse nas želel
pristne molitve božjih otrok, ne
besedičenja hinavcev, ki bodo
morali od Jezusa slišati: Ne pojde v
nebeško kraljestvo vsak, ki mi



pravi: Gospod, Gospod [… ]. Naj bo
naše vzklikanje “Gospod!”
združeno z učinkovito željo po
tem, da spreminjamo v stvarnost
te notranje vzgibe, ki jih Sveti Duh
zbuja v naši duši.[19]

Da pa bi zmogli te, v molitvi doživete
vzgibe prenesti v dejanja, je koristno,
da pogosto delamo sklepe. Cilj
refleksije o napotkih, ki prihajajo od
zgoraj, je dejanje, prenašanje božjih
napotkov v prakso.[20] Ne gre le za to,
da se naš um zatopi v pobožne misli,
temveč da poslušamo Gospodov glas
in izpolnimo njegovo voljo. Tvoja
molitev ne more ostati zgolj pri
besedah: vsebovati mora dejstva in
praktične posledice.[21]

Molitev božjih otrok mora imeti
apostolske posledice. Apostolat nam
odstira še drugo plat ljubezni v
molitvi. Želimo se znova naučiti
moliti tudi zato, da bi lahko pomagali
drugim. Tam bomo našli moč za to,



da številne ljudi pripeljemo na pot
dialoga z Bogom.

Ne molimo sami, ker ne živimo niti
nočemo živeti sami. Ko svoje
življenje postavimo pred Boga,
moramo neizogibno spregovoriti o
tem, kar je za nas najpomembnejše: o
naših bratih in sestrah v veri, o naših
domačih, prijateljih in znancih; o
tistih, ki nam pomagajo, in o tistih
drugih, ki nas ne razumejo ali nam
povzročajo trpljenje. Če je volja
dobro pripravljena, brez strahu pred
tem, da se življenje zakomplicira,
bomo mogli v premišljevalni molitvi
slišati božje namige: nova apostolska
obzorja in kreativne načine za
pomoč drugim.

Gospod nam bo v notranjosti duše
pomagal razumeti druge, doumeti,
kako naj bomo do njih zahtevni, kako
naj jih privedemo k Njemu; dal bo
luč našemu razumu, da bomo mogli
razbrati, kaj duše sporočajo; prekalil



bo naša čustva; pomagal nam bo
ljubiti z močnejšo in čistejšo
ljubeznijo. Naše apostolsko življenje
je vredno toliko, kolikor je vredna
naša molitev.

C. Ruiz

[1] Sv. Janez Pavel II., Okr. Ecclesia de
Eucharistia, 17. 4. 2004, št. 25.

[2] Mt 20, 15.

[3] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, št. 119.

[4] Rim 8,29.

[5] Prim. Gal 4,19.

[6] Gal 2,20.

[7] Sv. Jožefmarija, Križev pot, 1.
postaja, 1.



[8] Prim. Sv. Ambrož, De officiis
ministrorum, I, 20, 88.

[9] II. vatikanski koncil, Dogm. konst.
Dei Verbum, št. 25.

[10] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
253.

[11] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 448.

[12] Katekizem katoliške Cerkve, št.
2603.

[13] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
143.

[14] Iz 29,13; prim. Mt 15,8.

[15] Sv. Terezija Jezusova, 
Ustanavljanje samostanov, 5. pog., št.
2.

[16] Sv. Jožefmarija, Brazda, št. 464.

[17] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 73.

[18] Sv. Jožefmarija, Pot, št. 102.



[19] Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji, št.
243.

[20] Prim. Sv. Ambrož, Expositio in
Psalmum CXVIII, 6, 35.

[21] Sv. Jožefmarija, Kovačnica, št. 75.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/umetnost-premisljevalne-

molitve/ (9. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/umetnost-premisljevalne-molitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/umetnost-premisljevalne-molitve/
https://opusdei.org/sl-si/article/umetnost-premisljevalne-molitve/

	Umetnost premišljevalne molitve

