opusdei.org

TEMA 9. UclovecCenje

Je najodli¢nejsi dokaz bozZje
ljubezni do ljudj, saj druga
oseba presvete Trojice postane
deleZna CloveSke narave v enoti
osebe.

24. Dec. 2013

1. Dejanje uclovecenja

Dejanje, s katerim druga bozja oseba
(Beseda) prevzame Clovesko naravo,
je delo vseh treh bozjih oseb.
Uclovecenje Boga je uclovecenje Sina,
ne Oceta, niti Svetega Duha. Kljub
temu je bilo uclovecenje delo celotne



Trojice. Zato je v Svetem pismu
vCasih pripisano Bogu Ocetu (Heb
10,5; Gal 4,4) ali samemu Sinu (Flp
2,7) ali pa Svetemu Duhu (Lk 1,35; Mt
1,20). Na ta nacin je poudarjeno, da
je bilo uclovecenje eno samo dejanje,
skupno vsem trem boZjim osebam.
Sveti Avgustin razlaga, da je »to, da je
Marija spocela in rodila, delo Trojice,
kajti dela Trojice so nelocljiva.«[1]
Gre za bozje dejanje ad extra,
katerega ucinki so zunaj Boga, v
ustvarjeninah, je skupno delo treh
bozjih oseb, kajti ena sama je bozja
bit, ki je neskonc¢na bozja moc (prim.
Katekizem, 258).

Uclovecenje Besede nima ucinka na
bozjo svobodo, kajti Bog bi lahko
odlocil, da se Beseda ne ucloveci, ali
pa da se ucloveci kakSna druga boZja
oseba. Vendar pa to, da je Bog
neskoncno svoboden, ne pomeni, da
so njegove odloCitve arbitrarne, in to
tudi ne zanika, da je razlog njegovega
delovanja ljubezen. Zaradi tega



teologi navadno iSCejo razloge
primernosti, ki jih je mogoce razbrati
iz razli¢nih boZjih odlocitev, tako kot
se kazZejo v ojkonomiji odreSenja. S
tem skus$ajo zgolj predociti cudovito
modrost in skladnost, ki je prisotna v
vsakem bozjem dejanju, ne pa
morebitno nujnost Boga.

2. Devica Marija, BoZja Mati

Devica Marija je bila vnaprej od
vekomaj dolocena, da postane Mati
Boga, skupaj z uclovecenjem Besede:
»V Kristusovi skrivnosti je Marija
navzoca zZe “pred stvarjenjem sveta"
kot tista, ki jo je OCe “izbral" za Mater
svojega Sina pri uclovecenju, in
skupaj z OCetom jo je izbral Sin ter jo
za vecno izroc€il Duhu svetosti.«[2]
BoZja izvolitev spoStuje svobodo
svete Marije, kajti »OCe usmiljenja je
hotel, naj v boZjih sklepih vnaprej
doloCena mati pred izvrSitvijo
uclovecCenja da svojo privolitev, da bi
tako Zena prispevala tudi k Zivljenju,



kakor je prispevala k smrti (C 56;
prim. 61)« (Katekizem, 488). Zato so
Ze v starih Casih cerkveni ocCetje v
Mariji videli novo Evo.

»Bog je Marijo, da bi postala
OdreSenikova mati, “obogatil z
darovi, vrednimi takSne naloge" (C
56)« (Katekizem, 490). Nadangel
Gabrijel jo ob oznanjenju pozdravi z
besedami »milosti polna« (Lk 1,28).
Preden se je Beseda uclovecila, je
Marija Ze bila polna milosti zaradi
njenega odgovora na prejete darove.
Milost, ki jo je prejela, jo naredi za
Bogu vSecno in jo pripravi na to, da
bo postala deviska Mati OdreSenika.
Popolnoma prevzeta od boZje milosti
je mogla svobodno privoliti na
oznanjenje njene poklicanosti (prim.
Katekizem, 490). »Tako je Marija dala
bozji besedi svojo privolitev in
postala Jezusova mati. In ko je z
vsem srcem in neovirana od
kakrSnega koli greha sprejela
odreSenjsko bozjo voljo, je sama sebe



popolnoma v celoti izrocila osebi in
delu svojega Sina, da bi v odvisnosti
od njega in skupaj z njim sluZila po
bozji milosti skrivnosti odreSenja
(prim. C 56)« (Katekizem, 494).
Vzhodni cerkveni ocetje BoZjo Mater
navadno imenujejo »vso sveto« in
»slavijo jo kot “prosto vsakega
madeZa greha, na neki nacin
oblikovano od Svetega Duha in
narejeno za novo stvar” (C 56). Po
bozji milosti je Marija vse svoje
Zivljenje ostala obvarovana vsakega
osebnega greha« (Katekizem, 493).

Marija je bila odreSena Ze pri svojem
spocetju: »To izpoveduje verska
resnica o brezmadeznem spocetju, ki
jo je 1854 razglasil papeZ Pij IX.:
“Blazena Devica Marija je bila v
prvem trenutku svojega spocetja
obvarovana vsakega madeza
izvirnega greha, in sicer po
edinstveni milosti in posebni pravici,
ki jijo je podelil vsemogoc¢ni Bog
glede na zasluZenje Kristusa Jezusa,



ZveliCarja Cloveskega rodu® (DS
2803)« (Katekizem, 491).
BrezmadeZno spocetje razodeva
zastonjsko ljubezen Boga, saj je bila
to boZja pobuda in ne Marijina,
ampak Kristusova zasluga. »Ta “sijaj
popolnoma edinstvene svetosti”, s
katerim je bila “obdarjena od prvega
trenutka" (C 56), ji v celoti prihaja od
Kristusa: Marija je “zaradi zasluZenja
svojega Sina odreSena na odli¢nejsi
nacin" (C 53)« (Katekizem, 492).

Sveta Marija je BoZja Mati: »Tisti
namrec, katerega je kot ¢loveka
spocela od Svetega Duha in ki je po
mesu postal resni¢no njen Sin, je
veclni Ocetov Sin, druga oseba
presvete Trojice. Cerkev izpoveduje,
da je Marija resni¢no BoZja Mati
(prim. DS 251: S 172)« (Katekizem,
495). Seveda ni rodila bozanskosti,
temvec ¢lovesko telo Besede, s
katerim se je takoj zedinila njegova
dusa, od Boga ustvarjena kakor vse
druge, in tako je nastala cloveska



narava, ki jo je v istem trenutku nase
prevzela Beseda.

Marija je bila vedno Devica. Cerkev
Ze od davnine v credu izpoveduje in
v svoji liturgiji slavi »Marijo kot (...)
“vedno devico" (prim. C

52)« (Katekizem, 499; prim.
Katekizem, 496-507). Ta vera Cerkve
se odseva v starodavnem obrazcu:
»Devica pred porodom, med
porodom in po porodu.« Od vsega
zaCetka »je Cerkev izpovedovala, da
je bil Jezus spocCet samo z mocjo
Svetega Duha v narocju Device
Marije, poudarjajoc tudi telesni vidik
tega dogodka: Jezus je bil spocet
“absque semine ex Spiritu

Sancto” (lateranski koncil 649: DS
503: S 195) — “brez moskega semena
iz Svetega Duha"« (Katekizem, 496).
Marija je bila devica tudi med
porodom, saj »ga je rodila, brez da bi
bila okrnjena njena deviskost, tako
kot ga je brez izgube deviskosti
spocela (...). Jezus Kristus se je na



cudovit nacin rodil iz deviSkega
telesa.«[3] Dejansko Kristusovo
rojstvo »“ni zmanjsalo deviske
nedotaknjenosti" njegove matere,
“ampak jo je posvetilo" (C

57)« (Katekizem, 499). Po porodu je
Marija ostala vedno devica. Cerkveni
oCetje so v svojih razlagah
evangelijev in v svojih odgovorih na
razliCne ugovore vselej potrjevali to
dejstvo, ki izraza njeno popolno
pripravljenost in absolutno izrocitev
boZjemu odreSenjskemu nacrtu.
Sveti Bazilij je to povzel rekoc, da
»tisti, ki Jjubijo Kristusa, ne
dopuscajo trditve, da bi BoZja Mati v
kaksSnem trenutku prenehala biti
devica.«[4]

Marija je bila vzeta v nebesa. »Ko je
brezmadeZna Devica, obvarovana v
nedotaknjenosti od kakr$nega koli
madeZa izvirnega greha, dovrsila tek
zemeljskega Zivljenja, je bila kon¢no
s telesom in duso vzeta v nebeSko
slavo; in Gospod jo je povisal za



Kraljico vesoljstva, da bi bila v
popolnejsi meri upodobljena po
svojem Sinu, Gospodu gospodov in
zmagovalcu nad grehom in
smrtjo.«[5] Vnebovzetje Device
Marije predstavlja anticipacijo
vstajenja preostalih kristjanov (prim.
Katekizem, 966). Marijino kraljevo
dostojanstvo temelji na njenem
boZjem materinstvu in na njeni
zedinjenosti z delom odreSenja.[6] Pij
XII. je 1. novembra 1954 postavil
praznik Svete Marije Kraljice.[7]

Marija je OdreSenikova Mati. Zaradi
tega njeno boZje materinstvo
vkljucuje tudi njeno sodelovanje pri
zveliCanju ljudi: »Tako je Marija,
Adamova hdi, pritrdila boZji besedi
in postala Jezusova mati. In ko je z
vsem srcem in neovirano od
kakrs$nega koli greha sprejela
odreSitveno bozjo voljo, je sama sebe
kot Gospodovo deklo popolnoma
posvetila osebi in delu svojega Sina
in je tako pod njim in z njim sluzila



po milosti vsemogocnega Boga
skrivnosti odreSenja. Po pravici torej
menijo cerkveni oCetje, da je Bog
Marijo uporabil ne kot zgolj pasivno
orodje, temvec da je s svobodno vero
in pokorscino sodelovala pri
odreSenju Clovestva.«[8] To
sodelovanje se kaZe tudi v njenem
duhovnem materinstvu. Marija, nova
Eva, je resni¢na mati ljudi v redu
milosti, saj sodeluje pri rojstvu v
Zivljenje milosti in pri duhovnem
razvoju vernikov: Marija je »na
popolnoma edinstven nacin
sodelovala pri OdresSenikovem delu
za obnovitev nadnaravnega Zivljenja
v dusSah. S tem je postala mati v redu
milosti.«[9] (prim. Katekizem, 968).
Marija je tudi posrednica in njeno
materinsko posredovanje, ki je vselej
podrejeno edinstvenemu
posredovanju Kristusa, se je zacelo z
njenim fiat ob oznanjenju in se
nadaljuje v nebesih, kajti »vzeta (...) v
nebesa te zvelicavne naloge ni
odlozila, temve¢ nam z mnogotero



priprosnjo Se naprej pridobiva
darove veCnega zvelic¢anja. (...) Zato
blazeno Devico klicemo z naslovi
priprosnjice, pomocnice, besédnice
in srédnice«[10] (prim. Katekizem,
969).

Marija je podoba in vzor Cerkve:
»Devica Marija je za Cerkev zgled
glede vere in ljubezni. Zato je
“preodli¢ni in docela edinstveni ud
Cerkve" (C 53) ter celo “vzorno
uresnicenje" (...) Cerkve (C

63)« (Katekizem, 967). Pavel VI. je 21.
novembra 1964 slovesno imenoval
Marijo za Mater Cerkve, da bi izrecno
poudaril njeno materinsko vlogo nad
kr$¢anskim ljudstvom.[11]

Iz doslej povedanega je razumljivo,
da je poboZnost Cerkve do presvete
Device bistven notranji element
krs¢anskega CeScenja.[12] Devici
Mariji »Cerkev po pravici izkazuje
posebno ¢escenje. Ze od najstarejsih
¢asov so namrec blaZzeno Devico



Castili z naslovom “bozje Porodnice",
pod katere varstvo se verniki v
molitvi zatekajo v vseh svojih
nevarnostih in potrebah. (...) To
ceSCenje (...) je sicer docela
edinstveno, vendar se bistveno
razlikuje od CeSCenja, kakrsnega
izkazujemo tako ucloveceni Besedi
kakor tudi Oc€etu in Svetemu Duhu in
katerega Mariji izkazovano CeSCenje
kar najbolj pospesuje.«[13] Ce3¢enje
svete Marije »se izraZa v bogosluznih
praznikih, ki so posveceni Bozji
Materi (prim. B 103) in v marijanskih
molitvah, npr. v svetem roznem
vencu« (Katekizem, 971).

3. Podobe in prerokbe uc¢lovecenja

Pri obravnavanju prejsnje teme smo
videli, da po grehu nasih prastarsev,
Adama in Eve, Bog Cloveka ni
zapustil, ampak jima je obljubil
ZveliCarja (prim. 1 Mz 3,15;
Katekizem, 410).



Po izvirnem grehu in obljubi
OdresSenika je znova Bog tisti, ki da
pobudo in sklene zavezo z ljudmi: z
Noetom po potopu (prim. 1 Mz 9-10),
nato pa predvsem z Abrahamom
(prim. 1 Mz 15-17), kateremu je
obljubil, da mu bo dal obilno
potomstvo in iz njega naredil veliko
ljudstvo, ki mu bo dal v posest novo
deZelo in v katerem bodo nekega dne
blagoslovljeni vsi narodi. Zaveza je
bila potem obnovljena z Izakom
(prim. 1 Mz 26,2-5) in z Jakobom
(prim. 1 Mz 28,12-15; 35,9-12). V stari
zavezi doseZe najbolj dovrSeno
obliko v Mojzesu (prim. 2 Mz 6,2-8; 2
Mz 19-34).

Pomemben trenutek v zgodovini
razmerja med Bogom in Izraelom je
bila Natanova prerokba (prim. 2 Sam
7,7-15), ki oznani, da bo Mesija izmed
Davidovih potomcev in da bo
kraljeval nad vsemi narodi, ne samo
nad Izraelom. O Mesiju je v drugih
preroskih besedilih zapisano, da se



bo rodil v Betlehemu (prim. Mih 5,1),
da bo pripadal Davidovemu rodu
(prim. Iz 11,1; Jer 23,5); da mu bodo
dali ime »Emanuel, kar pomeni Bog
z nami (prim. Iz 7,14); da bo
imenovan »Moc¢ni Bog, Vecni Oce,
Knez miru« (Iz 9,5) itd. Poleg teh
besedil, ki Mesija opisujejo kot kralja
in Davidovega potomca, so Se druga,
ki ravno tako na preroski nacin
govorijo o Mesijevem odreSenjskem
poslanstvu in ga imenujejo Gospodov
sluZabnik, trpeci sluzabnik, ki bo na
svoje telo prevzel spravo in mir
(prim. Ef 2,14-18): 1z 42,1-7; 49,1-9; 50,
4-9; 52,13-53, 12. V tem kontekstu je
pomemben odlomek Dan 7, 13-14 o
Sinu ¢lovekovem, ki na skrivnosten
nacin preko poniznosti in sestopanja
premaga poloZzaj ¢loveka in
dokoncno vzpostavi mesijansko
kraljestvo (prim. Katekizem, 440).

Glavne podobe OdresSenika v stari
zavezi so nedolZni Abel, véliki
duhovnik Melkizedek, Izakovo



Zrtvovanje, Jozef, ki ga prodajo
njegovi bratje, pashalno jagnje,
bronasta kaca, ki jo Mojzes
povzdigne v puscavi, ter prerok Jona.

4. Kristusova imena

V teku stoletij so teologi in duhovni
pisci Kristusu pripisovali Stevilna
imena in nazive. Nekaj jih je vzetih iz
stare zaveze in nekaj iz nove.
Nekatere je uporabljal ali sprejemal
Jezus sam, druge mu je skozi stoletja
dodala Cerkev. Oglejmo si
najpomembnejsa in najpogostejsa
med temi imeni.

Jezus (prim. Katekizem, 430-435), kar
v hebrejs¢ini pomeni »Bog resuje«:
»Pri oznanjenju mu angel Gabrijel da
kot lastno ime ime Jezus, ki izraza
hkrati njegovo identiteto in njegovo
poslanstvo« (Katekizem, 430), to
pomeni, da je On Bozji Sin, ki je
postal Clovek, da bi »svoje ljudstvo
odresil grehov« (Mt 1,21). Ime Jezus
pomeni, »da je ime Boga samega



navzocCe v osebi njegovega Sina
(prim. Apd 5,41; 3 Jn 7), ki se je
uclovecil za vesoljno in dokon¢no
odreSenje grehov. Je to boZje ime, ki
edino prinasa zveliCanje (prim. Jn
3,5; Apd 2,21) in ki ga morejo odtlej
klicati vsi, kajti z uclovecenjem se je
zdruZilo z vsemi ljudmi« (Katekizem,
432). Jezusovo ime je v srcu
krs¢anske molitve (prim. Katekizem,
435).

Kristus (prim. Katekizem, 436-440),
kar izhaja grSkega prevoda hebrejske
besede »Mesija« in pomeni
»maziljenec«. To postane Jezusovo
lastno ime, »Kker Jezus popolnoma
izpolnjuje bozje poslanstvo, katerega
naznacuje. V resnici so bili v Izraelu
v bozjem imenu maziljeni tisti, ki so
bili Bogu posveceni za poslanstvo,
prihajajocCe od njega (Katekizem,
436). Tako je bilo v primeru
duhovnikov, kraljev in izjemoma
prerokov. Na najodli¢nejsi nacin je
moralo tako biti v primeru Mesija, ki



ga Bog poslje, da dokoncno vzpostavi
njegovo kraljestvo. Jezus je izpolnil
Izraelovo mesijansko upanje v svoji
trojni vlogi duhovnika, preroka in
kralja (prim. prav tam). Jezus je
»sprejel naslov Mesija, do katerega je
imel pravico (prim. Jn 4,25-26; 11,27),
a ne brez pridrzka, ker ga je del
njegovih sodobnikov razumelo po
prevec ¢loveskem pojmovanju (prim.
Mt 22,41-46), v bistvu politi¢no (prim.
Jn 6,15; Lk 24,21)« (Katekizem, 439).

Jezus Kristus je Bozji Edinorojenec,
edini BoZji Sin (prim. Katekizem,
441-445). Jezusovo sinovsko razmerje
do njegovega Oceta ni posinovljenje,
tako kot v naSem primeru, temvec
naravno boZje sinovstvo, to pomeni,
»edinstveno in vecno razmerje
Jezusa Kristusa do Boga, njegovega
Oceta: Jezus Kristus je edinorojeni
Ocetov Sin (prim. Jn 1,14.18; 3,16.18)
in Bog sam (prim. Jn 1,1). Za to, da
smo Kkristjani, je potrebno verovati,
da je Jezus Kristus Bozji Sin (prim.



Apd 8,37; 1 Jn 2,23)« (Katekizem, 454).
Evangeliji »v dveh slovesnih
trenutkih, pri Kristusovem krstu in
njegovem spremenjenju, navajajo
Ocetov glas, ki ga oznacuje kot
svojega “ljubljenega Sina" (prim. Mt
3,17; 17,5). Jezus sam sebe oznacuje
kot “edinorojenega BoZjega Sina" (Jn
3,16) in s tem naslovom potrjuje
svojo vecno

preeksistenco« (Katekizem, 444).

Gospod (prim. Katekizem, 446-451):
»V grskem prevodu starozaveznih
knjig je ono neizrekljivo ime, s
katerim se je Bog razodel Mojzesu
(prim. 2 Mz 3,14), namre¢ YHWH,
podano s “Kyrios" [“Gospod"].
Gospod postane od tedaj napre;j
najbolj obicajno ime za oznacevanje
bozjosti Izraelovega Boga samega. V
tem krepkem pomenu uporablja
nova zaveza naslov “Gospod" hkrati
za Oceta, a tudi — in to je novost —
za Jezusa, ki je s tem priznan za Boga
samega (prim. 1 Kor 2,8)« (Katekizem,



446). Prve cerkvene veroizpovedi
Jezusu pridevajo bozji naslov Gospod
in s tem »potrjujejo od samega
zaCetka (prim. Apd 2,34-36), da
oblast, Cast in slava, ki gredo Bogu
Ocetu, pripadajo tudi Jezusu (prim.
Rim 9,5; Tit 2,13; Raz 5,13), ker je
“boZje narave" (Flp 2,6) in ker je Oce
razglasil to Jezusovo najvisje
gospostvo s tem, da ga je obudil od
mrtvih in ga povisal v svoje
velicastvo (prim. Rim 10,9; 1 Kor 12,3;
Flp 2,11)« (Katekizem, 449).
Krsc¢anska molitev, liturgi¢na in
osebna, je zaznamovana z naslovom
»Gospod« (prim. Katekizem, 451).

5. Kristus je edini popolni srednik
med Bogom in ljudmi. Je Ucitelj,
Duhovnik in Kralj.

»Jezus Kristus je pravi Bog in pravi
Clovek, v enoti svoje boZje osebe;
zaradi tega je edini srédnik med
Bogom in ljudmi« (Katekizem, 480). V
Novi zavezi najdemo najgloblji izraz



o Kristusovem posredovanju v
Prvem pismu Timoteju: »Bog je
namrec¢ samo eden. Samo eden je
tudi srednik med Bogom in ljudmi,
Clovek Kristus Jezus, on, ki je sam
sebe dal v odkupnino za vse« (1 Tim
2,5). Tukaj je predstavljena oseba
srednika in njegovo delovanje. V
Pismu Hebrejcem pa Kristus nastopa
kot srednik nove zaveze (prim. Heb
8,6; 9,15; 12,24). Jezus Kristus je
srednik, ker je popoln Bog in popoln
Clovek, toda srednik je v svoji
ClovesSkosti in preko nje. Ta
novozavezna besedila predstavljajo
Kristusa kot preroka in razodevalca,
kot vélikega duhovnika in kot
Gospoda vsega stvarstva. Ne gre za
tri razli¢ne sluzbe, ampak za tri
razline vidike odreSilne funkcije
enega srednika.

Kristus je prerok, oznanjen v Peti
Mojzesovi knjigi (18,18). Za preroka
so Jezusa imeli ljudje (prim. Mt 16,14;
Mr 6,14-16; Lk 24,19). Sam zacCetek



Pisma Hebrejcem je tozadevno
nadvse pomenljiv. Toda Kristus je veC
kot prerok: On je Ucitelj, to pomeni,
tisti, ki uci z lastno oblastjo, z do
tedaj nepoznano oblastjo, nad katero
so bili poslusalci preseneceni.
VzviSeni znacaj Jezusovega nauka
temelji na dejstvu, da je Bog in
Clovek. Jezus ne samo uci resnico,
temvec je On Resnica, Ki je postala
vidna po utelesenju. Kristus, veCna
Ocetova Beseda, »je ena sama,
popolna in nepresegljiva Ocetova
Beseda. V njem nam pove vse, in
nobene druge besede ne bo kakor

ta« (Katekizem, 65). Kristusov nauk je
dokoncen, tudi v smislu, da je z njim
bozje razodetje ljudem v zgodovini
doseglo svojo kon¢no dovrsSitev.

Kristus je duhovnik. Posredovanje
Jezusa Kristusa je duhovnisko
posredovanje. V Pismu Hebrejcem,
katerega osrednja tema je Kristusovo
duhovnistvo, je Jezus Kristus
predstavljen kot véliki Duhovnik



nove zaveze, »véliki duhovnik (...) po
Melkizedekovem redu« (Heb 5,10;
6,20), »svet, nedolzZen,
neomadeZevan« (Heb 7,26), »ki je “z
eno daritvijo za vselej naredil
popolne tiste, ki jih posvecuje" (Heb
10,14), to je po eni sami Zrtvi na
kriZzu« (Katekizem, 1544). Na enak
nacin kot je Kristusova daritev —
njegova smrt na kriZzu — ena sama
zaradi enotnosti med duhovnikom in
Zrtvijo neskoncne vrednosti, tako je
tudi njegovo duhovnistvo eno samo.
On je edina Zrtev in edini duhovnik.
Daritve stare zaveze so bile podoba
Kristusove daritve in so svojo veljavo
dobivale ravno zaradi njihove
usmerjenosti h Kristusovi daritvi.
Sluzbeno duhovnistvo in
duhovniStvo vernikov sta delezni
Kristusovega duhovnisStva, veCnega
duhovniStva, ter se mu ne dodajata
niti ga ne nasledita (prim. Katekizem,
1544-1547).



Kristus je Kralj. Kralj je ne samo kot
Bog, ampak tudi kot Clovek.
Kristusova vzviSenost je temeljni
vidik njegovega odreSilnega
posredovanja. Kristus odreSuje, ker
ima dejansko moc, da to stori. Vera
Cerkve govori o Kristusovi
kraljevskosti in v veroizpovedi
izpricCuje, da »njegovemu kraljestvu
ne bo koncag, s Cimer ponavlja
besede nadangela Gabrijela Mariji
(prim. Lk 1,32-33). Kristusovo
kraljevo dostojanstvo je bilo
oznanjeno Ze v Stari zavezi (prim. Ps
2,6;1z 7,6; 11.1-9; Dan 7,14). Vendar
pa Kristus ni veliko govoril o svoji
kraljevskosti, ker je bilo med Judi
tistega Casa zelo razSirjeno
materialno in zemeljsko pojmovanje
mesijanskega kraljestva. Je pa to
priznal v posebej slovesnem
trenutku, ko je na Pilatovo vpraSanje
odgovoril: »Ti pravis, da sem

kralj« (Jn 18,37). Kristusovo kraljevo
dostojanstvo ni metafori¢no, ampak
stvarno in pomeni oblast



zakonodajalca in sodnika. Je
kraljevanje, ki temelji na dejstvu, da
je On uclovecCena Beseda in da je nas
OdresSenik.[14] Njegovo kraljestvo je
duhovno in vecno. Je kraljestvo
svetosti in pravic¢nosti, ljubezni,
resnice in miru.[15] Kristus kraljuje
tako, da k sebi po svoji smrti in
vstajenju pritegne vse ljudi (prim. /n
12,32). Kristus, Kralj in Gospodar
vesoljstva, je postal vsem sluzabnik,
ko »ni priSel, da bi mu stregli, ampak
da bi stregel in dal svoje Zivljenje v
odkupnino za mnoge (Mt

20,28)« (Katekizem, 786).

Vsi verniki so udeleZeni »pri trojni
Kristusovi sluzbi in nosijo
odgovornost za poslanstvo in
sluzenje, ki iz tega

izhajata« (Katekizem, 783).

6. Vse Kristusovo Zivljenje je
odresilno

Kar zadeva Kristusovo Zivljenje,
»veroizpoved govori (...) samo o



skrivnostih uclovecenja (spocetje in
rojstvo) in velike noci (trpljenje,
kriZanje, smrt, pokop, sestop pred
pekel, vstajenje, vnebohod). Izrecno
niCesar ne pove o skrivnostih
Jezusovega skritega in javnega
Zivljenja; toda Cleni vere, ki se tiCejo
Jezusovega uclovecenja in velike
noci, osvetljujejo celotno Kristusovo
zemeljsko Zivljenje« (Katekizem, 512).

Vse Kristusovo Zivljenje je odreSilno
in katero koli njegovo CloveSko
dejanje vsebuje presezno vrednost
odreSenja. Celo v najpreprostejsih in
na videz manj pomembnih Jezusovih
dejanjih se nahaja ucinkovito
udejanjanje njegovega posredovanja
med Bogom in Jjudmi, saj so to vedno
dejanja uclovecCene Besede. Ta nauk
je posebej globoko doumel sveti
Jozefmarija, ki je ucil, da je treba vse
zemeljske poti preoblikovati v bozje
poti posveCevanja: »Pribliza se
polnost Casov in za izpolnitev te
naloge (...) se rodi Dete v Betlehemu.



On je OdreSenik sveta; a Se preden
spregovori, ljubi z deli. S seboj ne
prinasa nobene ¢arobne formule, ker
ve, da mora odreSenje, ki ga ponuja,
najprej prodreti skozi srce ¢loveka.
Njegova prva dejanja so smeh,
otroski jok, nemoc¢no spanje
ucloveCenega Boga — da bi se
zaljubili, da bi ga znali sprejeti v
svoje roke.«[16]

Leta Kristusovega skritega Zivljenja
niso zgolj priprava na njegovo javno
delovanje, temvec so pristna
odreSilna dejanja, usmerjena v
dovrsSitev pashalne skrivnosti. Velik
teoloSki pomen je vsebovan v
dejstvu, da je Jezus vecji del svojega
Zivljenja prezivel na enak nacin, kot
ogromna vecina ljudi: v vsakdanjem
Zivljenju druzine in dela v Nazaretu.
Nazaret je Sola druzinskega Zivljenja,
Sola CloveSkega dela.[17] Kristus
uresniCuje nase odreSenje tudi v
dolgih letih svojega skritega Zivljenja
in tako znotraj odreSenjske



zgodovine daje poln bozanski pomen
vsakodnevnemu delu kristjana ter
milijonov ljudi dobre volje: »Jezus
raste in Zivi, kakor eden izmed nas,
in nam razodeva, da ima ¢lovesko
Zivljenje, vsakdanje in obicajno
zivljenje, bozanski smisel.«[18]

José Antonio Riestra
Osnovna literatura

Katekizem Katoliske cerkve, 484-570,
720-726 in 963-975.

Benedikt XVI. — Joseph Ratzinger,
Jezus iz Nazareta (Uvod in pog. 10).

[1] Sv. Avgustin, De Trinitate, 2, 5, 9;
prim. IV. lateranski koncil: DS 801.

[2] Janez Pavel II., enc. Redemptoris
Mater, 25. 3. 1987, 8; prim. Pjj IX,,
bula Ineffabilis Deus; Pij XII., bula



Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Pavel VI., ap. spod.
Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] Sv. Leon Veliki, Lectis dilectionis
tuae, DS 291-294.

[4] Sv. Bazilij, In Christi generationem,
5.

[5] Drugi vatikanski koncil, konst.
Lumen Gentium, 59; prim. razglasitev
dogme o vnebovzetju blaZzene Device
Marije, papez Pij XII. leta 1950: DS
3903.

[6] Prim. Pij XII., enc. Ad coeli
reginam, 11. 10. 1954: AAS
46(1954)625-640.

[7] Prim. AAS 46(1954)662-666.

[8] Drugi vatikanski koncil, konst.
Lumen Gentium, 56.

[9] Prav tam, 61.

[10] Prav tam, 62.



[11] Prim. AAS 56(1964)1015-1016.

[12] Prim. Pavel VI., Marialis cultus,
56.

[13] Drugi vatikanski koncil, konst.
Lumen Gentium, 66.

[14] Prim. Pij XI., enc. Quas primas,
11.11. 1925, AS 17(195)599.

[15] Prim. Rimski misal, Hvalospev
pri masi na praznik Kristusa, Kralja
vesoljstva.

[16] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 36.

[17] Prim. Pavel VI., Allocuzione a
Nazaret, 5. 1. 1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2(1964)25.

[18] Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 14.




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/uclovecenje/ (21. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/uclovecenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/uclovecenje/

	TEMA 9. Učlovečenje

