
opusdei.org

TEMA 9. Učlovečenje

Je najodličnejši dokaz božje
ljubezni do ljudi, saj druga
oseba presvete Trojice postane
deležna človeške narave v enoti
osebe.

24. Dec. 2013

1. Dejanje učlovečenja

Dejanje, s katerim druga božja oseba
(Beseda) prevzame človeško naravo,
je delo vseh treh božjih oseb.
Učlovečenje Boga je učlovečenje Sina,
ne Očeta, niti Svetega Duha. Kljub
temu je bilo učlovečenje delo celotne



Trojice. Zato je v Svetem pismu
včasih pripisano Bogu Očetu (Heb
10,5; Gal 4,4) ali samemu Sinu (Flp
2,7) ali pa Svetemu Duhu (Lk 1,35; Mt
1,20). Na ta način je poudarjeno, da
je bilo učlovečenje eno sámo dejanje,
skupno vsem trem božjim osebam.
Sveti Avguštin razlaga, da je »to, da je
Marija spočela in rodila, delo Trojice,
kajti dela Trojice so neločljiva.«[1]
Gre za božje dejanje ad extra,
katerega učinki so zunaj Boga, v
ustvarjeninah, je skupno delo treh
božjih oseb, kajti ena sama je božja
bit, ki je neskončna božja moč (prim. 
Katekizem, 258).

Učlovečenje Besede nima učinka na
božjo svobodo, kajti Bog bi lahko
odločil, da se Beseda ne učloveči, ali
pa da se učloveči kakšna druga božja
oseba. Vendar pa to, da je Bog
neskončno svoboden, ne pomeni, da
so njegove odločitve arbitrarne, in to
tudi ne zanika, da je razlog njegovega
delovanja ljubezen. Zaradi tega



teologi navadno iščejo razloge
primernosti, ki jih je mogoče razbrati
iz različnih božjih odločitev, tako kot
se kažejo v ojkonomiji odrešenja. S
tem skušajo zgolj predočiti čudovito
modrost in skladnost, ki je prisotna v
vsakem božjem dejanju, ne pa
morebitno nujnost Boga.

2. Devica Marija, Božja Mati

Devica Marija je bila vnaprej od
vekomaj določena, da postane Mati
Boga, skupaj z učlovečenjem Besede:
»v Kristusovi skrivnosti je Marija 
navzoča že “pred stvarjenjem sveta"
kot tista, ki jo je Oče “izbral" za Mater
svojega Sina pri učlovečenju, in
skupaj z Očetom jo je izbral Sin ter jo
za večno izročil Duhu svetosti.«[2]
Božja izvolitev spoštuje svobodo
svete Marije, kajti »Oče usmiljenja je
hotel, naj v božjih sklepih vnaprej
določena mati pred izvršitvijo
učlovečenja da svojo privolitev, da bi
tako žena prispevala tudi k življenju,



kakor je prispevala k smrti (C 56;
prim. 61)« (Katekizem, 488). Zato so
že v starih časih cerkveni očetje v
Mariji videli novo Evo.

»Bog je Marijo, da bi postala
Odrešenikova mati, “obogatil z
darovi, vrednimi takšne naloge" (C
56)« (Katekizem, 490). Nadangel
Gabrijel jo ob oznanjenju pozdravi z
besedami »milosti polna« (Lk 1,28).
Preden se je Beseda učlovečila, je
Marija že bila polna milosti zaradi
njenega odgovora na prejete darove.
Milost, ki jo je prejela, jo naredi za
Bogu všečno in jo pripravi na to, da
bo postala deviška Mati Odrešenika.
Popolnoma prevzeta od božje milosti
je mogla svobodno privoliti na
oznanjenje njene poklicanosti (prim. 
Katekizem, 490). »Tako je Marija dala
božji besedi svojo privolitev in
postala Jezusova mati. In ko je z
vsem srcem in neovirana od
kakršnega koli greha sprejela
odrešenjsko božjo voljo, je sama sebe



popolnoma v celoti izročila osebi in
delu svojega Sina, da bi v odvisnosti
od njega in skupaj z njim služila po
božji milosti skrivnosti odrešenja
(prim. C 56)« (Katekizem, 494).
Vzhodni cerkveni očetje Božjo Mater
navadno imenujejo »vso sveto« in
»slavijo jo kot “prosto vsakega
madeža greha, na neki način
oblikovano od Svetega Duha in
narejeno za novo stvar" (C 56). Po
božji milosti je Marija vse svoje
življenje ostala obvarovana vsakega
osebnega greha« (Katekizem, 493).

Marija je bila odrešena že pri svojem
spočetju: »To izpoveduje verska
resnica o brezmadežnem spočetju, ki
jo je 1854 razglasil papež Pij IX.:
“Blažena Devica Marija je bila v
prvem trenutku svojega spočetja
obvarovana vsakega madeža
izvirnega greha, in sicer po
edinstveni milosti in posebni pravici,
ki ji jo je podelil vsemogočni Bog
glede na zasluženje Kristusa Jezusa,



Zveličarja človeškega rodu“ (DS
2803)« (Katekizem, 491).
Brezmadežno spočetje razodeva
zastonjsko ljubezen Boga, saj je bila
to božja pobuda in ne Marijina,
ampak Kristusova zasluga. »Ta “sijaj
popolnoma edinstvene svetosti", s
katerim je bila “obdarjena od prvega
trenutka" (C 56), ji v celoti prihaja od
Kristusa: Marija je “zaradi zasluženja
svojega Sina odrešena na odličnejši
način" (C 53)« (Katekizem, 492).

Sveta Marija je Božja Mati: »Tisti
namreč, katerega je kot človeka
spočela od Svetega Duha in ki je po
mesu postal resnično njen Sin, je
večni Očetov Sin, druga oseba
presvete Trojice. Cerkev izpoveduje,
da je Marija resnično Božja Mati
(prim. DS 251: S 172)« (Katekizem,
495). Seveda ni rodila božanskosti,
temveč človeško telo Besede, s
katerim se je takoj zedinila njegova
duša, od Boga ustvarjena kakor vse
druge, in tako je nastala človeška



narava, ki jo je v istem trenutku nase
prevzela Beseda.

Marija je bila vedno Devica. Cerkev
že od davnine v credu izpoveduje in
v svoji liturgiji slavi »Marijo kot (…)
“vedno devico" (prim. C
52)« (Katekizem, 499; prim. 
Katekizem, 496-507). Ta vera Cerkve
se odseva v starodavnem obrazcu:
»Devica pred porodom, med
porodom in po porodu.« Od vsega
začetka »je Cerkev izpovedovala, da
je bil Jezus spočet samo z močjo
Svetega Duha v naročju Device
Marije, poudarjajoč tudi telesni vidik
tega dogodka: Jezus je bil spočet
“absque semine ex Spiritu
Sancto“ (lateranski koncil 649: DS
503: S 195) — “brez moškega semena
iz Svetega Duha"« (Katekizem, 496).
Marija je bila devica tudi med
porodom, saj »ga je rodila, brez da bi
bila okrnjena njena deviškost, tako
kot ga je brez izgube deviškosti
spočela (…). Jezus Kristus se je na



čudovit način rodil iz deviškega
telesa.«[3] Dejansko Kristusovo
rojstvo »“ni zmanjšalo deviške
nedotaknjenosti" njegove matere,
“ampak jo je posvetilo" (C
57)« (Katekizem, 499). Po porodu je
Marija ostala vedno devica. Cerkveni
očetje so v svojih razlagah
evangelijev in v svojih odgovorih na
različne ugovore vselej potrjevali to
dejstvo, ki izraža njeno popolno
pripravljenost in absolutno izročitev
božjemu odrešenjskemu načrtu.
Sveti Bazilij je to povzel rekoč, da
»tisti, ki ljubijo Kristusa, ne
dopuščajo trditve, da bi Božja Mati v
kakšnem trenutku prenehala biti
devica.«[4]

Marija je bila vzeta v nebesa. »Ko je
brezmadežna Devica, obvarovana v
nedotaknjenosti od kakršnega koli
madeža izvirnega greha, dovršila tek
zemeljskega življenja, je bila končno
s telesom in dušo vzeta v nebeško
slavo; in Gospod jo je povišal za



Kraljico vesoljstva, da bi bila v
popolnejši meri upodobljena po
svojem Sinu, Gospodu gospodov in
zmagovalcu nad grehom in
smrtjo.«[5] Vnebovzetje Device
Marije predstavlja anticipacijo
vstajenja preostalih kristjanov (prim.
Katekizem, 966). Marijino kraljevo
dostojanstvo temelji na njenem
božjem materinstvu in na njeni
zedinjenosti z delom odrešenja.[6] Pij
XII. je 1. novembra 1954 postavil
praznik Svete Marije Kraljice.[7]

Marija je Odrešenikova Mati. Zaradi
tega njeno božje materinstvo
vključuje tudi njeno sodelovanje pri
zveličanju ljudi: »Tako je Marija,
Adamova hči, pritrdila božji besedi
in postala Jezusova mati. In ko je z
vsem srcem in neovirano od
kakršnega koli greha sprejela
odrešitveno božjo voljo, je sama sebe
kot Gospodovo deklo popolnoma
posvetila osebi in delu svojega Sina
in je tako pod njim in z njim služila



po milosti vsemogočnega Boga
skrivnosti odrešenja. Po pravici torej
menijo cerkveni očetje, da je Bog
Marijo uporabil ne kot zgolj pasivno
orodje, temveč da je s svobodno vero
in pokorščino sodelovala pri
odrešenju človeštva.«[8] To
sodelovanje se kaže tudi v njenem
duhovnem materinstvu. Marija, nova
Eva, je resnična mati ljudi v redu
milosti, saj sodeluje pri rojstvu v
življenje milosti in pri duhovnem
razvoju vernikov: Marija je »na
popolnoma edinstven način
sodelovala pri Odrešenikovem delu
za obnovitev nadnaravnega življenja
v dušah. S tem je postala mati v redu
milosti.«[9] (prim. Katekizem, 968).
Marija je tudi posrednica in njeno
materinsko posredovanje, ki je vselej
podrejeno edinstvenemu
posredovanju Kristusa, se je začelo z
njenim fiat ob oznanjenju in se
nadaljuje v nebesih, kajti »vzeta (…) v
nebesa te zveličavne naloge ni
odložila, temveč nam z mnogotero



priprošnjo še naprej pridobiva
darove večnega zveličanja. (…) Zato
blaženo Devico kličemo z naslovi
priprošnjice, pomočnice, besédnice
in srédnice«[10] (prim. Katekizem,
969).

Marija je podoba in vzor Cerkve:
»Devica Marija je za Cerkev zgled
glede vere in ljubezni. Zato je
“preodlični in docela edinstveni ud
Cerkve" (C 53) ter celo “vzorno
uresničenje" (…) Cerkve (C
63)« (Katekizem, 967). Pavel VI. je 21.
novembra 1964 slovesno imenoval
Marijo za Mater Cerkve, da bi izrecno
poudaril njeno materinsko vlogo nad
krščanskim ljudstvom.[11]

Iz doslej povedanega je razumljivo,
da je pobožnost Cerkve do presvete
Device bistven notranji element
krščanskega češčenja.[12] Devici
Mariji »Cerkev po pravici izkazuje
posebno češčenje. Že od najstarejših
časov so namreč blaženo Devico



častili z naslovom “božje Porodnice",
pod katere varstvo se verniki v
molitvi zatekajo v vseh svojih
nevarnostih in potrebah. (…) To
češčenje (…) je sicer docela
edinstveno, vendar se bistveno
razlikuje od češčenja, kakršnega
izkazujemo tako učlovečeni Besedi
kakor tudi Očetu in Svetemu Duhu in
katerega Mariji izkazovano češčenje
kar najbolj pospešuje.«[13] Češčenje
svete Marije »se izraža v bogoslužnih
praznikih, ki so posvečeni Božji
Materi (prim. B 103) in v marijanskih
molitvah, npr. v svetem rožnem
vencu« (Katekizem, 971).

3. Podobe in prerokbe učlovečenja

Pri obravnavanju prejšnje teme smo
videli, da po grehu naših prastaršev,
Adama in Eve, Bog človeka ni
zapustil, ampak jima je obljubil
Zveličarja (prim. 1 Mz 3,15; 
Katekizem, 410).



Po izvirnem grehu in obljubi
Odrešenika je znova Bog tisti, ki da
pobudo in sklene zavezo z ljudmi: z
Noetom po potopu (prim. 1 Mz 9-10),
nato pa predvsem z Abrahamom
(prim. 1 Mz 15-17), kateremu je
obljubil, da mu bo dal obilno
potomstvo in iz njega naredil veliko
ljudstvo, ki mu bo dal v posest novo
deželo in v katerem bodo nekega dne
blagoslovljeni vsi narodi. Zaveza je
bila potem obnovljena z Izakom
(prim. 1 Mz 26,2-5) in z Jakobom
(prim. 1 Mz 28,12-15; 35,9-12). V stari
zavezi doseže najbolj dovršeno
obliko v Mojzesu (prim. 2 Mz 6,2-8; 2
Mz 19-34).

Pomemben trenutek v zgodovini
razmerja med Bogom in Izraelom je
bila Natanova prerokba (prim. 2 Sam
7,7-15), ki oznani, da bo Mesija izmed
Davidovih potomcev in da bo
kraljeval nad vsemi narodi, ne samo
nad Izraelom. O Mesiju je v drugih
preroških besedilih zapisano, da se



bo rodil v Betlehemu (prim. Mih 5,1),
da bo pripadal Davidovemu rodu
(prim. Iz 11,1; Jer 23,5); da mu bodo
dali ime »Emanuel«, kar pomeni Bog
z nami (prim. Iz 7,14); da bo
imenovan »Močni Bog, Večni Oče,
Knez miru« (Iz 9,5) itd. Poleg teh
besedil, ki Mesija opisujejo kot kralja
in Davidovega potomca, so še druga,
ki ravno tako na preroški način
govorijo o Mesijevem odrešenjskem
poslanstvu in ga imenujejo Gospodov
služabnik, trpeči služabnik, ki bo na
svoje telo prevzel spravo in mir
(prim. Ef 2,14-18): Iz 42,1-7; 49,1-9; 50,
4-9; 52,13-53, 12. V tem kontekstu je
pomemben odlomek Dan 7, 13-14 o
Sinu človekovem, ki na skrivnosten
način preko ponižnosti in sestopanja
premaga položaj človeka in
dokončno vzpostavi mesijansko
kraljestvo (prim. Katekizem, 440).

Glavne podobe Odrešenika v stari
zavezi so nedolžni Abel, véliki
duhovnik Melkizedek, Izakovo



žrtvovanje, Jožef, ki ga prodajo
njegovi bratje, pashalno jagnje,
bronasta kača, ki jo Mojzes
povzdigne v puščavi, ter prerok Jona.

4. Kristusova imena

V teku stoletij so teologi in duhovni
pisci Kristusu pripisovali številna
imena in nazive. Nekaj jih je vzetih iz
stare zaveze in nekaj iz nove.
Nekatere je uporabljal ali sprejemal
Jezus sam, druge mu je skozi stoletja
dodala Cerkev. Oglejmo si
najpomembnejša in najpogostejša
med temi imeni.

Jezus (prim. Katekizem, 430-435), kar
v hebrejščini pomeni »Bog rešuje«:
»Pri oznanjenju mu angel Gabrijel da
kot lastno ime ime Jezus, ki izraža
hkrati njegovo identiteto in njegovo
poslanstvo« (Katekizem, 430), to
pomeni, da je On Božji Sin, ki je
postal človek, da bi »svoje ljudstvo
odrešil grehov« (Mt 1,21). Ime Jezus
pomeni, »da je ime Boga samega



navzoče v osebi njegovega Sina
(prim. Apd 5,41; 3 Jn 7), ki se je
učlovečil za vesoljno in dokončno
odrešenje grehov. Je to božje ime, ki
edino prinaša zveličanje (prim. Jn
3,5; Apd 2,21) in ki ga morejo odtlej
klicati vsi, kajti z učlovečenjem se je
združilo z vsemi ljudmi« (Katekizem,
432). Jezusovo ime je v srcu
krščanske molitve (prim. Katekizem,
435).

Kristus (prim. Katekizem, 436-440),
kar izhaja grškega prevoda hebrejske
besede »Mesija« in pomeni
»maziljenec«. To postane Jezusovo
lastno ime, »ker Jezus popolnoma
izpolnjuje božje poslanstvo, katerega
naznačuje. V resnici so bili v Izraelu
v božjem imenu maziljeni tisti, ki so
bili Bogu posvečeni za poslanstvo,
prihajajoče od njega (Katekizem,
436). Tako je bilo v primeru
duhovnikov, kraljev in izjemoma
prerokov. Na najodličnejši način je
moralo tako biti v primeru Mesija, ki



ga Bog pošlje, da dokončno vzpostavi
njegovo kraljestvo. Jezus je izpolnil
Izraelovo mesijansko upanje v svoji
trojni vlogi duhovnika, preroka in
kralja (prim. prav tam). Jezus je
»sprejel naslov Mesija, do katerega je
imel pravico (prim. Jn 4,25-26; 11,27),
a ne brez pridržka, ker ga je del
njegovih sodobnikov razumelo po
preveč človeškem pojmovanju (prim.
Mt 22,41-46), v bistvu politično (prim.
Jn 6,15; Lk 24,21)« (Katekizem, 439).

Jezus Kristus je Božji Edinorojenec,
edini Božji Sin (prim. Katekizem,
441-445). Jezusovo sinovsko razmerje
do njegovega Očeta ni posinovljenje,
tako kot v našem primeru, temveč
naravno božje sinovstvo, to pomeni,
»edinstveno in večno razmerje
Jezusa Kristusa do Boga, njegovega
Očeta: Jezus Kristus je edinorojeni
Očetov Sin (prim. Jn 1,14.18; 3,16.18)
in Bog sam (prim. Jn 1,1). Za to, da
smo kristjani, je potrebno verovati,
da je Jezus Kristus Božji Sin (prim. 



Apd 8,37; 1 Jn 2,23)« (Katekizem, 454).
Evangeliji »v dveh slovesnih
trenutkih, pri Kristusovem krstu in
njegovem spremenjenju, navajajo
Očetov glas, ki ga označuje kot
svojega “ljubljenega Sina" (prim. Mt
3,17; 17,5). Jezus sam sebe označuje
kot “edinorojenega Božjega Sina" (Jn
3,16) in s tem naslovom potrjuje
svojo večno
preeksistenco« (Katekizem, 444).

Gospod (prim. Katekizem, 446-451):
»v grškem prevodu starozaveznih
knjig je ono neizrekljivo ime, s
katerim se je Bog razodel Mojzesu
(prim. 2 Mz 3,14), namreč YHWH,
podano s “Kyrios" [“Gospod"].
Gospod postane od tedaj naprej
najbolj običajno ime za označevanje
božjosti Izraelovega Boga samega. V
tem krepkem pomenu uporablja
nova zaveza naslov “Gospod" hkrati
za Očeta, a tudi — in to je novost —
za Jezusa, ki je s tem priznan za Boga
samega (prim. 1 Kor 2,8)« (Katekizem,



446). Prve cerkvene veroizpovedi
Jezusu pridevajo božji naslov Gospod
in s tem »potrjujejo od samega
začetka (prim. Apd 2,34-36), da
oblast, čast in slava, ki gredo Bogu
Očetu, pripadajo tudi Jezusu (prim. 
Rim 9,5; Tit 2,13; Raz 5,13), ker je
“božje narave" (Flp 2,6) in ker je Oče
razglasil to Jezusovo najvišje
gospostvo s tem, da ga je obudil od
mrtvih in ga povišal v svoje
veličastvo (prim. Rim 10,9; 1 Kor 12,3;
Flp 2,11)« (Katekizem, 449).
Krščanska molitev, liturgična in
osebna, je zaznamovana z naslovom
»Gospod« (prim. Katekizem, 451).

5. Kristus je edini popolni srednik
med Bogom in ljudmi. Je Učitelj,
Duhovnik in Kralj.

»Jezus Kristus je pravi Bog in pravi
človek, v enoti svoje božje osebe;
zaradi tega je edini srédnik med
Bogom in ljudmi« (Katekizem, 480). V
Novi zavezi najdemo najgloblji izraz



o Kristusovem posredovanju v
Prvem pismu Timoteju: »Bog je
namreč samo eden. Samo eden je
tudi srednik med Bogom in ljudmi,
človek Kristus Jezus, on, ki je sam
sebe dal v odkupnino za vse« (1 Tim
2,5). Tukaj je predstavljena oseba
srednika in njegovo delovanje. V
Pismu Hebrejcem pa Kristus nastopa
kot srednik nove zaveze (prim. Heb
8,6; 9,15; 12,24). Jezus Kristus je
srednik, ker je popoln Bog in popoln
človek, toda srednik je v svoji
človeškosti in preko nje. Ta
novozavezna besedila predstavljajo
Kristusa kot preroka in razodevalca,
kot vélikega duhovnika in kot
Gospoda vsega stvarstva. Ne gre za
tri različne službe, ampak za tri
različne vidike odrešilne funkcije
enega srednika.

Kristus je prerok, oznanjen v Peti
Mojzesovi knjigi (18,18). Za preroka
so Jezusa imeli ljudje (prim. Mt 16,14;
Mr 6,14-16; Lk 24,19). Sam začetek



Pisma Hebrejcem je tozadevno
nadvse pomenljiv. Toda Kristus je več
kot prerok: On je Učitelj, to pomeni,
tisti, ki uči z lastno oblastjo, z do
tedaj nepoznano oblastjo, nad katero
so bili poslušalci presenečeni.
Vzvišeni značaj Jezusovega nauka
temelji na dejstvu, da je Bog in
človek. Jezus ne samo uči resnico,
temveč je On Resnica, ki je postala
vidna po utelešenju. Kristus, večna
Očetova Beseda, »je ena sama,
popolna in nepresegljiva Očetova
Beseda. V njem nam pove vse, in
nobene druge besede ne bo kakor
ta« (Katekizem, 65). Kristusov nauk je
dokončen, tudi v smislu, da je z njim
božje razodetje ljudem v zgodovini
doseglo svojo končno dovršitev.

Kristus je duhovnik. Posredovanje
Jezusa Kristusa je duhovniško
posredovanje. V Pismu Hebrejcem,
katerega osrednja tema je Kristusovo
duhovništvo, je Jezus Kristus
predstavljen kot véliki Duhovnik



nove zaveze, »véliki duhovnik (…) po
Melkízedekovem redu« (Heb 5,10;
6,20), »svet, nedolžen,
neomadeževan« (Heb 7,26), »ki je “z
eno daritvijo za vselej naredil
popolne tiste, ki jih posvečuje" (Heb
10,14), to je po eni sami žrtvi na
križu« (Katekizem, 1544). Na enak
način kot je Kristusova daritev —
njegova smrt na križu — ena sama
zaradi enotnosti med duhovnikom in
žrtvijo neskončne vrednosti, tako je
tudi njegovo duhovništvo eno samo.
On je edina žrtev in edini duhovnik.
Daritve stare zaveze so bile podoba
Kristusove daritve in so svojo veljavo
dobivale ravno zaradi njihove
usmerjenosti h Kristusovi daritvi.
Službeno duhovništvo in
duhovništvo vernikov sta deležni
Kristusovega duhovništva, večnega
duhovništva, ter se mu ne dodajata
niti ga ne nasledita (prim. Katekizem,
1544-1547).



Kristus je Kralj. Kralj je ne samo kot
Bog, ampak tudi kot človek.
Kristusova vzvišenost je temeljni
vidik njegovega odrešilnega
posredovanja. Kristus odrešuje, ker
ima dejansko moč, da to stori. Vera
Cerkve govori o Kristusovi
kraljevskosti in v veroizpovedi
izpričuje, da »njegovemu kraljestvu
ne bo konca«, s čimer ponavlja
besede nadangela Gabrijela Mariji
(prim. Lk 1,32-33). Kristusovo
kraljevo dostojanstvo je bilo
oznanjeno že v Stari zavezi (prim. Ps
2,6; Iz 7,6; 11.1-9; Dan 7,14). Vendar
pa Kristus ni veliko govoril o svoji
kraljevskosti, ker je bilo med Judi
tistega časa zelo razširjeno
materialno in zemeljsko pojmovanje
mesijanskega kraljestva. Je pa to
priznal v posebej slovesnem
trenutku, ko je na Pilatovo vprašanje
odgovoril: »Ti praviš, da sem
kralj« (Jn 18,37). Kristusovo kraljevo
dostojanstvo ni metaforično, ampak
stvarno in pomeni oblast



zakonodajalca in sodnika. Je
kraljevanje, ki temelji na dejstvu, da
je On učlovečena Beseda in da je naš
Odrešenik.[14] Njegovo kraljestvo je
duhovno in večno. Je kraljestvo
svetosti in pravičnosti, ljubezni,
resnice in miru.[15] Kristus kraljuje
tako, da k sebi po svoji smrti in
vstajenju pritegne vse ljudi (prim. Jn
12,32). Kristus, Kralj in Gospodar
vesoljstva, je postal vsem služabnik,
ko »ni prišel, da bi mu stregli, ampak
da bi stregel in dal svoje življenje v
odkupnino za mnoge (Mt
20,28)« (Katekizem, 786).

Vsi verniki so udeleženi »pri trojni
Kristusovi službi in nosijo
odgovornost za poslanstvo in
služenje, ki iz tega
izhajata« (Katekizem, 783).

6. Vse Kristusovo življenje je
odrešilno

Kar zadeva Kristusovo življenje,
»veroizpoved govori (…) samo o



skrivnostih učlovečenja (spočetje in
rojstvo) in velike noči (trpljenje,
križanje, smrt, pokop, sestop pred
pekel, vstajenje, vnebohod). Izrecno
ničesar ne pove o skrivnostih
Jezusovega skritega in javnega
življenja; toda členi vere, ki se tičejo
Jezusovega učlovečenja in velike
noči, osvetljujejo celotno Kristusovo
zemeljsko življenje« (Katekizem, 512).

Vse Kristusovo življenje je odrešilno
in katero koli njegovo človeško
dejanje vsebuje presežno vrednost
odrešenja. Celo v najpreprostejših in
na videz manj pomembnih Jezusovih
dejanjih se nahaja učinkovito
udejanjanje njegovega posredovanja
med Bogom in ljudmi, saj so to vedno
dejanja učlovečene Besede. Ta nauk
je posebej globoko doumel sveti
Jožefmarija, ki je učil, da je treba vse
zemeljske poti preoblikovati v božje
poti posvečevanja: »Približa se
polnost časov in za izpolnitev te
naloge (…) se rodi Dete v Betlehemu.



On je Odrešenik sveta; a še preden
spregovori, ljubi z deli. S seboj ne
prinaša nobene čarobne formule, ker
ve, da mora odrešenje, ki ga ponuja,
najprej prodreti skozi srce človeka.
Njegova prva dejanja so smeh,
otroški jok, nemočno spanje
učlovečenega Boga — da bi se
zaljubili, da bi ga znali sprejeti v
svoje roke.«[16]

Leta Kristusovega skritega življenja
niso zgolj priprava na njegovo javno
delovanje, temveč so pristna
odrešilna dejanja, usmerjena v
dovršitev pashalne skrivnosti. Velik
teološki pomen je vsebovan v
dejstvu, da je Jezus večji del svojega
življenja preživel na enak način, kot
ogromna večina ljudi: v vsakdanjem
življenju družine in dela v Nazaretu.
Nazaret je šola družinskega življenja,
šola človeškega dela.[17] Kristus
uresničuje naše odrešenje tudi v
dolgih letih svojega skritega življenja
in tako znotraj odrešenjske



zgodovine daje poln božanski pomen
vsakodnevnemu delu kristjana ter
milijonov ljudi dobre volje: »Jezus
raste in živi, kakor eden izmed nas,
in nam razodeva, da ima človeško
življenje, vsakdanje in običajno
življenje, božanski smisel.«[18]

José Antonio Riestra

Osnovna literatura

Katekizem Katoliške cerkve, 484-570,
720-726 in 963-975.

Benedikt XVI. — Joseph Ratzinger, 
Jezus iz Nazareta (Uvod in pog. 10).

[1] Sv. Avguštin, De Trinitate, 2, 5, 9;
prim. IV. lateranski koncil: DS 801.

[2] Janez Pavel II., enc. Redemptoris
Mater, 25. 3. 1987, 8; prim. Pij IX.,
bula Ineffabilis Deus; Pij XII., bula 



Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Pavel VI., ap. spod. 
Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] Sv. Leon Veliki, Lectis dilectionis
tuae, DS 291-294.

[4] Sv. Bazilij, In Christi generationem,
5.

[5] Drugi vatikanski koncil, konst. 
Lumen Gentium, 59; prim. razglasitev
dogme o vnebovzetju blažene Device
Marije, papež Pij XII. leta 1950: DS
3903.

[6] Prim. Pij XII., enc. Ad coeli
reginam, 11. 10. 1954: AAS
46(1954)625-640.

[7] Prim. AAS 46(1954)662-666.

[8] Drugi vatikanski koncil, konst. 
Lumen Gentium, 56.

[9] Prav tam, 61.

[10] Prav tam, 62.



[11] Prim. AAS 56(1964)1015-1016.

[12] Prim. Pavel VI., Marialis cultus,
56.

[13] Drugi vatikanski koncil, konst. 
Lumen Gentium, 66.

[14] Prim. Pij XI., enc. Quas primas,
11. 11. 1925, AS 17(195)599.

[15] Prim. Rimski misal, Hvalospev
pri maši na praznik Kristusa, Kralja
vesoljstva.

[16] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 36.

[17] Prim. Pavel VI., Allocuzione a
Nazaret, 5. 1. 1964: Insegnamenti di
Paolo VI 2(1964)25.

[18] Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 14.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/uclovecenje/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/uclovecenje/
https://opusdei.org/sl-si/article/uclovecenje/

	TEMA 9. Učlovečenje

