
opusdei.org

TEMA 40. Oče naš, ki
si v nebesih

Z molitvijo Oče naš nas Jezus
uči, kako naj se k Bogu
obračamo kot k Očetu. To je
najodličnejša molitev božjih
otrok.

28. Okt. 2013

1. Jezus nas uči klicati Boga Oče

Z molitvijo Oče naš nas Jezus Kristus
uči, kako naj se k Bogu obračamo kot
k Očetu: »Moliti k Očetu, prositi
Očeta pomeni vstopiti v njegovo
skrivnost, kakršen je in kakršnega



nam je Sin razodel: “Izraz Bog Oče ni
bil nikdar nikomur razodet. Ko je
sam Mojzes vprašal Boga, kdo je, je
slišal neko drugo ime. Nam je bilo to
ime razodeto v Sinu, kajti to ime
vključuje novo ime
Očeta” (Tertulijan, De oratione,
3)» (Katekizem, 2779).

Ko učence nauči molitev Oče naš, jim
Jezus tudi razkrije, da so deležni
njegovega sinovstva: »Ob razodetju
te molitve učenci odkrijejo svojo
posebno deležnost pri božjem
otroštvu, o katerem bo sv. Janez dejal
v predgovoru k svojemu evangeliju:
“Tistim pa, ki so jo sprejeli (se pravi,
ki so sprejeli učlovečeno Besedo), je
dala moč, da postanejo božji
otroci” (Jn 1,12). Zato po pravici
molijo skladno z njegovim naukom: 
Oče naš.«[1]

Jezus vselej razlikuje med »moj Oče«
in »vaš Oče« (prim. Jn 20,17).
Dejansko, kadar On moli, nikdar ne



reče »Oče naš«. To dokazuje, da je
njegov odnos do Boga popolnoma
edinstven: ta odnos pripada njemu in
nikomur drugemu. Z molitvijo Oče
naš hoče Jezus v svojih učencih
doseči, da bi se zavedali svojega
položaja božjih otrok, istočasno pa
pokaže na razliko med njegovim
naravnim sinovstvom in med našim
posinovljenjem, ki smo ga prejeli kot
zastonjski dar od Boga.

Kristjanova molitev je molitev
božjega otroka, ki se obrača k
svojemu Očetu Bogu v otroški
zaupnosti, ki jo »izražajo vzhodne in
zahodne liturgije z lepim, značilno
krščanskim izrazom: “parrhesia”,
odkritosrčna preprostost, sinovsko
zaupanje, vesela gotovost, ponižna
drznost, gotovost, da smo ljubljeni
(prim. Ef 3,12; Heb 3,6; 4,16; 10,19; 1 
Jn 2,28; 3,21; 5,14)« (Katekizem, 2778).
Beseda “parrhesia” izvorno pomeni
privilegij grškega državljana do
svobodnega izražanja na ljudskih



zborovanjih in so jo cerkveni očetje
prevzeli, da bi opisali sinovsko
ravnanje kristjana v odnosu do
njegovega Očeta Boga.

2. Božje otroštvo in krščansko
bratstvo

Ko Boga kličemo Oče naš,
priznavamo, da nas božje otroštvo
zedinja s Kristusom, ki je
»prvorojenec med mnogimi
brati« (Rim 8,29), v resničnem
nadnaravnem bratstvu. Cerkev je to
novo občestvo med Bogom in ljudmi
(prim. Katekizem, 2790).

Zaradi tega krščanska svetost, čeprav
je osebna in individualna, nikoli ni
individualistična ali egocentrična:
»Če v resnici molimo “očenaš”, se
izmaknemo individualizmu, kajti
ljubezen, ki jo sprejemamo, nas tega
individualizma osvobodi. “Naš” na
začetku Gospodove molitve, kakor
“naš” v štirih zadnjih prošnjah,
nikogar ne izključuje. Če naj ga



izrekamo v resnici (prim. Mt 5,23-24;
6,14-16), moramo premagati naše
razdeljenosti in
nasprotja« (Katekizem, 2792).

Bratstvo, ki ga vzpostavlja božje
otroštvo, obsega tudi vse ljudi, kajti
na nek način so vsi božji otroci —
njegove ustvarjenine — in so
poklicani k svetosti: »Na zemlji je le
en rod: rod božjih otrok.«[2] Zato se
mora kristjan čutiti solidarnega pri
nalogi, ki želi vse človeštvo pripeljati
k Bogu.

Božje otroštvo nas spodbuja k
apostolatu, ki je nujen izraz
sinovstva in bratstva: »Misli na druge
— najprej in predvsem na tiste, ki te
obkrožajo —, kot na to, kar so: božji
otroci z vsem dostojanstvom, ki jim
ga ta čudoviti naslov podeljuje. Do
božjih otrok se moramo obnašati kot
božji otroci: naša ljubezen mora biti
požrtvovalna, vsakodnevna,
razumevajoča na tisoče drobnih



načinov, oblikovana iz tihe daritve, iz
predanosti, ki se ne opazi.«[3]

3. Čut za božje otroštvo kot temelj
duhovnega življenja

Kadar človek intenzivno živi božje
otroštvo, postane to »globoka drža
duše, ki sčasoma preoblikuje célo
življenje: prisotna je v vseh mislih, v
vseh željah, v vsakem notranjem
vzgibu.«[4] To je nekaj, kar je treba
udejanjati vedno, ne le v posebnih
življenjskih okoliščinah: »Ne moremo
biti božji otroci občasno, čeprav je
nekaj trenutkov posebej namenjenih
premišljevanju, prodiranju v pomen
našega božjega otroštva, ki je srčika
pobožnosti.«[5]

Sv. Jožefmarija uči, da je čut ali živo
zavedanje božjega otroštva »temelj
duha Opus Dei. Vsi ljudje so božji
otroci. Vendar sin lahko pred očetom
reagira na različne načine. Potruditi
se moramo, da bomo otroci, ki se
zavedajo, da nam Gospod, ki nas



ljubi kot svoje otroke, kot takim nudi
prostor v svojem domu, sredi tega
sveta, da smo člani njegove družine,
da je naše, kar je njegovega, in
njegovo, kar je našega, da čutimo do
Njega to domačnost in zaupanje,
zaradi katerega ga prosimo — kot
majhni otroci —, za zvezde!«[6]

Krščansko veselje korenini v čutu za
božje otroštvo: »Veselje je nujna
posledica božjega otroštva,
zavedanja, da nas s posebno
naklonjenostjo ljubi naš Oče Bog, ki
nas sprejema, nam pomaga in nam
odpušča.«[7] V spisih in besedah
svetega Jožefmarija je pogosto
zaznati, da je njegovo veselje izviralo
iz premišljevanja te resničnosti: »Iz
razlogov, ki niso v zvezi z našo temo
— vendar pa jih dobro pozna Jezus,
ki nas spremlja iz tabernaklja — me
je življenje pripeljalo do tega, da sem
se še posebej zavedal, da sem božji
otrok. Okušal sem veselje ob tem, ko
sem se zatekel v srce mojega Očeta;



da bi zadoščeval, da bi se očistil, da
bi mu služil, da bi razumel vse ljudi
in da bi vsem odpuščal na temelju
njegove ljubezni in mojega
ponižanja. (…) V teku let sem se
poskušal brez omahovanja opirati na
to veselo resničnost.«[8]

Eno izmed najbolj kočljivih vprašanj,
ki si jih človek zastavlja ob
premišljevanju božjega otroštva, je
problem zla. Mnogi ne uspejo
uskladiti izkušnje zla v svetu z
gotovostjo vere v neskončno božjo
dobroto. Kljub temu pa svetniki
pravijo, da je treba vse, kar se zgodi v
človekovem življenju, obravnavati
kot nekaj dobrega, ker so globoko
razumeli povezavo med božjim
otroštvom in svetim križem. To, na
primer, izražajo besede sv. Tomaža
Mora, namenjene njegovi starejši
hčeri, ko je bil zaprt v londonskem
stolpu: »Predraga moja hči, naj se
tvoja duša nikdar ne vznemirja
zaradi česarkoli, kar bi se mi zgodilo



na tem svetu. Nič se ne more zgoditi
razen tega, kar hoče Bog. In trdno
sem prepričan, da, naj se zgodi
karkoli, in naj se zdi še tako slabo, bo
to v resnici najboljše.«[9] In ravno
tako pravi sv. Jožefmarija glede manj
dramatičnih okoliščin, v katerih pa je
lahko krščanski duši zelo hudo in je
lahko zmedena: »Stiske? Težave
zaradi tega ali onega dogodka? … Ali
ne vidiš, da to hoče tvoj Oče-Bog …,
On, ki je dober …, On, ki te ljubi —
samo tebe! — bolj kot morejo vse
matere tega sveta skupaj ljubiti svoje
otroke?«[10]

Za svetega Jožefmarija božje otroštvo
ni nekaj sladkobnega, nekaj, kar ne
bi poznalo trpljenja in bolečine.
Nasprotno, pravi, da je to dejstvo
notranje povezano s križem, ki je
neizogibno navzoč v vseh, ki hočejo
Kristusu slediti od blizu: »Jezus moli
na vrtu: Pater mi (Mt 26,39), Abba, 
Pater! (Mr 14,36). Bog je moj Oče,
četudi mi pošlje trpljenje. Nežno me



ljubi, tudi kadar me rani. Jezus trpi,
da izpolni Očetovo voljo … In jaz, ki
tudi hočem izpolniti presveto božjo
voljo in slediti Učiteljevim korakom,
se bom lahko pritoževal, če kot
spremljevalca na poti srečam
trpljenje? To bo zanesljivo znamenje,
da sem božji otrok, saj z menoj ravna
kakor s svojim Sinom. In tedaj bom
lahko kot on na samem vzdihoval in
jokal na svojem vrtu Getsemani, toda
ko bom ležal z obrazom na zemlji in
priznaval svojo ničnost, se bo z dna
moje duše h Gospodu dvignil krik: 
Pater mi, Abba, Pater, … fiat!«[11]

Naslednja pomembna posledica čuta
za božje otroštvo je sinovska
predanost božjim rokam, ki na
prvem mestu ni toliko posledica
osebnega asketskega boja — četudi je
ta potreben —, temveč je sad
prepustitve Bogu, in zato govorimo o
predanosti. Gre za aktivno, svobodno
in zavestno predanost s strani sina.
Iz takšne drže izvira eden izmed



konkretnih načinov za življenje
božjega sinovstva — ki ni edini niti ni
obvezna pot za vse —, in sicer t. i.
»duhovno otroštvo«; njegovo bistvo
je v človekovem priznanju, da je ne
samo sin ali hči, temveč majhen
otrok, nadvse pomoči potreben pred
Bogom. Takole je to izrazil sv.
Frančišek Saleški: »Če (…) ne
postanete kakor otroci, nikakor ne
pridete v nebeško kraljestvo! (Mt
8,13). Ko je otrok majhen, ohranja v
sebi veliko preprostost; pozna samo
svojo mater; ima le eno ljubezen,
svojo mater; eno samo hrepenenje,
naročje svoje matere; ne želi si
drugega kot to, da se prepusti tako
prijetnemu počitku. Popolnoma
preprosta duša ima le eno ljubezen,
Boga; in v tej edini ljubezni samo eno
hrepenenje: počivati na prsih
nebeškega Očeta in tam doseči svoj
oddih, kot ljubeči sin, ki vsakršno
skrb popolnoma prepusti Njemu, ki
se ne ozira na nič drugega kot le na
to, da ostane v tej sveti zaupnosti.«[12]



Prav tako je tudi sv. Jožefmarija
svetoval popotovanje po stezi
duhovnega otroštva: »Če boste otroci,
ne boste imeli skrbi: otroci takoj
pozabijo na neprijetnosti in se vrnejo
k svojim vsakodnevnim igram. —
Zato vam ne bo treba biti v skrbeh,
ko se izročite Bogu, saj boste počivali
v Očetu.«[13]

4. Sedem prošenj v očenašu

V Gospodovi molitvi začetnemu
vzkliku »Oče naš, ki si v nebesih«
sledi sedem prošenj. »Prve tri
prošnje imajo za predmet Očetovo
slavo: posvečevanje njegovega
imena, prihod božjega kraljestva in
spolnjevanje božje volje. Druge štiri
postavljajo predenj naše želje: te
prošnje se tičejo našega življenja, da
bi dobivalo hrano ali ozdravljalo od
greha, ter se nanašajo na naš boj za
zmago dobrega nad
zlim« (Katekizem, 2857).



Oče naš je zgled za vsako molitev, kot
pravi sv. Tomaž Akvinski: »Nedeljska
molitev je najpopolnejša izmed vseh
molitev … V njej prosimo ne le za
tisto, kar si lahko s poštenim
namenom želimo, ampak tudi
skladno z redom, ki naj bi mu sledili
v naših željah. Tako nas ta molitev ne
uči samo prositi, temveč tudi oblikuje
vso našo afektivnost.«[14]

Prva prošnja: Posvečeno bodi tvoje
ime

Svetosti Boga ne more povečati
nobeno ustvarjeno bitje. Zato
moramo izraz “posvečevati” tukaj
»razumeti ne najprej v njegovem
vzročnem pomenu (Bog sam
posvečuje, napravlja človeka
svetega), temveč predvsem v
cenitvenem pomenu: priznavati ga
kot svetega, ravnati sveto. (…) Že
takoj s prvo prošnjo k našemu Očetu
se potopimo v notranjo skrivnost
njegovega božanstva in v dramo



odrešenja naše človeškosti. Ko ga
prosimo, naj bo posvečeno njegovo
ime, nas to vključi v “blagohotni
načrt, kakor si ga je bil vnaprej
zastavil”, “da bi bili pred njegovim
obličjem sveti in brezmadežni, v
ljubezni” (prim. Ef 1,9.4) (Katekizem,
2807). Tako je zahteva prve prošnje
to, da se božja svetost odseva in se
pomnoži v našem življenju: »Le kdo
bi mogel posvečevati Boga, če pa je
On tisti, ki posvečuje? Ko se
navdihujemo ob besedah “Bodite
sveti, kajti jaz sem svet” (3 Mz 20,26),
prosimo, naj po krstu posvečeni
vztrajamo v tem, kar smo pričeli biti.
In to prosimo vsak dan, kajti dnevno
tudi grešimo in moramo svoje grehe
očiščevati z nenehnim
posvečevanjem … Zato se zatekamo k
molitvi, da bi ta svetost ostala v
nas.«[15]

Druga prošnja: Pridi k nam tvoje
kraljestvo



Druga prošnja izraža upanje, da bo
prišel nov čas, ko bodo Boga vsi
priznali kot Kralja, ki bo svoje
podložnike obdaril z dobrinami: »Ta
prošnja je “Marana tha”, krik Duha
in neveste: “Pridi, Gospod Jezus” (Raz
22,20). (…) V Gospodovi molitvi gre
predvsem za dokončni prihod
božjega kraljestva s Kristusovo
vrnitvijo (prim. Tit 2,13)« (Katekizem,
2817-2818). Po drugi strani pa se je
božje kraljestvo na tem svetu že
začelo s prvim Kristusovim
prihodom in s poslanjem Svetega
Duha: »“Božje kraljestvo je
pravičnost, mir in veselje v Svetem
Duhu” (Rim 14,17). Poslednji časi, v
katerih smo, so časi izlitja Svetega
Duha. Odtlej se je začel odločilen boj
med “mesom” in Duhom (prim. Gal
5,16-25): “Samo čisto srce more z
zaupanjem reči: ‘Pridi k nam tvoje
kraljestvo.’ Morali smo biti v Pavlovi
šoli, da rečemo: ‘V našem umrljivem
telesu naj ne kraljuje greh’ (Rim
6,12). Kdor se ohranja čistega v svojih



dejanjih, svojih mislih in svojih
besedah, more reči Bogu: ‘Pridi tvoje
kraljestvo!’ (Sv. Ciril Jeruzalemski, 
Catecheses mystagogicæ
5,13)« (Katekizem, 2819). Skratka, v
drugi prošnji izražamo željo, da bi
Bog po milosti dejansko kraljeval v
nas, da bi se njegovo kraljestvo vsak
dan bolj širilo, in da bi ob koncu
časov On v polnosti kraljeval nad
vsemi v nebesih.

Tretja prošnja: Zgôdi se tvoja
volja kakor v nebesih tako na
zemlji

Božja volja je, »da bi se vsi ljudje
rešili in prišli do spoznanja
resnice« (1 Tim 2,3-4). Jezus nas uči,
da v nebeško kraljestvo ne vstopimo
s pomočjo besed, ampak bo vstopil
tisti, »kdor uresničuje voljo mojega
Očeta, ki je v nebesih« (Mt 7,21). Zato
tukaj »našega Očeta prosimo, naj
našo voljo zedini z voljo svojega Sina,
da bomo spolnjevali njegovo voljo,



njegov načrt zveličavnega odrešenja
za življenje sveta. Sami smo za to
popolnoma nemočni, povezani z
Jezusom in z močjo njegovega
Svetega Duha pa mu moremo izročiti
svojo voljo in se odločiti, da bomo
izbrali to, kar je vedno izbiral njegov
Sin: delati to, kar je všeč Očetu (prim.
Jn 8,29)« (Katekizem, 2825). Kot pravi
eden izmed cerkvenih očetov, kadar
v očenašu prosimo zgodi se tvoja
volja kakor v nebesih tako na zemlji,
tega ne prosimo »v smislu, da naj Bog
naredi, kar hoče, temveč, da bi bili
mi zmožni storiti tisto, kar hoče
Bog.«[16] Po drugi strani izraz kakor v
nebesih tako na zemlji pove, da pri tej
prošnji hrepenimo po tem, da bi se
božja volja izpolnila v tistih, ki smo
še na zemlji, tako kot se je izpolnila v
angelih in blaženih v nebesih.

Četrta prošnja: Daj nam danes naš
vsakdanji kruh



Ta prošnja izraža sinovsko predanost
božjih otrok, kajti »Oče, ki nam daje
življenje, si ne more kaj, da nam ne
bi dal za življenje potrebne hrane,
vseh “primernih” tvarnih in
duhovnih dobrin« (Katekizem, 2830).
Krščanski smisel te četrte prošnje se
»tiče kruha življenja: božje besede, ki
naj jo sprejemamo v veri, in
Kristusovega telesa, prejetega v
evharistiji (prim. Jn
6,26-58)« (Katekizem, 2835). Beseda 
vsakdanji, »če jo vzamemo v
časovnem pomenu, je pedagoška
ponovitev besede “danes” (prim. 2 
Mz 16,19-21), da bi nas potrdila v
zaupanju “brez pridržkov”. Če jo
vzamemo kakovostno, pomeni tisto,
kar je potrebno za življenje, in, širše
vzeta, vsako dobrino, ki zadostuje za
obstoj (prim. 1 Tim 6,8)« (Katekizem,
2837).

Peta prošnja: Odpusti nam naše
dolge, kakor tudi mi odpuščamo
svojim dolžnikom



V tej prošnji najprej priznamo svoj
položaj kot grešniki: »Vračamo [se] k
njemu kakor izgubljeni otrok (prim. 
Lk 15,11-32) in se pred njim
priznavamo za grešnike kakor
cestninar (prim. Lk 18,13). Naša
prošnja se začenja z “izpovedjo”, v
kateri hkrati priznamo svojo bedo in
njegovo usmiljenje« (Katekizem,
2839). Toda ta prošnja ne bo uslišana,
če nismo poprej zadostili neki
zahtevi: da sami odpustimo tistim, ki
nas žalijo. Razlog za to je naslednji:
»Ta val usmiljenja ne more prodreti
v naše srce, dokler nismo odpustili
tistim, ki so nas razžalili. Ljubezen je
— kakor Kristusovo telo — nedeljiva:
ne moremo ljubiti Boga, ki ga ne
vidimo, če ne ljubimo brata, sestre, ki
ju vidimo (prim. 1 Jn 4,20). V
odklanjanju, da bi odpustili svojim
bratom in sestram, se naše srce
zapre, njegova trdota ga napravi
nepropustnega za usmiljeno Očetovo
ljubezen« (Katekizem, 2840).



Šesta prošnja: Ne vpelji nas v
skušnjavo

Ta prošnja je povezana s prejšnjo,
ker je greh posledica svobodne
privolitve skušnjavi. Zato sedaj
»prosimo, naj nas ne “vpelje” vanjo.
(…) Prosimo ga, naj nam ne pusti
stopiti na pot, ki vodi v greh.
Zapleteni smo v boj “med mesom in
Duhom”. Tu prosimo za Duha
razločevanja in moči« (Katekizem,
2846). Bog nam vedno daje svojo
milost za zmago v skušnjavah: »Bog
je zvest in ne bo dopustil, da bi bili
preizkušani čez svoje moči, ampak
bo ob preizkušnji tudi omogočil
izhod iz nje, da jo boste mogli
prestati« (1 Kor 10,13), toda da bi
mogli vselej premagati skušnjavo, je
potrebno moliti: »Tak boj in taka
zmaga sta mogoča samo v molitvi.
Prav s svojo molitvijo je Jezus
zmagovalec nad skušnjavcem vse od
začetka (prim. Mt 4,1-11) in v
zadnjem spopadu svojega smrtnega



boja (prim. Mt 26,36-44). V tej prošnji
k našemu Očetu nas Kristus zedinja s
svojim bojem in svojo agonijo. (…) Ta
prošnja dobi ves svoj dramatični
smisel v razmerju do poslednje
skušnjave našega boja na zemlji; to je
prošnja za stanovitnost do konca.
“Pridem kakor tat. Blagor mu, ki je
čuječ” (Raz 16,15)« (Katekizem, 2849).

Sedma prošnja: Reši nas hudega

Zadnja prošnja je vsebovana v
Jezusovi duhovniški molitvi k Očetu:
»Ne prosim, da jih vzameš s sveta,
ampak da jih obvaruješ hudega« (Jn
17,15). V tej prošnji dejansko »hudo
ni nekaj abstraktnega, temveč
označuje osebo, satana, hudobnega
duha, angela, ki se upira Bogu. Hudič
(dia-bolos) je tisti, ki “se meče
povprek”, zoper božje namene in
njegovo “odrešenjsko delo”, izvršeno
v Kristusu« (Katekizem, 2851). Poleg
tega, »ko prosimo, da bi bili rešeni
hudobnega duha, prav tako prosimo,



da bi bili osvobojeni vsakega
sedanjega, preteklega in prihodnjega
zla, ki mu je on začetnik ali
podpihovalec« (Katekizem, 2854), še
zlasti greha, edinega resničnega
zla[17], in njegove kazni, ki je večna
obsodba. Druga zla in stiske se lahko
spremenijo v nekaj dobrega, če jih
sprejmemo in se zedinimo s
Kristusovim trpljenjem na križu.

Manuel Belda

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
2759-2865.

Benedikt Xvi.—Joseph Ratzinger, 
Jezus iz Nazareta, (poglavje,
posvečeno Gospodovi molitvi).

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Homiliji Osebni
odnos z Bogom inNa poti k svetosti, v 
Božji prijatelji, 142-153 in 294-316.



Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Sv. Janez Pavel II., Govor, 1. 7.
1987, 3.

[2]Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 13.

[3]Prav tam, 36.

[4]Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
146.

[5]Sv. Jožefmarija, Pogovori, 102.

[6]Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 64.

[7]Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 332.

[8]Sv. Jožefmarija, Božji prijatelji,
143.

[9]Sv. Tomaž More, Un hombre solo.
Cartas desde la Torre, 7.

https://opusdei.org/


[10]Sv. Jožefmarija, Kovačnica, 929.

[11]Sv. Jožefmarija, Križev pot, 1.
postaja, Točke za premišljevanje, 1.

[12]Sv. Frančišek Saleški, 
Conversaciones espirituales, št. 16, 7,
v Obras Selectas de San Francisco de
Sales, I, str. 724.

[13]Sv. Jožefmarija, Pot, 864.

[14]Sv. Tomaž Akvinski, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.

[15]Sv. Ciprijan, De dominica
oratione, 12.

[16]Prav tam, 14.

[17]Prim. Sv. Jožefmarija, Pot, 386.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-nebesih/


sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-
nebesih/ (21. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-nebesih/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-nebesih/

	TEMA 40. Oče naš, ki si v nebesih

