opusdei.org

TEMA 40. Oce nas, ki
si v nebesih

Z molitvijo OCe nas nas Jezus
uci, kako naj se k Bogu
obracamo kot k Ocetu. To je
najodlicnejSa molitev boZjih
otrok.

28. Okt. 2013

1. Jezus nas uci klicati Boga Oce

Z molitvijo OcCe nas nas Jezus Kristus
uci, kako naj se k Bogu obracamo kot
k Ocetu: »Moliti k OcCetu, prositi
Oceta pomeni vstopiti v njegovo
skrivnost, kakrsen je in kakr$nega



nam je Sin razodel: “Izraz Bog Oce ni
bil nikdar nikomur razodet. Ko je
sam Mojzes vprasal Boga, kdo je, je
sliSal neko drugo ime. Nam je bilo to
ime razodeto v Sinu, kajti to ime
vkljucuje novo ime

Oceta” (Tertulijan, De oratione,

3)» (Katekizem, 2779).

Ko ucence nauci molitev Oce nas, jim
Jezus tudi razkrije, da so deleZzni
njegovega sinovstva: »Ob razodetju
te molitve ucenci odkrijejo svojo
posebno deleznost pri bozZjem
otrosStvu, o katerem bo sv. Janez dejal
v predgovoru k svojemu evangeliju:
“Tistim pa, ki so jo sprejeli (se pravi,
ki so sprejeli ucloveceno Besedo), je
dala moc, da postanejo bozji

otroci” (Jn 1,12). Zato po pravici
molijo skladno z njegovim naukom:
Oce nas.«™

Jezus vselej razlikuje med »moj OcCe«
in »vas Oce« (prim. Jn 20,17).
Dejansko, kadar On moli, nikdar ne



rece »OCe naS«. To dokazuje, da je
njegov odnos do Boga popolnoma
edinstven: ta odnos pripada njemu in
nikomur drugemu. Z molitvijo Oce
nas hoce Jezus v svojih ucencih
doseci, da bi se zavedali svojega
polozaja bozjih otrok, istocasno pa
pokaZe na razliko med njegovim
naravnim sinovstvom in med nasim
posinovljenjem, ki smo ga prejeli kot
zastonjski dar od Boga.

Kristjanova molitev je molitev
boZjega otroka, ki se obraca k
svojemu OcCetu Bogu v otroski
zaupnosti, ki jo »izrazajo vzhodne in
zahodne liturgije z lepim, znacilno
krs¢anskim izrazom: “parrhesia”,
odkritosréna preprostost, sinovsko
zaupanje, vesela gotovost, ponizna
drznost, gotovost, da smo ljubljeni
(prim. Ef 3,12; Heb 3,6; 4,16; 10,19; 1
Jn 2,28; 3,21; 5,14)« (Katekizem, 2778).
Beseda “parrhesia” izvorno pomeni
privilegij grskega drZavljana do
svobodnega izrazanja na ljudskih



zborovanjih in so jo cerkveni ocCetje
prevzeli, da bi opisali sinovsko
ravnanje Kkristjana v odnosu do
njegovega Oceta Boga.

2. BoZje otroStvo in krs¢ansko
bratstvo

Ko Boga klicemo OcCe nas,
priznavamo, da nas boZje otrostvo
zedinja s Kristusom, ki je
»prvorojenec med mnogimi

brati« (Rim 8,29), v resni¢cnem
nadnaravnem bratstvu. Cerkev je to
novo obcestvo med Bogom in ljudmi
(prim. Katekizem, 2790).

Zaradi tega krscanska svetost, Ceprav
je osebna in individualna, nikoli ni
individualisti¢na ali egocentri¢na:
»Ce v resnici molimo “o¢enas”, se
izmaknemo individualizmu, kajti
ljubezen, ki jo sprejemamo, nas tega
individualizma osvobodi. “Na$” na
zaCetku Gospodove molitve, kakor
“nas” v Stirih zadnjih prosnjah,
nikogar ne izkljucuje. Ce naj ga



izrekamo v resnici (prim. Mt 5,23-24;
6,14-16), moramo premagati nase
razdeljenosti in

nasprotja« (Katekizem, 2792).

Bratstvo, ki ga vzpostavlja bozje
otrosStvo, obsega tudi vse ljudi, kajti
na nek nacin so vsi bozji otroci —
njegove ustvarjenine — in so
poklicani k svetosti: »Na zemlji je le
en rod: rod boZzjih otrok.«” Zato se
mora kristjan Cutiti solidarnega pri
nalogi, ki Zeli vse ¢lovestvo pripeljati
k Bogu.

BoZje otrostvo nas spodbuja k
apostolatu, ki je nujen izraz
sinovstva in bratstva: »Misli na druge
— najprej in predvsem na tiste, ki te
obkroZajo —, kot na to, kar so: bozji
otroci z vsem dostojanstvom, ki jim
ga ta Cudoviti naslov podeljuje. Do
bozjih otrok se moramo obnasati kot
bozji otroci: nasa ljubezen mora biti
pozrtvovalna, vsakodnevna,
razumevajoca na tisoCe drobnih



nacinov, oblikovana iz tihe daritve, iz
predanosti, ki se ne opazi.«®

3. Cut za boZje otrostvo kot temelj
duhovnega Zivljenja

Kadar Clovek intenzivno zZivi bozje
otrostvo, postane to »globoka drza
duse, ki sCasoma preoblikuje célo
Zivljenje: prisotna je v vseh mislih, v
vseh Zeljah, v vsakem notranjem
vzgibu.«"* To je nekaj, kar je treba
udejanjati vedno, ne le v posebnih
Zivljenjskih okoliS¢inah: »Ne moremo
biti bozji otroci obcasno, Ceprav je
nekaj trenutkov posebej namenjenih
premisljevanju, prodiranju v pomen
naSega boZjega otrostva, Ki je srcika
poboznosti.«®

Sv. JoZefmarija uci, da je Cut ali Zivo
zavedanje bozjega otroStva »temelj
duha Opus Dei. Vsi ljudje so boZji
otroci. Vendar sin lahko pred ocCetom
reagira na razli¢ne nacine. Potruditi
se moramo, da bomo otroci, ki se
zavedajo, da nam Gospod, ki nas



ljubi kot svoje otroke, kot takim nudi
prostor v svojem domu, sredi tega
sveta, da smo Clani njegove druzine,
da je nase, kar je njegovega, in
njegovo, kar je naSega, da Cutimo do
Njega to domacnost in zaupanje,
zaradi katerega ga prosimo — kot
majhni otroci —, za zvezde!«®

Krsc¢ansko veselje korenini v ¢utu za
bozje otrostvo: »Veselje je nujna
posledica boZjega otrostva,
zavedanja, da nas s posebno
naklonjenostjo ljubi nas Oce Bog, ki
nas sprejema, nam pomaga in nam
odpusca.«” V spisih in besedah
svetega JoZefmarija je pogosto
zaznati, da je njegovo veselje izviralo
iz premisSljevanja te resni¢nosti: »Iz
razlogov, ki niso v zvezi z naSo temo
— vendar pa jih dobro pozna Jezus,
ki nas spremlja iz tabernaklja — me
je Zivljenje pripeljalo do tega, da sem
se Se posebej zavedal, da sem bozji
otrok. OkusSal sem veselje ob tem, ko
sem se zatekel v srce mojega Oceta;



da bi zadosSceval, da bi se ocistil, da
bi mu sluzil, da bi razumel vse ljudi
in da bi vsem odpuscal na temelju
njegove ljubezni in mojega
ponizanja. (...) V teku let sem se
poskusal brez omahovanja opirati na
to veselo resni¢nost.«”®

Eno izmed najbolj kocljivih vprasanj,
ki si jih ¢lovek zastavlja ob
premisljevanju bozjega otrostva, je
problem zla. Mnogi ne uspejo
uskladiti izku$nje zla v svetu z
gotovostjo vere v neskoncno bozjo
dobroto. Kljub temu pa svetniki
pravijo, da je treba vse, kar se zgodi v
Clovekovem Zivljenju, obravnavati
kot nekaj dobrega, ker so globoko
razumeli povezavo med boZjim
otroStvom in svetim kriZzem. To, na
primer, izrazajo besede sv. Tomaza
Mora, namenjene njegovi starejsi
hceri, ko je bil zaprt v londonskem
stolpu: »Predraga moja hci, naj se
tvoja dusa nikdar ne vznemirja
zaradi Cesarkoli, kar bi se mi zgodilo



na tem svetu. Ni¢ se ne more zgoditi
razen tega, kar hoCe Bog. In trdno
sem preprican, da, naj se zgodi
karkoli, in naj se zdi Se tako slabo, bo
to v resnici najbolj$e.«” In ravno
tako pravi sv. JoZefmarija glede manj
dramati¢nih okolis¢in, v katerih pa je
lahko krscanski dusi zelo hudo in je
lahko zmedena: »Stiske? Tezave
zaradi tega ali onega dogodka? ... Ali
ne vidis, da to hoce tvoj OcCe-Bog ...,
On, ki je dober ..., On, ki te ljubi —
samo tebe! — bolj kot morejo vse
matere tega sveta skupaj ljubiti svoje
otroke?«"”

Za svetega JoZefmarija boZje otroStvo
ni nekaj sladkobnega, nekaj, kar ne
bi poznalo trpljenja in bolecine.
Nasprotno, pravi, da je to dejstvo
notranje povezano s kriZem, ki je
neizogibno navzoc v vseh, ki hocejo
Kristusu slediti od blizu: »Jezus moli
na vrtu: Pater mi (Mt 26,39), Abba,
Pater! (Mr 14,36). Bog je moj Oce,
Cetudi mi poslje trpljenje. NeZno me



ljubi, tudi kadar me rani. Jezus trpi,
da izpolni Ocetovo voljo ... In jaz, ki
tudi hoCem izpolniti presveto boZjo
voljo in slediti Uciteljevim korakom,
se bom lahko pritozeval, Ce kot
spremljevalca na poti sreCam
trpljenje? To bo zanesljivo znamenje,
da sem boZji otrok, saj z menoj ravna
kakor s svojim Sinom. In tedaj bom
lahko kot on na samem vzdihoval in
jokal na svojem vrtu Getsemani, toda
ko bom lezal z obrazom na zemlji in
priznaval svojo ni¢nost, se bo z dna
moje duse h Gospodu dvignil krik:
Pater mi, Abba, Pater, ... fiat!<«""

Naslednja pomembna posledica Cuta
za bozje otrostvo je sinovska
predanost bozjim rokam, ki na
prvem mestu ni toliko posledica
osebnega asketskega boja — Cetudi je
ta potreben —, temvec je sad
prepustitve Bogu, in zato govorimo o
predanosti. Gre za aktivno, svobodno
in zavestno predanost s strani sina.
Iz takSne drze izvira eden izmed



konkretnih nacinov za zZivljenje
bozjega sinovstva — ki ni edini niti ni
obvezna pot za vse —, in sicer t. i.
»duhovno otro$tvo«; njegovo bistvo
je v clovekovem priznanju, da je ne
samo sin ali h¢i, temvec¢ majhen
otrok, nadvse pomoci potreben pred
Bogom. Takole je to izrazil sv.
FranciSek Sale3ki: »Ce (...) ne
postanete kakor otroci, nikakor ne
pridete v nebesko kraljestvo! (Mt
8,13). Ko je otrok majhen, ohranja v
sebi veliko preprostost; pozna samo
Svojo mater; ima le eno ljubezen,
SV0jo mater; eno samo hrepenenje,
narocje svoje matere; ne Zeli si
drugega kot to, da se prepusti tako
prijetnemu pocitku. Popolnoma
preprosta dusa ima le eno ljubezen,
Boga; in v tej edini ljubezni samo eno
hrepenenje: pocivati na prsih
nebeskega OcCeta in tam doseci svoj
oddih, kot ljubedi sin, ki vsakrsno
skrb popolnoma prepusti Njemu, ki
se ne ozira na ni¢ drugega kot le na
to, da ostane v tej sveti zaupnosti.«'



Prav tako je tudi sv. JoZefmarija
svetoval popotovanje po stezi
duhovnega otrostva: »Ce boste otroci,
ne boste imeli skrbi: otroci takoj
pozabijo na neprijetnosti in se vrnejo
k svojim vsakodnevnim igram. —
Zato vam ne bo treba biti v skrbeh,
ko se izrocite Bogu, saj boste pocivali
v Ocetu.«™

4. Sedem prosenj v o¢enasu

V Gospodovi molitvi zaCetnemu
vzkliku »Oce nas, ki si v nebesih«
sledi sedem proSenj. »Prve tri
pros$nje imajo za predmet Ocetovo
slavo: posvecevanje njegovega
imena, prihod boZjega kraljestva in
spolnjevanje boZje volje. Druge Stiri
postavljajo predenj nase Zelje: te
prosnje se tiCejo nasSega zZivljenja, da
bi dobivalo hrano ali ozdravljalo od
greha, ter se nanasajo na nas boj za
zmago dobrega nad

zlim« (Katekizem, 2857).



Oce nas je zgled za vsako molitev, kot
pravi sv. Tomaz Akvinski: »Nedeljska
molitev je najpopolnejSa izmed vseh
molitev ... V njej prosimo ne le za
tisto, kar si lahko s poStenim
namenom Zelimo, ampak tudi
skladno z redom, ki naj bi mu sledili
v nasih Zeljah. Tako nas ta molitev ne
ucl samo prositi, temvec tudi oblikuje
vso naso afektivnost.«"*

Prva prosnja: Posveceno bodi tvoje
ime

Svetosti Boga ne more povecati
nobeno ustvarjeno bitje. Zato
moramo izraz “posvecevati” tukaj
»razumeti ne najprej v njegovem
vzrotnem pomenu (Bog sam
posvecuje, napravlja ¢loveka
svetega), temvec predvsem v
cenitvenem pomenu: priznavati ga
kot svetega, ravnati sveto. (...) Ze
takoj s prvo prosnjo k nasSemu Ocetu
se potopimo v notranjo skrivnost
njegovega boZanstva in v dramo



odreSenja naSe Cloveskosti. Ko ga
prosimo, naj bo posveceno njegovo
ime, nas to vkljuci v “blagohotni
nacrt, kakor si ga je bil vnaprej
zastavil”, “da bi bili pred njegovim
obli¢jem sveti in brezmadezni, v
ljubezni” (prim. Ef 1,9.4) (Katekizem,
2807). Tako je zahteva prve prosnje
to, da se bozja svetost odseva in se
pomnoZzi v naSem Zivljenju: »Le kdo
bi mogel posvecevati Boga, Ce pa je
On tisti, ki posvecuje? Ko se
navdihujemo ob besedah “Bodite
sveti, kajti jaz sem svet” (3 Mz 20,26),
prosimo, naj po krstu posveceni
vztrajamo v tem, kar smo priceli biti.
In to prosimo vsak dan, kajti dnevno
tudi greSimo in moramo svoje grehe
oCiSCevati z nenehnim
posvecCevanjem ... Zato se zatekamo k
molitvi, da bi ta svetost ostala v

nas. «!

Druga prosnja: Pridi k nam tvoje
kraljestvo



Druga pro$nja izraZa upanje, da bo
priSel nov cas, ko bodo Boga vsi
priznali kot Kralja, ki bo svoje
podloZnike obdaril z dobrinami: »Ta
pros$nja je “Marana tha”, krik Duha
in neveste: “Pridi, Gospod Jezus” (Raz
22,20). (...) V Gospodovi molitvi gre
predvsem za dokonc¢ni prihod
boZjega kraljestva s Kristusovo
vrnitvijo (prim. Tit 2,13)« (Katekizem,
2817-2818). Po drugi strani pa se je
bozje kraljestvo na tem svetu Ze
zacelo s prvim Kristusovim
prihodom in s poslanjem Svetega
Duha: »“Bozje kraljestvo je
pravicnost, mir in veselje v Svetem
Duhu” (Rim 14,17). Poslednji Casi, v
katerih smo, so Casi izlitja Svetega
Duha. Odtlej se je zacel odlocilen boj
med “mesom” in Duhom (prim. Gal
5,16-25): “Samo Cisto srce more z
zaupanjem reci: ‘Pridi k nam tvoje
kraljestvo.” Morali smo biti v Pavlovi
Soli, da reCemo: ‘V naSem umrljivem
telesu naj ne kraljuje greh’ (Rim
6,12). Kdor se ohranja Cistega v svojih



dejanjih, svojih mislih in svojih
besedah, more reci Bogu: ‘Pridi tvoje
kraljestvo!’ (Sv. Ciril Jeruzalemski,
Catecheses mystagogiccee

5,13)« (Katekizem, 2819). Skratka, v
drugi prosnji izraZzamo Zeljo, da bi
Bog po milosti dejansko kraljeval v
nas, da bi se njegovo kraljestvo vsak
dan bolj Sirilo, in da bi ob koncu
casov On v polnosti kraljeval nad
vsemi v nebesih.

Tretja prosSnja: Zgodi se tvoja
volja kakor v nebesih tako na
zemlji

BoZja volja je, »da bi se vsi ljudje
reSili in prisli do spoznanja

resnice« (1 Tim 2,3-4). Jezus nas uci,
da v nebesko kraljestvo ne vstopimo
s pomocjo besed, ampak bo vstopil
tisti, »kdor uresnicuje voljo mojega
Oceta, ki je v nebesih« (Mt 7,21). Zato
tukaj »naSega Oceta prosimo, naj
naso voljo zedini z voljo svojega Sina,
da bomo spolnjevali njegovo voljo,



njegov nacrt zvelicavnega odreSenja
za Zivljenje sveta. Sami smo za to
popolnoma nemocni, povezani z
Jezusom in z mocjo njegovega
Svetega Duha pa mu moremo izrociti
svojo voljo in se odlociti, da bomo
izbrali to, kar je vedno izbiral njegov
Sin: delati to, kar je vSeC OcCetu (prim.
Jn 8,29)« (Katekizem, 2825). Kot pravi
eden izmed cerkvenih ocetov, kadar
v oCenasu prosimo zgodi se tvoja
volja kakor v nebesih tako na zemlji,
tega ne prosimo »v smislu, da naj Bog
naredi, kar hoce, temve¢, da bi bili
mi zmoZni storiti tisto, kar hoce
Bog.«"® Po drugi strani izraz kakor v
nebesih tako na zemlji pove, da pri tej
pros$nji hrepenimo po tem, da bi se
boZja volja izpolnila v tistih, ki smo
Se na zemlji, tako kot se je izpolnila v
angelih in blaZzenih v nebesih.

Cetrta prosnja: Daj nam danes na$
vsakdanji kruh



Ta prosnja izraza sinovsko predanost
boZjih otrok, kajti »Oce, ki nam daje
Zivljenje, si ne more kaj, da nam ne
bi dal za Zivljenje potrebne hrane,
vseh “primernih” tvarnih in
duhovnih dobrin« (Katekizem, 2830).
Krs$c¢anski smisel te Cetrte prosnje se
»tiCe kruha Zivljenja: boZje besede, ki
naj jo sprejemamo v veri, in
Kristusovega telesa, prejetega v
evharistiji (prim. Jn

6,26-58)« (Katekizem, 2835). Beseda
vsakdanyji, »Ce jo vzamemo Vv
casovnem pomenu, je pedagoska
ponovitev besede “danes” (prim. 2
Mz 16,19-21), da bi nas potrdila v
zaupanju “brez pridrzkov”. Ce jo
vzamemo kakovostno, pomeni tisto,
kar je potrebno za Zivljenje, in, Sirse
vzeta, vsako dobrino, ki zadostuje za
obstoj (prim. 1 Tim 6,8)« (Katekizem,
2837).

Peta prosnja: Odpusti nam nase
dolge, kakor tudi mi odpus¢amo
svojim dolznikom



V tej prosnji najprej priznamo svoj
polozaj kot greSniki: »Vracamo [se] k
njemu kakor izgubljeni otrok (prim.
Lk 15,11-32) in se pred njim
priznavamo za gresSnike kakor
cestninar (prim. Lk 18,13). NaSa
prosnja se zacenja z “izpovedjo”, v
kateri hkrati priznamo svojo bedo in
njegovo usmiljenje« (Katekizem,
2839). Toda ta prosnja ne bo usliSana,
Ce nismo poprej zadostili neki
zahtevi: da sami odpustimo tistim, ki
nas zalijo. Razlog za to je naslednji:
»Ta val usmiljenja ne more prodreti
v nasSe srce, dokler nismo odpustili
tistim, ki so nas razzalili. Ljubezen je
— kakor Kristusovo telo — nedeljiva:
ne moremo ljubiti Boga, ki ga ne
vidimo, Ce ne ljubimo brata, sestre, ki
ju vidimo (prim. 1 Jn 4,20). V
odklanjanju, da bi odpustili svojim
bratom in sestram, se nase srce
zapre, njegova trdota ga napravi
nepropustnega za usmiljeno Ocetovo
ljubezen« (Katekizem, 2840).



Sesta prosnja: Ne vpelji nas v
skusnjavo

Ta prosnja je povezana s prejsSnjo,
ker je greh posledica svobodne
privolitve skuSnjavi. Zato sedaj
»prosimo, naj nas ne “vpelje” vanjo.
(...) Prosimo ga, naj nam ne pusti
stopiti na pot, ki vodi v greh.
Zapleteni smo v boj “med mesom in
Duhom?”. Tu prosimo za Duha
razloCevanja in moci« (Katekizem,
2846). Bog nam vedno daje svojo
milost za zmago v skuSnjavah: »Bog
je zvest in ne bo dopustil, da bi bili
preizkusani ez svoje moci, ampak
bo ob preizkus$nji tudi omogocil
izhod iz nje, da jo boste mogli
prestati« (1 Kor 10,13), toda da bi
mogli vselej premagati skusnjavo, je
potrebno moliti: »Tak boj in taka
zmaga sta mogoca samo v molitvi.
Prav s svojo molitvijo je Jezus
zmagovalec nad skusSnjavcem vse od
zaCetka (prim. Mt 4,1-11) inv
zadnjem spopadu svojega smrtnega



boja (prim. Mt 26,36-44). V tej prosnji
k naSemu Ocetu nas Kristus zedinja s
svojim bojem in svojo agonijo. (...) Ta
pros$nja dobi ves svoj dramati¢ni
smisel v razmerju do poslednje
skusnjave naSega boja na zemlji; to je
pros$nja za stanovitnost do konca.
“Pridem kakor tat. Blagor mu, ki je
CujeC” (Raz 16,15)« (Katekizem, 2849).

Sedma prosnja: Resi nas hudega

Zadnja prosnja je vsebovana v
Jezusovi duhovniSki molitvi k Ocetu:
»Ne prosim, da jih vzames s sveta,
ampak da jih obvaruje$§ hudega« (Jn
17,15). V tej pro$nji dejansko »hudo
ni nekaj abstraktnega, temvec
oznacuje osebo, satana, hudobnega
duha, angela, ki se upira Bogu. Hudic
(dia-bolos) je tisti, ki “se mecCe
povprek”, zoper boZje namene in
njegovo “odreSenjsko delo”, izvrSeno
v Kristusu« (Katekizem, 2851). Poleg
tega, »ko prosimo, da bi bili reSeni
hudobnega duha, prav tako prosimo,



da bi bili osvobojeni vsakega
sedanjega, preteklega in prihodnjega
zla, ki mu je on zacetnik ali
podpihovalec« (Katekizem, 2854), Se
zlasti greha, edinega resni¢nega
zla"”, in njegove kazni, Ki je veéna
obsodba. Druga zla in stiske se lahko
spremenijo v nekaj dobrega, Ce jih
sprejmemo in se zedinimo s
Kristusovim trpljenjem na Krizu.

Manuel Belda
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
2759-2865.

Benedikt Xvi.—Joseph Ratzinger,
Jezus iz Nazareta, (poglavje,
posveceno Gospodovi molitvi).

Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Homiliji Osebni
odnos z Bogom inNa poti k svetosti, v
BoZji prijatelji, 142-153 in 294-316.



Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Sv. Janez Pavel I1., Govor, 1. 7.
1987, 3.

[2]Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 13.

[3]Prav tam, 36.

[4]Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji,
146.

[5]Sv. JoZefmarija, Pogovori, 102.

[6]Sv. JoZefmarija, Jezus prihaja
mimo, 64.

[7]Sv. JoZefmarija, Kovacnica, 332.

[8]Sv. JoZefmarija, BoZji prijatelji,
143.

[9]Sv. Tomaz More, Un hombre solo.
Cartas desde la Torre, 7.


https://opusdei.org/

[10]Sv. JoZefmarija, Kovacnica, 929.

[11]Sv. JoZefmarija, KriZev pot, 1.
postaja, Tocke za premisljevanje, 1.

[12]Sv. FranciSek Saleski,
Conversaciones espirituales, st. 16, 7,
v Obras Selectas de San Francisco de
Sales, 1, str. 724.

[13]Sv. JoZefmarija, Pot, 864.

[14]Sv. TomaZz Akvinski, Summa
theologice, 11-11, 83, 9.

[15]Sv. Ciprijan, De dominica
oratione, 12.

[16]Prav tam, 14.

[17]Prim. Sv. JoZefmarija, Pot, 386.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-nebesih/

sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-
nebesih/ (21. Jan. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-nebesih/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-40-oce-nas-ki-si-v-nebesih/

	TEMA 40. Oče naš, ki si v nebesih

