
opusdei.org

TEMA 39. Molitev

Molitev je potrebna za duhovno
življenje: je kot dihanje, ki
omogoča, da se življenje duhá
razvija ter da se vera v božjo
navzočnost in njegovo ljubezen
udejanja.

29. Okt. 2013

1. Kaj je molitev?[1]

Definicije, s katerimi označujemo
molitev, jo orisujejo z različnih
zornih kotov in poudarjajo različne
vidike. Na primer, sv. Janez
Damaščan pravi, da je molitev



»povzdigovanje duha k Bogu ali
prošnja k Bogu za ustrezne
dobrine,«[2] medtem ko jo sv. Janez
Klimak obravnava bolj kot »domač
pogovor in zedinjenje človeka z
Bogom.«[3]

Molitev je absolutno potrebna za
duhovno življenje. Je kakor dihanje,
ki omogoča, da se življenje duha
razvija. V molitvi se udejanja vera v
božjo navzočnost in njegovo
ljubezen. Spodbuja se upanje, ki nas
vodi, da svoje življenje usmerjamo k
Njemu in zaupamo v njegovo
previdnost. Srce se veča, ko človek z
lastno ljubeznijo odgovarja na božjo
Ljubezen.

Pri molitvi se duša, ki jo vodi Sveti
Duh, v svoji največji globini (prim. 
Katekizem, 2562) zedini s Kristusom,
ki je učitelj, zgled in pot vsake
krščanske molitve (prim. Katekizem,
2599 sl.), ter se s Kristusom, po
Kristusu in v Kristusu obrača k Bogu



Očetu, pri čemer je deležna bogastva
življenja svete Trojice (prim. 
Katekizem, 2559-2564). Od tod izhaja
velik pomen, ki ga v molitvenem
življenju zaseda liturgija in
evharistija kot njeno središče.

2. Vsebina molitve

Vsebine molitve so lahko, tako kot pri
vsakem dialogu ljubezni, mnogotere
in raznolike. Vseeno pa velja
izpostaviti nekatere, ki so posebej
pomenljive:

Prošnja

Skozi celotno Sveto pismo se
pojavljajo pogosti primeri prosilne
molitve, tudi na ustnicah Jezusa
Kristusa, ki ne samo, da jo uporablja,
ampak tudi vabi ljudi k prošnji, ko
poudarja vrednost in pomembnost
preproste in zaupne molitve.
Krščansko izročilo velikokrat
ponavlja to povabilo na različne
načine: prošnja za odpuščanje,



prošnja za lastno zveličanje in
odrešenje drugih, prošnja za Cerkev
in za apostolat, prošnje za
najrazličnejše potrebe itd.

Prosilna molitev je dejansko del
splošne verske izkušnje. Priznanje
obstoja Boga (ali bolj splošno nekega
višjega bitja), čeprav je to občasno
nejasno, privede do težnje, da se
človek obrača k Njemu, ga prosi za
zaščito in pomoč. Molitev vsekakor
ne obsega samo tega, vendar je
prošnja odločen izraz molitve kot
priznanje, da je človeško bitje
ustvarjeno in absolutno odvisno od
Boga, čigar ljubezen nam vera v
polnosti razodeva (prim. Katekizem,
2629.2635).

Zahvala

Priznanje prejetih dobrin in s tem
božje veličastnosti ter usmiljenja nas
spodbuja, da se v duhu obrnemo k
Bogu, da bi oznanjali in se mu
zahvalili za njegove darove. Z držo



zahvale sta od začetka do konca
navdana Sveto pismo in zgodovina
duhovnosti. Oba kažeta na to, da
kadar je to razpoloženje
ukoreninjeno v duši, požene razvoj,
ki človeka vodi, da kot božji dar
prizna celoto vsega, kar se zgodi, ne
samo tistih stvari, ki jih neposredna
izkušnja šteje kot ugodne, temveč
tudi one druge, ki se lahko zdijo
negativne ali neugodne.

Zavedajoč se, da so dogodki
podvrženi ljubeznivemu božjemu
načrtu, vernik ve, da se vse izkaže za
dobro tistih, ki so predmet božje
ljubezni, to pa je vsak človek (prim. 
Rim 8,28). »Navadi se večkrat na dan
v zahvalo dvigniti svoje srce k Bogu.
— Ker ti daje to in ono. — Ker so te
zaničevali. — Ker nimaš tega, kar
potrebuješ, ali ker to imaš. Ker je
ustvaril tako čudovito Mater, ki je
tudi tvoja Mati. — Ker je ustvaril
sonce in mesec pa živali in rastline.
— Ker je ustvaril tistega človeka tako



spretnega govorca, tebe pa tako
okornega … Zahvali se mu za vse,
kajti vse je dobro.«[4]

Češčenje in hvaljenje

Bistveni del molitve je priznavanje in
razglašanje božje veličine, polnosti
njegovega bitja, neskončnosti
njegove dobrote in ljubezni.
Hvaljenje se lahko razvije iz
premišljevanja o lepoti in velikosti
vesoljstva, kot je razvidno v mnogih
svetopisemskih besedilih (prim. npr. 
Ps 19; Sir 42,15-25; Dan 3,32-90), ter iz
številnih molitev krščanskega
izročila[5]; ali pa vznikne iz velikih in
čudovitih del, ki jih Bog uresničuje v
zgodovini odrešenja, kot je npr. v
primeru Magnifikata (Lk 1,46-55) ali
v primeru vélikih Pavlovih hvalnic
(gl. npr. Ef 1,3-14); ali pa iz majhnih
in celo neznatnih dogodkov, v
katerih se odraža božja ljubezen.

V vsakem primeru je za hvaljenje
značilno, da je pri tem človekov



pogled usmerjen k Bogu samemu,
takšnemu kot je, v njegovi neomejeni
in neskončni popolnosti. »Hvaljenje
je oblika molitve, ki najbolj
neposredno priznava, da je Bog Bog.
Hvaljenje ga opeva zaradi njega
samega, daje mu slavo onkraj tega,
kar dela, daje mu slavo, ker
JE« (Katekizem, 2639). Zaradi tega je
tesno povezano z adoracijo, z ne le
umskim, ampak tudi z
eksistencialnim priznanjem
majhnosti vsega ustvarjenega v
primerjavi s Stvarnikom, in
posledično je povezano s ponižnostjo,
s sprejemanjem osebne nevrednosti
pred Njim, ki nas v neskončnosti
presega; s čudenjem ob dejstvu, da je
ta Bog, ki ga slavijo angeli in vse
stvarstvo, hotel ne samo pogledati na
človeka, temveč v človeku prebivati;
še več, hotel se je učlovečiti.

Češčenje, hvaljenje, prošnja, zahvala
povzemajo temeljna razpoloženja, ki
oblikujejo celoto dialoga med



človekom in Bogom. Naj bo
konkretna vsebina molitve
katerakoli, kdor moli, to na tak ali
drugačen način počne tako, da časti,
hvali, prosi ali se zahvaljuje temu
Bogu, ki ga globoko spoštuje, ki ga
ljubi in v katerega zaupa. Obenem
velja ponoviti, da so lahko konkretne
vsebine molitve zelo raznolike.
Včasih bo molitev namenjena temu,
da premišljujemo odlomke iz Svetega
pisma, da se poglobimo v kakšno
versko resnico, da podoživimo
Kristusovo življenje, da občutimo
bližino sv. Marije … Drugič bo
molitev izhajala iz našega življenja,
da bi z Bogom delili svoje veselje in
hrepenenja, ambicije in težave, ki jih
prinaša vsakdan; lahko bomo v
molitvi iskali oporo ali tolažbo; lahko
bomo pred Bogom izprašali svoje
obnašanje in prišli do sklepov in
odločitev; ali pa bomo preprosto
kramljali o dnevnih pripetljajih z
Njim, ki vemo, da nas ljubi.



Kot srečanje med vernikom in
Bogom, na katerega se opira in čigar
ljubezni se zaveda, lahko molitev
“teče” o celoti dogodkov, ki
sestavljajo človeško bivanje, in o
celoti čustev, ki jih more izkusiti srce.
»Pisal si mi: “Moliti pomeni govoriti z
Bogom. Ampak, o čem?” — O čem? O
Njem, o tebi: veselje, žalost, uspehi,
porazi, plemenita hrepenenja,
vsakodnevne skrbi ... slabosti!
Zahvale in prošnje, ljubezen in
zadoščevanje. Z dvema besedama:
spoznavati Njega in sebe. Biti z
Njim!«[6] Naj gremo po eni ali drugi
poti, molitev bo vselej intimno in
sinovsko srečanje med človekom in
Bogom, ki bo spodbujalo čut za božjo
bližino in bo vodilo k temu, da vsak
dan preživimo v božji navzočnosti.

3. Izrazi ali oblike molitve

Glede na načine ali oblike, v katerih
se molitev izraža, avtorji običajno
podajajo več vrst razlikovanja: ustna



molitev in premišljevalna molitev;
javna molitev in zasebna molitev;
prevladujoče umska ali refleksivna
molitev in molitev vzgibov; vnaprej
začrtana molitev in spontana molitev
itd. Ponekod poskušajo avtorji orisati
stopnjevanje v intenzivnosti molitve
in ločijo: premišljevalno molitev,
molitev vzgibov, molitev umirjenosti,
kontemplacijo, molitev zedinjenosti
…

Katekizem v tem pogledu razlikuje
med: ustno molitvijo,
premišljevanjem (meditacijo) in
notranjo (kontemplativno) molitvijo.
Vsem trem »je skupna osnovna
poteza: zbranost srca. Ta čuječnost
nad tem, da ohranjamo božjo besedo
in ostajamo v božji navzočnosti,
napravlja te tri izraze za pomembne
čase molitvenega
življenja« (Katekizem, 2699). Po
analizi besedila nadalje razberemo,
da Katekizem z uporabo tega
izrazoslovja ne govori o treh



stopnjah molitvenega življenja,
temveč predvsem od dveh poteh, o
ustni molitvi in o meditaciji, ter obe
predstavi kot primerni vodili do
tistega vrhunca molitvenega
življenja, ki mu pravimo
kontemplacija. V naši razpravi bomo
sledili tej shemi.

Ustna molitev

Izraz “ustna molitev” meri na
molitev, ki se izraža ustno, se pravi z
artikuliranimi ali izgovorjenimi
besedami. Ta prvi opis je sicer točen,
vendar se ne dotakne globine
vprašanja. Po eni strani se namreč
vsak notranji dialog, čeprav ga lahko
označimo kot pretežno ali izključno
miselni proces, nanaša na človeško
govorico; včasih pa tudi na glasno
izgovorjene besede v človekovi
zasebnosti. Po drugi strani pa je
treba povedati, da ustna molitev ni
samo stvar besed, ampak predvsem
misli in srca. Zato je bolj natančna



trditev, da je ustna molitev molitev,
pri kateri uporabljamo vnaprej
določene obrazce, tako kratke kot
dolge (molitveni vzkliki), bodisi vzete
iz Svetega pisma (očenaš,
zdravamarija …) bodisi izhajajoče iz
duhovnega izročila (O Gospa moja,
Veni Sancte Spiritus, Pozdravljena
Kraljica, Spomni se …).

Ob vsem tem pa seveda velja pogoj,
da so izrazi ali obrazci, ki jih ustno
izgovarjamo, resnična molitev, se
pravi, da ta počnemo ne samo z
ustnicami, temveč z umom in s
srcem. Če bi ta pobožnost manjkala,
če ne bi bilo zavedanja o tem, kdo je
Tisti, ki mu je molitev namenjena, o
čem se v molitvi govori in od kod
izhaja ta, ki jo izgovarja, potem bi
lahko z besedami sv. Terezije Avilske
rekli, da pravzaprav ne moremo
govoriti o molitvi, »pa naj se ustnice
še tako premikajo.«[7]



Ustna molitev igra odločilno vlogo
pri učenju molitve, še posebej na
začetku človekovega stika z Bogom.
Dejansko se preko znamenja križa in
ustnih molitev otrok, pogosto pa tudi
odrasel človek, uvede v konkretno
življenje vere in s tem v življenje
molitve. Kljub temu pa vloga in
pomembnost ustne molitve ni
omejena na začetek dialoga z Bogom,
temveč je poklicana, da spremlja
človekovo duhovno življenje na vsej
poti njegovega razvoja.

Meditacija

Meditirati pomeni osredotočiti svoje
misli na premišljevanje o nekem
dejstvu ali ideji z željo, da bi jo
globlje in popolneje spoznali in
razumeli. Za kristjana pomeni
meditacija — ki ji pogosto rečemo
tudi premišljevalna molitev —
usmerjanje misli k Bogu v takšni luči,
kot se je razodel v teku Izraelove
zgodovine in kot se je dokončno ter v



polnosti razodel v Kristusu. In
izhajajoč iz Boga nato kristjan gleda
na svoje življenje, da bi ga
ovrednotil, ga prilagodil skrivnosti
življenja, občestva in ljubezni, ki mu
jo je Bog dal spoznati.

Meditacija se lahko odvija na
spontan način, na primer, ob
trenutkih tišine med ali po
liturgičnih obredih, ali pa se začne z
branjem kakšnega svetopisemskega
besedila ali duhovne knjige. Lahko jo
izvajamo tudi tako, da meditaciji
posebej namenimo določen čas. V
vsakem primeru je očitno, da —
predvsem na začetku, pa tudi kasneje
— zahteva napor, željo po poglobitvi
v spoznavanje Boga in njegove volje,
in dejansko osebno prizadevanje za
napredovanje v krščanskem
življenju. V tem pogledu lahko
rečemo, da je »premišljevanje
(meditacija) predvsem
iskanje« (Katekizem, 2705); velja pa
dodati, da ne gre za iskanje nečesa,



ampak Nekoga. Cilj krščanske
meditacije na prvem mestu ni
razumevanje nečesa (konec koncev
razumevanje, kako Bog deluje in se
razodeva), marveč srečanje z Njim in
potem, ko smo ga srečali,
poistovetenje z njegovo voljo in
zedinjenje z Njim.

Kontemplativna molitev

Razvoj krščanske izkušnje in s tem
razvoj molitve vodi do vedno bolj
osebnega in intimnega stika med
vernikom in Bogom. Na tem obzorju
se nahaja molitev, ki jo Katekizem
označuje kot kontemplativno, ki je
sad rasti v nadnaravnem življenju, iz
katerega priteka živi čut za ljubečo
božjo bližino. Posledično postaja stik
z Njim vedno bolj neposreden,
domač in zaupen, in človek celo brez
besed in refleksije dejansko dospe do
tega, da živi v tesnem občestvu z
Njim.



»Kaj je ta molitev?« se sprašuje 
Katekizem na začetku poglavja,
posvečenega kontemplativni molitvi,
in takoj odgovori z besedami sv.
Terezije Avilske, da to »ni nič
drugega kakor najbolj notranje
prijateljsko pomenkovanje, ko se
pogosto od srca do srca pogovarjamo
s tistim Bogom, za katerega vemo, da
nas ljubi.«[8]Izraz kontemplativna
molitev, kot ga uporabljajo Katekizem
in mnogi drugi predhodni in kasnejši
pisci, se torej nanaša na tisto, kar bi
lahko označili kot vrhunec
kontemplacije; se pravi kot trenutek,
ko je duh priveden vse do praga
božanskega in preseže vso drugo
stvarnost. Na širši način pa označuje
tudi živo in občutno rast božje
navzočnosti in želje po globokem
občestvu z Njim. In to v času, ki je
posebej namenjen molitvi, kakor tudi
v celoti bivanja. Molitvi je skratka
namenjeno, da zaobjame celotno
človeško osebo — razum, voljo in
čustva — ter tako doseže središče



srca, da bi spremenila njegovo
razpoloženje, da bi oblikovala
celotno kristjanovo življenje in iz
njega naredila drugega Kristusa
(prim. Gal 2,20).

4. Pogoji in značilnosti molitve

Molitev, tako kot vsako v polnosti
osebno dejanje, zahteva pozornost in
namen, zavedanje božje navzočnosti
ter učinkovit in iskren dialog z Njim.
Pogoj, da bi bilo vse to mogoče, je 
zbranost. Beseda zbranost je
definirana kot dejanje, s katerim
volja — ki je zmožna prevladati nad
celoto sil, ki sestavljajo človeško
naravo — poskuša umerjati težnjo k
raztresenosti in na ta način spodbuja
notranji mir in vedrost. Ta drža je
bistvenega pomena v trenutkih, ki jih
nekdo posebej namenja molitvi, tako
da prekine z drugimi nalogami in se
poskuša izogibati temu, kar bi ga
lahko motilo. Vendar pa ne sme
ostati omejena na ta čas: razširiti se



mora tako, da doseže običajno
zbranost, kar pomeni vero in
ljubezen, ki napolnjujeta srce in nas
vodita, da poskušamo vsa dejanja
navezovati na Boga na izrecen ali
impliciten način.

Drugi izmed pogojev za molitev je 
zaupanje. Brez polnega zaupanja v
Boga in v njegovo ljubezen, ne bo
molitve, vsaj takšne molitve, ki je
iskrena in zmožna premagovati
preizkušnje in težave. Ne gre le za
zaupanje, da bo neka določena
prošnja uslišana, ampak za gotovost,
ker vemo, da nas On ljubi in razume
ter da lahko torej pred Njim brez
zadržkov odpremo svoje srce (prim. 
Katekizem, 2734-2741).

Včasih bo molitev dialog, ki z lahkoto
vznikne iz globin duše in ga
spremljata celo veselje in tolažba; ob
drugih priložnostih — morda bo to
pogosteje — pa bo potrebna
odločnost in napor. Takrat se človeka



lahko loteva malodušje, ki privede do
misli, da je čas, namenjen stiku z
Bogom, brez smisla (prim. Katekizem,
2728). V teh trenutkih se pokaže
pomembnost še ene izmed
značilnosti molitve: vztrajnosti.
Razlog obstoja molitve ni
pridobivanje koristi, niti iskanje
zadoščenja, všečnosti ali tolažbe,
temveč je občestvo z Bogom; od tod
sledi potreba in vrednost vztrajanja v
molitvi, ki je vedno — v veselju in
zagonu, ali pa brez tega — srečanje z
živim Bogom (prim. Katekizem,
2742-2745, 2746-2751).

Specifična in bistvena poteza
krščanske molitve je njen trinitarični
značaj. Kot sad delovanja Svetega
Duha, ki vliva in spodbuja vero,
upanje in ljubezen, daje molitev rast
v božji navzočnosti do te mere, da se
nahajamo hkrati na zemlji, kjer
živimo in delamo, in v nebesih, ki so
navzoča po milosti v našem srcu.[9]

Kristjan, ki živi iz vere, se zaveda, da



je povabljen k stiku z angeli in
svetniki, s sveto Marijo, in na
poseben način s Kristusom,
učlovečenim Božjim Sinom, v čigar
človeškosti zaznava božanskost
njegove osebe. Ko nadalje sledi tej
poti, priznava Boga Očeta in njegovo
neskončno ljubezen ter vstopa v
vedno globlji zaupen odnos z Njim.

Krščanska molitev je zaradi tega na
vzvišen način sinovska molitev.
Molitev otroka, ki se v vsakem
trenutku — v veselju in trpljenju, pri
delu in pri počitku — preprosto in
iskreno obrača k svojemu Očetu, da
bi v njegove roke položil trud in
občutja, ki jih izkuša v svojem srcu, v
gotovosti, da bo pri Njem našel
razumevanje in sprejemanje. Še več,
ljubezen, v kateri vse najde svoj
smisel.

José Luis Illanes

Osnovna literatura



Katekizem katoliške Cerkve,
2558-2758.

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Homilije Kristusova
zmaga v ponižnosti; Evharistija,
skrivnost vere in ljubezni; Gospodov
vnebohod; Veliki Neznanec in Po
Mariji k Jezusu v Jezus prihaja mimo,
12-21, 83-94, 117-126, 127-138 in
139-149; homilije Osebni odnos z
Bogom; Življenje molitve in Na poti k
svetosti vBožji prijatelji, 142-153,
238-257, 294-316.

Copyright © www.si.opusdei.org

[1]Cerkev izpoveduje svojo vero v
apostolski veroizpovedi (Prvi del teh
člankov). Obhaja skrivnost, se pravi
resničnost Boga in njegove ljubezni,
ki se nam odpira po veri, v
zakramentalni liturgiji (Drugi del).

https://opusdei.org/


Kot sad tega obhajanja skrivnosti
prejmejo verniki novo življenje, ki jih
vodi k temu, da živijo skladno s
položajem božjih otrok (Tretji del). Ta
stik človeka z božjim življenjem
mora biti sprejet in doživet v drži
osebnega odnosa z Bogom: ta odnos
se izraža, razvija in krepi v molitvi
(Četrti del).

[2]Sv. Janez Damaščan,De fide
orthodoxa, III, 24; PG 94,1090.

[3]Sv. Janez Klimak, Scala paradisi,
grado 28; PG 88, 1129.

[4]Sv. Jožefmarija, Pot, 268.

[5]Naj omenimo dve najizrazitejši in
najbolj znani: “Hvalnica Bogu
Najvišjemu” in “Sončna pesem” sv.
Frančiška Asiškega.

[6]Sv. Jožefmarija, Pot, 91.

[7]Sv. Terezija Avilska, Moradas
primeras, c. 1, 7.



[8]Katekizem, 2709.

[9]Prim. Sv. Jožefmarija, Pogovori,
116.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-39-molitev/ (28. Jan.

2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-39-molitev/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-39-molitev/

	TEMA 39. Molitev

