opusdei.org

TEMA 38. Deveta in
deseta bozja
zapoved

Ti dve zapovedi nam pomagata
Ziveti sveto Cistost (deveta) in
nenavezanost na materialne
dobrine (deseta) v mislih in
Zeljah.

24. Nov. 2013

»Ne Zéli Zene svojega bliznjega! Ne
bodi pohlepen po hisi svojega
bliZnjega, po njegovem polju, hlapcu,
dekli, volu, oslu ali ¢emer koli, kar



pripada tvojemu bliznjemu« (5 Mz
5,21).

»Kdor koli gleda Zensko, da jo pozeli,
je v srcu Ze preSustvoval z njo« (Mt
5,28).

Ti dve zapovedi se nanaSata na
notranja dejanja, povezana z grehi
proti Sesti in sedmi zapovedi, ki jih
moralno izrocilo uvrsca med t. i.
notranje grehe. Na pozitiven nacin
urejata Zivljenje Cistosti (deveta) in
nenavezanosti na materialne
dobrine (deseta) v mislih in Zeljah,
skladno z Gospodovimi besedami:
»Blagor Cistim v srcu, kajti Boga bodo
gledali« in »Blagor ubogim v duhu,
kajti njihovo je nebesko
kraljestvo« (Mt 5,3.8).

Prvo vprasSanje, na katero velja
odgovoriti, je, ali je smiselno govoriti
o notranjih grehih; oz. receno Se
drugace: zakaj se negativno vrednoti
udejanjanje uma in volje, ki se ne



izrazi z zunanjim, graje vrednim
dejanjem?

Vprasanje ni sdmo po sebi umevno,
kajti na seznamu grehov, ki jih
navaja Nova zaveza, najdemo
predvsem zunanje grehe (presustvo,
necistovanje, umor, malikovanje,
Caranje, prepirljivost, jeza itd.).
Vendar pa isti seznami kot grehe
naStevajo tudi nekatera notranja
dejanja (nevoscljivost, castihlepnost,
lakomnost).™

Jezus sam pravi, da je ¢lovekovo srce
tisto, iz Cesar prihajajo »hudobne
misli, umori, preSustva, necistovanja,
tatvine, kriva priCevanja, kletve« (Mt
15,19). Posebej na podrocju Cistosti
uci, da »Kdor koli gleda Zensko, da jo
poZeli, je v srcu Ze preSuStvoval z
njo« (Mt 5,28). Iz teh dveh odlomkov
izhaja pomembna ugotovitev za
moralo, saj govorita o tem, da se vir
Cloveskih dejanj, in zato tudi
Clovekove dobrosti ali zlobe, nahaja v



Zeljah srca, v tem, kar ¢loveSka oseba
“hoce” in izbere. Zlo umora,
presustva, tatvine ni predvsem v
fizi¢nosti dejanja ali v njegovih
posledicah (ki imajo pomembno
vlogo), temvec v volji (v srcu)
morilca, preSustnika, roparja, ki ob
izbiri tega doloCenega dejanja, le-to
hoce: odloca se za smer, ki je
nasprotna ljubezni do bliZnjega in
zato tudi ljubezni do Boga.

Volja vedno teZi k neki dobrini, toda
vcasih gre za navidezno dobrino, za
nekaj, Cesar tukaj in zdaj ni mogoce
racionalno usmeriti v dobrobit osebe
v njeni celovitosti. Tat hoce nekaj,
kar Steje kot dobro, vendar dejstvo,
da ta predmet pripada drugi osebi,
onemogoca moznost, da bi odlocitev,
da to obdrZi, mogla biti usmerjena v
dobro njega kot ¢loveske osebe, 0z. v
cilj njegovega Zivljenja. V tem smislu
za opredelitev volje kot pozitivno ali
negativno ni potrebno zunanje
dejanje. Kdor se odlocCi nekaj ukrasti,



pa Cetudi potem tega zaradi
nepredvidenih okoliS¢in ne more
storiti, je ravnal slabo. Izvrsil je
prostovoljno notranje dejanje zoper
krepost pravicnosti.

Dobrost in zloba osebe se nahajata v
volji, zato bi bilo strogo receno treba
te kategorije uporabljati v zvezi z
Zeljami (hotenimi, sprejetimi), ne pa
v zvezi z mislimi. Ko govorimo o
razumu, uporabljamo druge
kategorije, kot npr. resni¢no in
neresni¢no. Ko deveta zapoved
prepoveduje “neciste misli”, ne
govori o podobah ali o misljenju kot
takem, temvec o gibanju volje, ki
sprejme neurejeno naslado, ki jo
doloCena (notranja ali zunanja)
podoba vzbuja.”

Za notranje grehe lahko uporabimo
naslednjo razdelitev:

.....

predstavljanje greSnega dejanja brez
namena izvrsitve. Do smrtnega greha



pride, Ce gre za tehtno vsebino in Ce
jo Clovek iSCe oz. privoli v to, da se ob
tem naslaja;

— slaba Zelja (desiderium): notranja
in splos$na Zelja po greSnem dejanju,
ob kateri Clovek uZiva. Ne sovpada z
namenom, da to stori (kar vedno
pomeni ucinkovito hotenje), Ceprav
bi bilo marsikdaj storjeno, Ce ne bi
bilo dolocenih razlogov, ki osebo
zaustavijo (npr. posledice dejanja,
teZzavnost izvrsitve itd.);

— gresno zadovoljstvo: je namerna
naslada zaradi Ze izvrSenega slabega
dejanja, ki ga je storil ¢lovek sam ali
kdo drug. Povzroci obnovitev greha v
dusi.

Notranji grehi sami po sebi imajo
navadno manjso tezo od
pripadajocih zunanjih grehov, kajti
zunanje dejanje v sploSnem pokaze
mocnejSo silo volje. Kljub temu pa so
dejansko zelo nevarni, Se zlasti za



Cloveka, ki si prizadeva za stik in
prijateljstvo z Bogom, kajti:

— te grehe je laZje storiti, ker
zadostuje Ze pritrditev volje, in so
skusnjave lahko bolj pogoste;

— posveca se jim manj pozornosti,
ker jih vCasih zaradi nevednosti,
drugic pa zaradi doloCene sokrivde s
strastmi, ¢lovek noce priznati kot
grehe, vsaj kot male grehe, Ce je bila
privolitev nepopolna.

Notranji grehi lahko deformirajo
vest, na primer, kadar clovek
obicajno ali z doloCeno pogostostjo
dopusca mali notranji greh, Ceprav se
hoce izogibati smrtnega greha. Ta
deformacija lahko privede do
jezljivosti, do prekrskov zoper
ljubezen, do kriti¢nega duha, do
sprijaznjenja s pogosto prisotnostjo
skusnjav, brez vztrajnega boja proti
njim itd."”’; v nekaterih primerih
lahko pride celo do nepriznavanja
notranjih grehov in do njihovega



prikrivanja z osmisljenimi nesmisli,
ki naposled povzrocajo vedno vecjo
zmedenost vesti; kot posledica raste
samoljubje, poraja se nemir, ¢cloveku
je tezko biti poniZen in se iskreno
kesati, in lahko konca v stanju
mlacnosti. V boju proti notranjim
grehom je zelo pomembno, da ne
dopuscamo pretirane tankovestnosti
(skrupuloznosti)."

Za boj proti notranjim grehom nam
je v pomoc:

— pogosto prejemanje zakramentov,
ki nam dajejo oz. povecujejo milost
in nas ozdravljajo nasih
vsakodnevnih Sibkosti;

— molitev, mrtvicenje in delo ob
iskrenem iskanju Boga;

— poniznost — ki nam omogoca, da
priznamo svoje Sibkosti, brez da bi
obupali zaradi svojih napak —, in
zaupanje v Boga, vedoc, da nam je
vselej pripravljen odpustiti;



— vaja v iskrenosti do Boga, do
samega sebe in v duhovnem vodstvu,
pri Cemer ¢im bolj skrbno
opravljamo sprasSevanje vesti.

Ociscenje srca

Deveta in deseta zapoved upoStevata
notranje mehanizme, v katerih
koreninijo grehi proti Cistosti in
pravicnosti, v SirSem smislu pa vsak
greh.” V pozitivnem smislu ti dve
zapovedi vabita k ravnanju s
pravilnim namenom, s ¢istim srcem.
Zato sta zelo pomembni, saj se ne
zaustavita ob zunanjem presojanju
dejanj, temvec gresta do vira, iz
katerega ta dejanja izhajajo.

Ti notranji dinamizmi so temeljnega
pomena v kr$¢anskem moralnem
Zivljenju, kjer imajo v zvezi z darovi
Svetega Duha in vlitimi krepostmi
velik vpliv ¢lovekove dispozicije. V
tem smislu so posebej pomembne
moralne kreposti, ki so pravzaprav
dispozicije volje in drugih teZenj v



smeri dobrega ravnanja. Ob
upostevanju teh elementov je
mogoce zavreci nekaksno karikaturo
moralnega Zivljenja, ki ga prikazuje
zgolj kot boj za izogibanje greha, pri
Cemer odkrijemo obSirno pozitivno
obzorje prizadevanja za rast v
krepostih (za oCiSCenje srca), kar je
del clovekovega, in Se posebej
kristjanovega Zivljenja.

Bolj specifi¢no se ti dve zapovedi
nanasata na notranje grehe proti
kreposti Cistosti in pravicnosti, ki so
dobro povzeti v odlomku iz Svetega
pisma, ki navaja »tri vrste poZelenja
ali poZeljivosti: poZelenje mesa,
poZelenje oCi in napuh Zivljenja
(prim. 1 Jn 2,16)« (Katekizem, 2514).
Deveta zapoved govori o
obvladovanju poZelenja mesa, deseta
pa o poZelenju po tujem imetju. Se
pravi, da prepovedujeta, da bi se na
zavéden in hoten nacin prepuscali
tem poZelenjem.



Te neurejene teznje ali poZelenja
niso ni¢ drugega kot upor »“mesa”
zoper “duha”. PoZelenje prihaja iz
nepokorscéine prvega

greha« (Katekizem, 2515). Po
izvirnem grehu ni iz poZelenja izvzet
nihCe razen naSega Gospoda Jezusa
Kristusa in Device Marije.

Cetudi poZelenje sdmo po sebi ni
greh, pa nagiba h grehu in ga
povzroci, kadar ni s pomocjo milosti
podvrZeno razumu, ki ga razsvetljuje
vera. Ce pozabimo na obstoj
poZelenja, zlahka pridemo do
miSljenja, da so vse teznje, ki jih
izkusimo, “naravne”, in da ni ni¢
slabega, Ce se jim prepustimo. Da je
to zmota, se mnogi zavejo ob
razmisleku o teznjah po nasilju:
priznajo, da se tem teZnjam ne
smemo prepustiti, ampak jih
obvladati, ker niso naravne. Kljub
temu pa, ko gre za Cistost, nocejo
priznati istega staliSCa in pravijo, da
ni nic¢ slabega, Ce se predajamo tem



“naravnim” vzgibom. Deveta
zapoved nam pomaga razumeti, da
temu ni tako, ker je pozZelenje naravo
popacilo, in je tisto, kar izkuSamo kot
naravno, pogostokrat posledica
greha, ki ga je treba krotiti. Enako bi
lahko rekli o nezmernem hlepenju
po bogastvu oz. o lakomnosti, na kar
se nanasa deseta zapoved.

Pomembno je poznati ta nered, ki so
ga v nas povzrocili izvirni greh in
nasi osebni grehi, kajti to spoznanje:

— nas spodbuja k molitvi: samo Bog
nam odpusti izvirni greh, ki je izvor
poZelenja; in ravno tako bomo samo
z njegovo pomocjo zmogli premagati
to neurejeno teznjo; boZja milost
ozdravlja naso naravo ran greha
(poleg tega, da jo povzdigne v
nadnaravni red);

— nas uci ljubiti vse stvarstvo, saj je
iz bozjih rok prislo kot dobro; nase
neurejene Zelje so tisto, zaradi Cesar



je mogoce ustvarjene dobrine
zlorabiti.

Bitka za cCistost

Cistost srca pomeni imeti svet nacin
Cutenja. Z bozjo pomocjo in osebnim
prizadevanjem postanemo vedno
bolj “Cisti v srcu” — to pomeni Cistost
v mislih in Zeljah.

Kar zadeva deveto zapoved, doseZe
kristjan to Cistost z boZjo milostjo ter
s krepostjo in z darom cistosti, s
Cistimi nameni, s Cistostjo svojega
pogleda in z molitvijo.™

Cistost pogleda ni omejena samo na
odvracanje pogleda od ocitno
neprimernih podob, temvec zahteva,
da se raba naSih zunanjih cutov
precisti in bomo tako mogli na svet in
na druge ljudi gledati z nadnaravnim
pogledom. Gre za pozitiven boj, ki
Cloveku omogoca odkriti resni¢no
lepoto v vsem, kar je ustvarjeno, in Se
posebej lepoto tistih, ki so bili



ustvarjeni po bozji podobi in
sli¢nosti.”

»Cistost postavlja zahtevo po
srameZzljivosti. SrameZzljivost je
sestavni del zmernosti. SrameZljivost
varuje intimnost osebe in v ta namen
zavraca razKkrivanje tega, kar mora
ostati skrito. Naravnana je na Cistost
in izpricuje njeno tenkocutnost.
SrameZljivost vodi poglede in kretnje
tako, da se skladajo z dostojanstvom
oseb in njihove

povezanosti« (Katekizem, 2521).

UboStvo srca

»Hrepenenje po resnicni sreci reSuje
Cloveka pretirane navezanosti na
dobrine tega sveta, da bi se dovrsilo v
gledanju in blaZenosti

Boga« (Katekizem, 2548). »Obljuba o
gledanju Boga presega vsako sreco. V
Svetem pismu gledati pomeni
posedovati. Kdor gleda Boga, prejme
vse dobrine, ki si jih je mogoce
zamisliti.«®



Gmotne dobrine so dobre kot
sredstvo, niso pa cilj. Ne morejo
potesiti ¢loveSkega srca, ki je
ustvarjeno za Boga in ga materialno
blagostanje ne zadovolji.

»Deseta zapoved zametuje lakomnost
in teZznjo, da bi si brez mere prilascali
zemeljske dobrine; ta zapoved
prepoveduje neurejeno pohlepnost,
ki se rodi iz Cezmernega hlepenja po
bogastvu in njegovi moci.
Prepoveduje tudi teZnjo, da bi
prizadejali krivico, s katero bi
bliZnjemu Skodovali v njegovem
Ccasnem imetju« (Katekizem, 2536).

Greh je odvracanje proc¢ od Boga in
obracanje k ustvarjeninam;
navezanost na gmotne dobrine
radikalno spodbuja to obracanje in
vodi v slepoto uma, v zakrknjenost
srca: »Kako more bozja ljubezen
ostati v ¢loveku, ki ima premoZenje
tega sveta in vidi, da je brat v
pomanjkanju, pa zapira svoje srce



pred njim?« (1 Jn 3,17). Neurejeno
hlepenje po materialnih dobrinah je
v nasprotju s kr§¢anskim zZivljenjem:
ni mogoce sluZiti Bogu in bogastvu
(prim. Mt 6,24; Lk 16,13).

Pretiran pomen, ki se danes pripisuje
gmotnemu blagostanju nad mnogimi
drugimi vrednotami, ni znamenje
CloveSkega napredka; predstavlja
izgubo in zniZanje ravni Cloveka,
Cigar dostojanstvo temelji na tem, da
je duhovno bitje, poklicano k
veCnemu Zivljenju kot bozji otrok
(prim. Lk 12,19-20).

»Deseta zapoved zahteva, da iz
CloveSkega srca izZenemo
nevoscljivost« (Katekizem, 2538).
Nevoscljivost je eden izmed glavnih
grehov. »To je Zalost zaradi dobrine,
ki pripada bliZnjemu« (Katekizem,
2539). Iz nevoscljivosti lahko izhajajo
Se mnogi drugi grehi: sovrastvo,
opravljanje, obrekovanje,
nepokorscina itd.



Nevoscljivost predstavlja zavracanje
ljubezni. V boju proti njej moramo
Ziveti krepost dobrohotnosti, ki nam
pomaga, da drugim Zelimo dobro kot
izraz naSe ljubezni do njih. Pri tem
prizadevanju nam pomaga tudi
krepost poniznosti, kajti ne gre
pozabiti, da nevosScljivost pogosto
izhaja iz napuha (prim. Katekizem,
2540).

Pablo Requena
Osnovna literatura

Katekizem katoliske Cerkve,
2514-2557.

Priporoceno branje

Sv. JoZefmarija, Homilija Kajti Boga
bodo gledali, v BoZji prijatelji,
175-189; Homilija Nenavezanost, v
BoZji prijatelji, 110-126.

Copyright © www.si.opusdei.org


https://opusdei.org/

[1]Prim. Gal 5,19-21; Rim 1,29-31; Kol
3,5. Potem ko spodbudi k vzdrznosti
od necistovanja sv. Pavel zapise:
»[Naj] vsakdo izmed vas ohrani svoje
telo v svetosti in Casti, ne pa v
poZeljivi strasti kakor pogani, ki ne
poznajo Boga. (...) Saj nas vendar Bog
ni poklical k necistosti, marvec v
svetosti« (1 Tes 4,3-7). Poudarja
pomembnost strasti, ki so izvor
dejanj, in izpostavi, da jih je
potrebno precistiti, da bi dosegli
svetost.

[2]Na ta nacin se zlahka razume
razlika med “Cutiti” in “privoliti” v
zvezi z doloCeno strastjo ali gibanjem
volje. Samo kadar Clovek pritrdi
(privoli) z voljo, lahko govorimo o
grehu (Ce je bil predmet tega dejanja
greSen).

[3]»Cofota$ v skusnjavah, spravljas se
vV nevarnost, igras se s pogledom in z



.....

— Potem pa se prestrasis, ker te
napadajo dvomi, pomisleki, zmeda,
Zalost, malodusje.

— Priznati mi moras$, da nisi prevec
dosleden« (Sv. JoZefmarija, Brazda,
132).

[4]»Dokler nisi privolil, ne skrbi, pa
naj se zgodi karkoli. — Kajti le volja
lahko odpre vrata srca in vanj
prinese to gnusobo« (Sv. JoZefmarija,
Pot, 140); prim. prav tam, 258.

[S]»Deseta zapoved meri na namen
srca; skupaj z deveto zapovedjo na
kratko povzema vse dolocbe
postave« (Katekizem, 2534).

[6]»Z bozjo milostjo se do tega
povzpne: — s krepostjo in darom
Cistosti, kajti Cistost omogoca ljubiti z
iskrenim in nerazdeljenim srcem; —
s Cistostjo namena, ki obstoji v tem,
da se usmerja na clovekov resni¢ni
smoter: s preprostim (neskaljenim)



oCesom skusa krsceni najti in
spolnjevati v vsaki stvari bozjo voljo
(prim. Rim 12,2; Kol 1,10); — s
cistostjo pogleda, zunanjega in
notranjega; z disciplino Custev in
popuscanja v necistih mislih, ki ga
nagibljejo, da bi se odvrnil od poti
boZjih zapovedi: “Pogled vzbuja
nespametnemu poZzelenje” (Mdr
15,5); — z molitvijo« (Katekizem,
2520).

[7]»O¢i! Skozi njih vstopijo v duSo
mnoge slabe reci. — Koliko je
izkuSenj, ki so podobne Davidovi! ...
— Ce varujete pogled, je tudi vase
srce na varnemc (Sv. JoZefmarija,
Pot, 183). »Moj Bog! V vsem, kar
vidim, odkrivam milost in lepoto: v
vsakem trenutku bom iz ljubezni
varoval pogled« (Sv. JoZefmarija,
Kovacnica, 415).



[8]Sv. Gregor iz Nise, Orationes de
beatitudinibus, 6: PG 44, 1265A. Prim.
Katekizem, 2548.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sl-si/article/tema-38-deveta-in-deseta-
bozja-zapoved/ (8. Feb. 2026)


https://opusdei.org/sl-si/article/tema-38-deveta-in-deseta-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-38-deveta-in-deseta-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-38-deveta-in-deseta-bozja-zapoved/

	TEMA 38. Deveta in deseta božja zapoved

