
opusdei.org

TEMA 35. Šesta božja
zapoved

Bog je ljubezen in njegova
ljubezen je rodovitna. Hotel je,
da je te rodovitnosti deležno
človeško bitje, in je roditev
vsakega novega človeka združil
s specifičnim dejanjem ljubezni
med moškim in žensko.

27. Nov. 2013

1. Ustvaril ju je moškega in žensko

Poklicanost moškega in ženske, naj
bosta »rodovitna in se množita«, je
vedno treba obravnavati z vidika



stvarjenja »po podobi in sličnosti«
Trojice (prim. 1 Mz 1). Zaradi tega
porajanje človeškega življenja,
znotraj širšega okvira spolnosti, ni
nekaj »zgolj biološkega, temveč
prizadeva najbolj notranje jedro
človeške osebe kot take« (Katekizem,
2361); in zato se bistveno razlikuje od
porajanja, ki je značilno za življenje
živali.

»Bog je ljubezen« (1 Jn 4, 8), in
njegova ljubezen je rodovitna. Hotel
je, da je te rodovitnosti deležno
človeško bitje, in je roditev vsakega
novega človeka združil s specifičnim
dejanjem ljubezni med moškim in
žensko.[1] Zaradi tega »spolnost ni
nekaj sramotnega, ampak božji dar,
ki je po čistosti usmerjen k življenju,
ljubezni, plodnosti.«[2]

Ker je človek oseba, sestavljena iz
telesa in duše, zahteva ljubeče
dejanje porajanja udeleženost vseh



njegovih razsežnosti: telesnosti,
čustev in duha.[3]

Izvirni greh je prelomil harmonijo
človeka s samim sabo in z drugimi.
Ta razpoka je imela posebne
posledice na človekovo zmožnost, da
racionalno živi spolnost. Po eni
strani se je v razumu zameglila
neločljiva povezanost med afektivno
in roditveno razsežnostjo zakonskega
združenja; po drugi strani pa je
oslabela prevlada, ki jo volja izvaja
nad afektivnim in telesnim
dinamizmom spolnosti.

Potreba po prečiščenju in
dozorevanju, ki jo spolnost v takšnih
razmerah zahteva, nikakor ne
pomeni njenega zavračanja ali
negativnega gledanja na ta dar, ki sta
ga moški in ženska prejela od Boga.
Predstavlja pa potrebo po
»ozdravitvi, da bi prišel do svoje
resnične veličine.«[4] Pri tej nalogi
igra temeljno vlogo krepost čistosti.



2. Poklicanost k čistosti

Katekizem govori o poklicanosti k
čistosti, ker je ta krepost pogoj in
bistveni del poklicanosti k ljubezni, k
podarjanju sebe, s katero Bog kliče
vsakega človeka. Čistost doseže, da je
ljubezen v telesnosti in preko nje
nekaj možnega.[5] Na nek način lahko
rečemo, da je čistost krepost, ki
človeško osebo usposablja in jo vodi
v umetnosti dobrega življenja, v
dobrohotnosti in notranjem miru
glede drugih moških in žensk ter
glede samega sebe; človeška spolnost
namreč obsega vse zmožnosti, od
najbolj fizičnega in materialnega do
najbolj duhovnega, ter obarva
različne sposobnosti skladno z moško
ali z žensko naravo.

Krepost čistosti torej ni preprosto
zdravilo zoper nered, ki ga greh
vnaša v sfero spolnosti, temveč
vesela potrditev, saj človeku
omogoča ljubiti Boga in po Njem



druge ljudi z vsem srcem, z vso dušo,
z vsem mišljenjem in z vso močjo
(prim. Mr 12,30).[6]

»Krepost čistosti se daje voditi glavni
kreposti zmernosti« (Katekizem,
2341) in »pomeni uspelo integracijo
(vključitev) spolnosti v osebo in s tem
notranjo enoto človeka v njegovem
telesnem in duhovnem
bitju« (Katekizem, 2337).

Pomembno je pri izobraževanju
posameznikov, predvsem pri vzgoji
mladih, govoriti o čistosti, razložiti
globoko in tesno povezanost med
sposobnostjo ljubiti, spolnostjo in
posredovanjem življenja. V
nasprotnem primeru bi se lahko
zdelo, da gre za negativno krepost,
kajti velik del boja za življenje
čistosti je zagotovo zaznamovan s
prizadevanjem za obvladanje strasti,
ki v določenih okoliščinah težijo k
delnim dobrinam, ki pa jih ni mogoče



racionalno usmeriti v dobro osebe z
vidika njene celovitosti.[7]

V sedanjem stanju ne more živeti po
naravnem moralnem zakonu in zato
tudi ne more živeti čistosti brez
pomoči milosti. To ne pomeni, da ni
mogoča človeška krepost, ki bi
zmogla doseči določen nadzor nad
strastmi na tem področju, ampak je
ugotovitev o velikosti rane,
povzročene z grehom, ki zahteva
božjo pomoč za popolno vnovično
integracijo osebe.[8]

3. Vzgoja v čistosti

Čistost prinaša obvladovanje
poželenja, ki je pomemben del
samoobvladanja. To obvladanje je
naloga, ki traja vse življenje ter
znova in znova predstavlja trud, ki je
lahko v nekaterih obdobjih posebej
intenziven. Čistost mora rasti vedno,
s pomočjo božje milosti in z
asketskim bojem (prim. Katekizem,
2342).[9]



»Ljubezen je lik (forma) vseh
kreposti. Pod njenim vplivom se
čistost izkazuje kot šola podarjanja
osebe. Obvladovanje samega sebe je
naravnano na podarjanje samega
sebe« (Katekizem, 2346).

Vzgoja v čistosti je mnogo več od
tega, kar nekateri omejevalno
imenujejo spolna vzgoja, ki se v
bistvu ukvarja s posredovanjem
informacij o fizioloških vidikih
posredovanja človeškega življenja in
o kontracepcijskih metodah. Prava
vzgoja v čistosti se ne ustavi pri
informiranju o bioloških vidikih,
ampak pomaga razmišljati o osebnih
in moralnih vrednotah, ki so
povezane z rojstvom človeškega
življenja in z osebnim dozorevanjem.
Istočasno spodbuja tudi velike ideale
ljubezni do Boga in do drugih preko
udejanjanja kreposti velikodušnosti,
razdajanja samega sebe, spodobnosti,
ki varuje intimnost itd., ki človeku
pomagajo premagati egoizem in



skušnjavo, da bi se zaprl v samega
sebe.

Pri tem prizadevanju imajo zelo
veliko odgovornost starši, saj so prvi
in glavni učitelji v vzgoji čistosti
svojih otrok.[10]

V boju za to krepost so pomembna
naslednja sredstva:

a) molitev: prošnja k Bogu za krepost
svete čistosti[11]; pogosto prejemanje
zakramentov, saj so to zdravila za
našo šibkost;

b) intenzivno delo, izogibanje
brezdelju;

c) zmernost pri hrani in pijači;

d) skrb za spodobnost in skromnost,
npr. glede oblačenja itd.;

e) zavračanje neprimernih knjig,
revij in časopisov; izogibanje
nemoralnim prireditvam;



f) velika iskrenost v duhovnem
vodstvu;

g) pozabljanje na samega sebe;

h) globoka pobožnost do presvete
Marije, ki je Mater pulchrae
dilectionis.

Čistost je izrazito osebna krepost.
Istočasno pa »vključuje kulturni
napor« (Katekizem, 2344), kajti
»napredovanje človeške osebe in rast
družbe same sta v medsebojni
odvisnosti.«[12] Spoštovanje pravic
človeške osebe zahteva spoštovanje
čistosti; to še posebej vključuje
pravico, da oseba »dobi informacijo
in vzgojo, ki spoštujeta nravne in
duhovne razsežnosti človeškega
življenja« (Katekizem, 2344).[13]

Konkretni načini izražanja, s
katerimi se ta krepost oblikuje in
raste, bodo različni glede na
posameznikovo poklicanost.
»Poročene osebe so poklicane, da



živijo zakonsko čistost, drugi
uresničujejo čistost v
vzdržnosti« (Katekizem, 2349).

4. Čistost v zakonu

Spolno združenje »je naravnano na
zakonsko ljubezen moškega in
ženske« (Katekizem, 2360), se pravi,
da »se na resnično človeški način
uresničuje le, če je vključena v tisto
ljubezen, s katero se mož in žena
brezpogojno do smrti zavežeta drug
drugemu.«[14]

Veličina dejanja, s katerim moški in
ženska svobodno sodelujeta pri
božjem stvariteljskem delovanju,
zahteva stroge moralne pogoje ravno
zaradi antropološke pomembnosti, ki
jo vsebuje: zaradi zmožnosti
porajanja novega človeškega
življenja, poklicanega k večnosti. To
je razlog, zaradi katerega človek ne
sme samovoljno ločevati združitvene
in roditvene razsežnosti tega dejanja,



kot se dogaja v primeru
kontracepcije.[15]

Čista zakonca bosta znala odkriti
najprimernejše trenutke za to telesno
združitev, da bi le-ta vselej, pri
vsakem dejanju, izražala podarjanje
samega sebe, pomen, ki ga nosi v
sebi.[16]

Za razliko od roditvene razsežnosti,
ki se lahko na resnično človeški
način uresničuje samo s spolnim
dejanjem, pa se združitvena in
afektivna razsežnost tega dejanja
more in mora izražati še na mnogo
drugih načinov. Zato v primeru, ko
zaradi določenih zdravstvenih ali
drugačnih pogojev zakonca ne
moreta uresničiti zakonskega
zedinjenja, ali če se odločita, da je
bolje, da se začasno (ali v posebej
težkih situacijah dokončno) vzdržita
zakonskega dejanja, moreta in
morata še naprej udejanjati to
podarjanje samega sebe, ki daje rast



resnično osebni ljubezni, katere izraz
je telesna združitev.

5. Čistost v celibatu

Bog nekatere pokliče, da svojo
poklicanost k ljubezni živijo na
poseben način, v apostolskem
celibatu.[17] Način življenja krščanske
poklicanosti v apostolskem celibatu
predpostavlja vzdržnost.[18] Ta
izključitev uporabe zmožnosti
porajanja nikakor ne pomeni
izključitev ljubezni ali afektivnosti.[19]

Nasprotno, če človek Bogu svobodno
daruje možnost zakonskega življenja,
ga to usposobi, da lahko ljubi in se
razdaja mnogim drugim moškim in
ženskam, ter jim pomaga najdi Boga,
ki je razlog tega celibata.[20]

Ta način življenja je treba vedno
obravnavati in živeti kot dar, kajti
nihče si ne more pripisovati
zmožnosti biti zvest Gospodu na tej
poti brez pomoči milosti.



6. Grehi proti čistosti

Kreposti čistosti nasprotuje luxuria
ali nečistost, ki je »neurejena želja po
spolni nasladi ali neurejeno uživanje
le-te. Spolna naslada je nravno
neurejena, če jo človek išče zaradi
nje same, ločeno od namenov roditve
in združitve« (Katekizem, 2351).

Ker spolnost obsega eno od osrednjih
razsežnosti človeškega življenja, so
grehi zoper čistost vedno težki glede
na vsebino in zato povzročijo izgubo
dediščine v božjem kraljestvu (prim. 
Ef 5,5). Ti grehi pa so kljub temu
lahko majhni, kadar ni polnega
spoznanja ali popolne privolitve.

Pregreha nečistosti ima številne in
težke posledice: zaslepitev razuma,
zaradi katere se zamegli naš cilj in
naše dobro; oslabitev volje, ki
postane skoraj nezmožna
kakršnegakoli napora in se navda s
pasivnostjo, brezvoljnostjo pri delu,
pri služenju itd.; navezanost na



zemeljske dobrine, zaradi česar
človek pozablja na večne; naposled
pa lahko nastopi tudi sovraštvo do
Boga, ki se nečistosti prepuščenemu
človeku zdi kakor največja ovira pri
potešitvi njegove čutnosti.

Masturbacija (samozadovoljevanje)
je »prostovoljno draženje spolnih
organov z namenom, da bi dosegli
spolni užitek« (Katekizem, 2352). »Na
črti stalnega izročila sta tako
cerkveno učiteljstvo kakor moralni
čut vernikov brez pomišljanja trdila,
da je samozadovoljevanje notranje
zlo in hudo neurejeno dejanje.«[21] Po
svoji naravi sami je
samozadovoljevanje v nasprotju s
krščanskim smislom spolnosti, ki je v
službi ljubezni. Ker gre za
individualno in egoistično uporabo
spolnosti, ki ji je odvzeta resničnost
ljubezni, pusti človeka nepotešenega
in vodi v praznino in stud.



»Nečistovanje (fornicatio) je telesno
združenje neporočenega moškega in
neporočene ženske zunaj zakona.
Nečistovanje hudo nasprotuje
dostojanstvu oseb in človeške
spolnosti, ki je naravno naravnana
na blagor zakoncev kakor tudi na
roditev in vzgojo otrok« (Katekizem,
2353).[22]

Prešuštvo »pomeni zakonsko
nezvestobo. Kadar dva partnerja, od
katerih je vsaj eden poročen,
navežeta med seboj spolni odnos,
čeprav samo kratkotrajen, zagrešita
prešuštvo« (Katekizem, 2380).[23]

Prav tako so v nasprotju s čistostjo
pogovori, pogledi, izrazi
naklonjenosti do druge osebe —tudi
med zaročenci —, ki so storjeni s
pohotno željo ali ki predstavljajo
bližnjo priložnost za greh, ki je
iskana ali ki ni zavrnjena.[24]

Pornografija — razkazovanje
človeškega telesa zgolj kot predmeta



poželenja — in prostitucija —
pretvorba človeškega telesa v
predmet finančne transakcije in
mesenega užitka — sta težka greha
neurejene spolnosti, ki poleg tega, da
oškodujeta dostojanstvo oseb, ki ju
izvajajo, predstavljata tudi družbeno
hibo (prim. Katekizem, 2355).

»Posilstvo je, če kdo s silo, z nasiljem
vstopi v spolno intimnost te ali one
osebe. Posilstvo krši pravičnost in
ljubezen. Posilstvo globoko rani
pravico vsakogar do spoštovanja, do
svobode, do fizične in nravne
integritete (neokrnjenosti), ki more
žrtev zaznamovati za vse življenje.
Vedno je to po notranje zlo dejanje.
Še hujše je posilstvo, ki ga zagrešijo
starši (prim. incest) ali vzgojitelji
nasproti otrokom, ki so jim
zaupani« (Katekizem, 2356).

»Homoseksualna dejanja so notranje
neurejena,« kot je vedno trdilo
cerkveno učiteljstvo.[25] Ta jasna



moralna opredelitev o dejanjih ne
sme niti najmanj vnaprej obsojati
oseb, ki imajo homoseksualna
nagnjenja[26], kajti nemalokrat njihov
položaj predstavlja težko
preizkušnjo.[27] Tudi te osebe »so
poklicane k čistosti. S krepostmi
samoobvladovanja, vzgojiteljicami
notranje svobode, včasih z nesebično
oporo prijateljstva, z molitvijo in
zakramentalno milostjo se morejo in
morajo postopoma in z odločnostjo
približali krščanski
popolnosti« (Katekizem, 2359).

Pablo Requena

Osnovna literatura

Katekizem katoliške Cerkve,
2331-2400.

Benedikt XVI., Okr. Deus caritas est,
25. 12. 2005, 1-18.



Sv. Janez Pavel II., Apost. spod. 
Familiaris consortio (Apostolsko
pismo o družini), 22. 11. 1981.

Priporočeno branje

Sv. Jožefmarija, Homilija Kajti Boga
bodo gledali, v Božji prijatelji,
175-189; Zakon, krščanski poklic, v 
Jezus prihaja mimo, 22-30.

Kongregacija za verski nauk, Izjava 
Človeška oseba, 29. 12. 1975.

Kongregacija za katoliško vzgojo, 
Vzgojne usmeritve o človeški ljubezni,
1. 11. 1983.

Papeški svet za družino, Človeška
spolnost — resnica in pomen, 8. 12.
1995.

Copyright © www.si.opusdei.org

https://opusdei.org/


[1]»Vsak od obeh spolov je z enakim
dostojanstvom, čeprav na različen
način, podoba božje moči in
nežnosti. Združitev moža in žene v
zakonu je način, kako posnemati v
mesu Stvarnikovo darežljivost in
rodovitnost. “Zaradi tega bo zapustil
mož očeta in mater in se držal svoje
žene in bosta eno telo” (1 Mz 2,24). Iz
te združitve izhajajo vsi človeški
rodovi (prim. 1 Mz
4,1-2.25-26;5,1)« (Katekizem, 2335).

[2]Sv. Jožefmarija, Jezus prihaja
mimo, 24.

[3]»Če hoče biti človek le duh in bi
rad tako rekoč zavrgel telo kot zgolj
živalsko dediščino, zgubita duh in
telo svoje dostojanstvo. Če pa z druge
strani zanika duha in tako smatra
snov, telo kot edino stvarnost, spet
zgubi svojo veličino« (Benedikt XVI.,
Okr. Deus caritas est, 25. 12. 2005, 5).

[4]»Da, eros nas hoče dvigniti k
božanskemu, nas popeljati preko nas



samih, toda prav zaradi tega zahteva
pot vzpona (askeze), odpovedi,
očiščenja in ozdravljenja« (prav tam).

[5]»Bog je ljubezen in živi sam v sebi
skrivnost ljubezenskega občestva. Z
ustvaritvijo človeka po svoji podobi
(…) vpisuje v človeško naravo moža
in žene poklicanost in s tem tudi
sposobnost ter odgovornost za
ljubezen in za občestvo« (Sv. Janez
Pavel II., Apost. spod. Familiaris
consortio, 22. 11. 1981, 11).

[6]»Čistost je vesela potrditev nekoga,
ki zna živeti podarjanje samega sebe,
osvobojen vsakršnega suženjstva
sebičnosti« (Papeški svet za družino, 
Človeška spolnost — resnica in
pomen, 8. 12. 1995, 17). »Čistost je
posledica ljubezni, s katero smo
Gospodu izročili dušo in telo, moči in
čute. Ni zanikanje, je vesela
pritrditev« (Sv. Jožefmarija, Jezus
prihaja mimo, 5).



[7]»K čistosti sodi tudi vaja v
obvladovanju samega sebe, ki je
pedagogija človekove svobode.
Alternativa je jasna: ali človek
ukazuje svojim strastem in doseže
mir, ali pa pusti, da ga strasti
zasužnjijo, in postane nesrečen
(prim. Sir 1,22). “Človekovo
dostojanstvo torej zahteva, da se pri
svojih dejanjih ravna po zavestnem
in svobodnem odločanju, se pravi
osebnostno, iz notranje pobude in iz
notranjega nagiba, ne pa pod
vplivom slepega notranjega gona ali
zgolj pod pritiskom zunanjega
siljenja. Tako dostojanstvo pa doseže
človek tedaj, če se osvobodi vsake
sužnosti strastem in v svobodnem
odločanju za dobro hodi za svojim
ciljem ter si z učinkovito in
preudarno vnemo priskrbi za to
primerna sredstva” (Gaudium et spes,
17)« (Katekizem, 2339).

[8]»Čistost je nravna krepost. Čistost
je tudi božji dar, milost, sad



delovanja Duha (prim. Gal 5,22).
Sveti Duh daje, da Kristusovo čistost
(prim. 1 Jn 3,3) lahko posnema tisti,
ki ga je prerodila krstna
voda« (Katekizem, 2345).

[9] Dozorevanje človeške osebe
vključuje samoobvladanje, ki
predpostavlja spodobnost, zmernost,
spoštovanje in odprtost do drugih
(prim. Kongregacija za katoliško
vzgojo, Vzgojne usmeritve o človeški
ljubezni, 1. 11. 1983, 35).

[10]Ta vzgojni vidik ima danes večjo
težo kot v preteklosti, ker je veliko
negativnih zgledov, ki jih predstavlja
sedanja družba (prim. Papeški svet
za družino, Človeška spolnost —
resnica in pomen, 8. 12. 1995, 47).
»Spričo kulture, ki večinoma
“banalizira” človeško spolnost, ker jo
živi in razlaga v okrnjeni in
osiromašeni obliki, ker jo povezuje
edinole s telesom in egoistično
pojmovanim uživanjem, mora biti



vzgojno prizadevanje staršev
odločno naravnano na takšno spolno
kulturo, ki je zares in v polnosti
človeška« (Sv. Janez Pavel II., Apost.
spod. Familiaris consortio, 37).

[11]»Sveto čistost da Bog, kadar za to
ponižno prosimo« (Sv. Jožefmarija, 
Pot, 118).

[12]II. vatikanski koncil, Konst. 
Gaudium et spes, 25.

[13]Papež sv. Janez Pavel II. je ob
različnih priložnostih spregovoril o
potrebi po spodbujanju pristne
»človeške ekologije« v smislu, da se
doseže neko zdravo moralno okolje,
ki bo omogočalo človekov osebnostni
razvoj (prim. npr. Okr.Centesimus
annus, 1. 5. 1991, 38). Zdi se jasno, da
je del omenjenega »kulturnega
napora« usmerjen v poudarjanje
tega, da obstaja dolžnost spoštovati
moralne norme v sredstvih
obveščanja, še zlasti na televiziji, kar
zahteva dostojanstvo človeške osebe.



»V teh trenutkih nasilja, surove,
divjaške spolnosti moramo biti
uporniki. Ti in jaz sva upornika: ne
ugaja nama, da bi se prepustila toku
in bila kot živali. Hočemo se obnašati
kot božji otroci, kot moški in ženske,
ki se obračajo k svojemu Očetu, ki je
v nebesih in hoče biti zelo blizu —
znotraj! — vsakega izmed nas« (Sv.
Jožefmarija, Kovačnica, 15).

[14]Sv. Janez Pavel II., Familiaris
consortio, 11.

[15]Tudi pri umetni oploditvi pride
do preloma med tema dvema
razsežnostma, ki sta človeški
spolnosti lastni, kot z vso jasnostjo
uči Navodilo Donum vitae (1987).

[16]Kot uči Katekizem, je užitek, ki
izhaja iz zakonskega zedinjenja,
nekaj dobrega in od Boga hotenega
(prim. Katekizem, 2362).

[17]Čeprav se svetost meri po
ljubezni do Boga in ne po



življenjskem stanu — celibatu ali
poročenosti —, Cerkev uči, da je
celibat zaradi nebeškega kraljestva
višji dar od zakona (prim. 
Tridentinski koncil: DS 1810; 1 Kor 7,
38).

[18]Na tem mestu ne bomo posebej
obravnavali duhovniškega celibata
niti deviškosti ali posvečenega
celibata. V vsakem primeru se z
moralnega vidika v vseh teh oblikah
celibata zahteva popolna vzdržnost.

[19]Nobenega smisla bi ne imela
trditev, da je celibat »protinaraven«.
Dejstvo, da se moški in ženska lahko 
dopolnjujeta, ne pomeni da se 
dovršujeta, kajti oba sta dovršena kot
človeški osebi.

[20]V zvezi z duhovniškim celibatom,
kar pa lahko razširimo na vsak
celibat zaradi nebeškega kraljestva,
pravi Benedikt XVI., da ga ni mogoče
razumeti v zgolj funkcionalnem
okviru, kajti v resnici »celibat



predstavlja posebno oblikovanje po
vzoru Kristusa samega« (Benedikt
XVI., Apost. spod. Sacramentum
caritatis, 24).

[21]Kongregacija za verski nauk,
Izjava Človeška oseba, 29. 12. 1975, 9.

[22]Svobodna zveza ali skupno
življenje brez namena skleniti zakon,
poskusna zveza, pri kateri obstaja
namen poroke, in predzakonski
odnosi žalijo dostojanstvo človeške
spolnosti in zakona. »So v nasprotju z
nravno postavo: spolno dejanje mora
imeti svoje mesto izključno v zakonu;
zunaj njega je vedno velik greh in
izključuje iz zakramentalnega
obhajila« (Katekizem, 2390). Človeške
osebe ni mogoče »posoditi«, ampak
se lahko samo svobodno podari,
enkrat in za vselej.

[23]Kristus obsoja celo željo po
prešuštvu (prim.Mt 5,27-28). V novi
zavezi je prešuštvo absolutno
prepovedano (prim. Mt 5,32; 19,6; Mr



10,11; 1 Kor 6,9-10). Katekizem med
grehi proti zakonu navaja tudi
ločitev, poligamijo in kontracepcijo.

[24]»Zaročenca sta poklicana, da
živita čistost v vzdržnosti. Gledala
bosta v tej preizkušnji odkrivanje
medsebojnega spoštovanja, vajo v
zvestobi in upanje, da bosta drug
drugega prejela od Boga. Izraze
nežnosti, ki so značilni za zakonsko
ljubezen, bosta prihranila za čas
zakona. Drug drugemu bosta
pomagala rasti v čistosti« (Katekizem,
2350).

[25]Kongregacija za verski nauk,
Izjava Človeška oseba, 8. »Takšna
dejanja nasprotujejo naravni postavi.
Spolno dejanje namreč zapirajo
darovanju življenja. Ta dejanja ne
izhajajo iz resnične afektivne in
spolne komplementarnosti. V
nobenem primeru jih ne moremo
odobravati« (Katekizem, 2357).



[26]Homoseksualnost se nanaša na
situacijo tistih moških in žensk, ki
čutijo izključno ali prevladujočo
spolno privlačnost do oseb istega
spola. Možne okoliščine, do katerih
lahko pride, so zelo različne, zato je
treba v teh primerih ravnati skrajno
razumno in obzirno.

[27]»Precej številni moški in ženske
imajo v sebi globoko vkoreninjena
homoseksualna nagnjenja. Niso si
sami izbrali svojega
homoseksualnega stanja; za večino
od njih pomeni to stanje preizkušnjo.
Sprejemati jih je treba s
spoštovanjem, sočutjem in
obzirnostjo. V razumevanju do njih
se bomo izogibali slehernemu
znamenju krivičnega zapostavljanja.
Ti ljudje so poklicani, da v svojem
življenju uresničijo božjo voljo, in če
so kristjani, da združujejo z
Gospodovo žrtvijo na križu tiste
težave, na katere lahko naletijo



zaradi svojega stanja« (Katekizem,
2358).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sl-si/article/tema-35-sesta-bozja-
zapoved/ (13. Jan. 2026)

https://opusdei.org/sl-si/article/tema-35-sesta-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-35-sesta-bozja-zapoved/
https://opusdei.org/sl-si/article/tema-35-sesta-bozja-zapoved/

	TEMA 35. Šesta božja zapoved

